
opusdei.org

Ser “Padre”: a
missão do fundador
do Opus Dei e dos
seus sucessores

Tal como S. Josemaria foi, o
Prelado do Opus Dei deve
sempre ser um bom pai, para
tornar presente a amável
paternidade de Deus e ajudar os
fiéis a encarnar o espírito do
Opus Dei no mundo de hoje.

28/10/2024

Já nos tempos apostólicos, S. Paulo
chamava Timóteo de «verdadeiro



filho na fé» (1 Tm 1, 2), e afirmava
que Timóteo o acompanhava «tal
como um filho ao pai» (Fl 2, 22).
Então, como entender as palavras
que Jesus Cristo pronunciou anos
antes: «E na terra, a ninguém
chameis ‘Pai’» (Mt 23, 9)?

Lembremo-nos de outra afirmação
do Senhor: «Ninguém é bom senão só
Deus» (Lc 18, 19). Só Deus é bom por
essência; só Ele é a Bondade. Mas ao
mesmo tempo, o seu Amor leva-O a
fazer com que as criaturas
participem da sua bondade; por isso
todas as coisas são boas (cf. Gn 1, 31).
De modo análogo, o Senhor disse que
«um só é vosso Pai, aquele que está
nos céus» (Mt 23, 9). Só Deus realiza a
paternidade em sentido pleno,
perfeito. Mas também quis que
alguns dos seus filhos participem da
paternidade divina, em diversos
graus e sentidos. S. Paulo chama
Abraão de «pai de todos nós» (Rm 4,
17; Gn 17, 5), porque procedemos da



sua fé que é modelo da fé cristã[1]. A
Igreja católica menciona-o como
“nosso pai” no Cânon Romano[2]. É
nesse sentido que chamamos ao
fundador do Opus Dei e aos seus
sucessores “Padre”, assim como os
bispos e os sacerdotes também são
pais no Senhor[3].

1. Só Deus é Pai: alguns
homens participam dessa
paternidade

«Essa paternidade está presente no
Filho Unigénito feito homem, pela
unidade das Pessoas divinas na sua
distinção relacional: «Aquele que me
viu, viu também o Pai» (Jo 14, 9), diz
o Senhor. Além disso, Deus também
quis refletir a sua paternidade nos
seus filhos, de diversos modos (cf. Ef
3, 14-15). Há uma geração humana
natural, com a correspondente
paternidade, e há também uma
geração sobrenatural, que dá lugar a
uma paternidade espiritual (cf. Jo 1,



13). Desta última, os Apóstolos
sentiam-se depositários quando o
Senhor os enviou, como Ele tinha
sido enviado pelo Pai (cf. Jo 20, 21)
para comunicar a vida sobrenatural,
ensinando o Evangelho e batizando
(cf. Mt 28, 19). S. Paulo devia ter
sentido profundamente essa
paternidade quando escreveu:
«Ainda que tivésseis dez mil mestres
em Cristo, não tendes muitos pais:
ora, fui eu que vos gerei em Cristo
Jesus pelo Evangelho» (1Cor 4, 15).
«Filhinhos meus, por quem de novo
sinto dores de parto, até que Cristo
seja formado em vós” (Gl 4, 19)»[4].

«Depois dos Apóstolos, essa
paternidade sobrenatural
corresponde na Igreja aos Bispos e
em primeiro lugar a quem os
preside, o Sucessor de Pedro, Pastor
Universal. Ele é chamado ‘Santo
Padre’, por ser o primeiro
depositário de uma verdadeira
paternidade santa, sobrenatural. E é



o Pai comum de todos, como ensina o
Concílio Vaticano I: “o Romano
Pontífice é sucessor do bem-
aventurado Pedro, príncipe dos
Apóstolos, e verdadeiro vigário de
Jesus Cristo, e líder de toda a Igreja, e
pai e mestre de todos os cristãos”[5]. S.
Josemaria chama-o algumas vezes: 
Pai comum[6] dos cristãos»[7].

S. João Paulo II, na sua exortação
apostólica sobre o Bispo servidor do
Evangelho de Jesus Cristo para a
esperança do mundo, escreve: «É
muito antiga a tradição que
apresenta o Bispo como imagem do
Pai, o qual, escreveu Sto. Inácio de
Antioquia, é como o Bispo invisível, o
Bispo de todos. Portanto, cada Bispo
ocupa o lugar do Pai de Jesus Cristo,
de tal modo que, precisamente por
esta representação, deve ser
respeitado por todos[8]. Por causa
desta estrutura simbólica, a cátedra
episcopal, que especialmente na
tradição da Igreja do Oriente recorda



a autoridade paterna de Deus, só
pode ser ocupada pelo Bispo. Da
mesma estrutura deriva, para cada
Bispo, o dever de cuidar, com amor
paternal, do povo santo de Deus e
guiá-lo, junto com os presbíteros,
colaboradores do Bispo no seu
ministério, e com os diáconos, pelo
caminho da salvação[9]. E vice-versa
os fiéis, como adverte um texto
antigo, devem amar os Bispos que
são, depois de Deus, pais e mães[10].
Por isso, segundo um costume
existente nalgumas culturas, beija-se
a mão do Bispo como a do pai
amoroso, dispensador de vida»[11].

«Há uma paternidade espiritual
própria dos outros pastores da Igreja,
não só do Papa e dos Bispos[12], e de
todo o cristão que, mediante o
exercício do sacerdócio comum,
pode-se dizer que gera Cristo nos
outros quando coopera com o
Espírito Santo na transmissão da
vida sobrenatural»[13]. Neste



enquadramento teológico-espiritual
geral se delineia a paternidade de S.
Josemaria, que legou um espírito aos
que se incorporam ao Opus Dei,
seguindo uma bela dinâmica da vida
da Igreja. Enquanto sucessor de S.
Josemaria, o Prelado do Opus Dei é o
pai comum que reflete a paternidade
de Deus. O amor à Obra é parte do
amor à Igreja, mãe dos cristãos, que
prolonga a presença de Jesus Cristo
no mundo até à sua última vinda. E
esse amor inclui uma caridade
autêntica para com a pessoa do
Fundador do Opus Dei e dos seus
sucessores. Enquanto é Prelado do
Opus Dei, cada um deles é o Padre,
seja quem for. Assim, depois do
primeiro sucessor de S. Josemaria, o
Bto. Álvaro del Portillo, o Padre dessa
pequena família dentro da grande
família da Igreja[14] foi D. Javier
Echevarría, nomeado por João Paulo
II (papa de 1978 a 2005) em 1994, no
mesmo ano em que faleceu o Bem-
aventurado Álvaro[15]*.



2. Uma devoção profunda e
filial a S. Josemaria

S. Paulo fala do «nosso pai
Abraão» (Rm 4, 12) e dos «que
possuem a fé de Abraão» (Rm 4, 17;
cf. St 2, 21), sabendo que só de Deus
se afirma propriamente: «Deus,
nosso Pai» (1Ts 1,3). S. Josemaria,
com a sua Missa, a sua oração, a sua
penitência e o seu exemplo,
contribuiu para que a graça de Deus
fizesse germinar e crescer na alma
de muitos a chamada universal à
santidade, a partir da «fé que opera
pela caridade» (Gl 5, 6). «Graças a
este sentido da fé, que tem a sua
origem e o seu alimento no Espírito
de verdade, o povo de Deus, sob a
orientação do sagrado magistério...
adere indefetivelmente à fé,
transmitida aos santos de uma vez
para sempre , penetra-a mais
profunda e convenientemente, e
transpõe-na para a vida com maior
intensidade»[16].



Com autêntica humildade, S.
Josemaria não duvidava em afirmar:
«De poucas coisas posso dar-me
como exemplo. E, não obstante, no
meio dos meus erros pessoais, penso
que posso pôr-me como exemplo de
homem que sabe amar. As vossas
preocupações, as vossas penas, os
vossos desvelos, são para mim uma
contínua chamada. Quereria, com
este meu coração de pai e de mãe,
levar tudo sobre os meus ombros»[17].
Era um homem que sabia amar e
esses sentimentos eram retribuídos
facilmente pelas pessoas com quem
convivia.

De um modo natural, esse afeto
espontâneo pelo Padre contribuiu
para a alegria de se saber membro de
uma família em que o amor
sobrenatural e humano se manifesta
através do carinho, e foi também
assim depois de 1975 com os seus
sucessores. Depois do seu
falecimento, começou-se a mencioná-



lo como “nosso Padre”, para
distingui-lo dos seus sucessores nas
conversas habituais, pois também
são chamados “Padre”. Esse modo de
designar fundadores, por exemplo, é
habitual na Igreja.

É normal que, como manifestação de
agradecimento e necessidade da
alma, os fiéis do Opus Dei recorram à
intercessão de S. Josemaria diante de
Deus. «Os bem-aventurados, estando
mais intimamente unidos com Cristo,
consolidam mais firmemente a Igreja
na santidade (...) não cessam de
interceder, por Ele, com Ele e n'Ele, a
nosso favor diante do Pai,
apresentando os méritos que na
terra alcançaram, graças ao
mediador único entre Deus e os
homens, Jesus Cristo (cf. 1Tm 2, 5),
(...). A nossa fraqueza é assim
grandemente ajudada pela sua
solicitude fraterna»[18].



E assim se reforça a comunhão dos
santos. «Porém, não é só por causa
do seu exemplo que veneramos a
memória dos bem-aventurados, mas
ainda mais para que a união de toda
a Igreja aumente com o exercício da
caridade fraterna (cf. Ef 4, 1-6). Pois,
assim como a comunhão cristã entre
os que peregrinamos nos aproxima
mais de Cristo, assim a comunhão
com os santos nos une a Cristo, de
quem procedem, como de fonte e
cabeça, toda a graça e a própria vida
do Povo de Deus»[19]. Com efeito,
sabemos que, tal como dizemos a
Deus Pai num Prefácio da Missa,
“eórum coronándo mérita tua dona
corónas”[20]: “ao coroar os seus
méritos, coroas os teus próprios
dons”».

3. O Padre no Opus Dei

Como bom pastor em Cristo[21], o
Padre encarna na Obra a
paternidade amorosa de Deus. Nessa



particular Comunhão dos Santos que
vivemos, paternidade e filiação são
duas faces da mesma moeda: a união
com Deus que, ao mesmo tempo, une
os fiéis entre si[22]. O Padre é, na
Prelatura do Opus Dei, princípio e
fundamento visível de unidade, de
maneira análoga a como o são os
bispos para a porção do Povo de
Deus que governam[23]. É para os fiéis
«mestre, santificador e pastor,
encarregado de atuar em nome e na
pessoa de Cristo»[24], o que Sto.
Agostinho não duvidava em chamar
uma missão, um serviço, um dever
de amor: “amoris officium”[25]. Na
verdade, ninguém se pode
considerar um pastor digno deste
nome se a caridade não o torna um
com Cristo[26].

Ninguém é pai sem ter um filho, e é
por isso que S. Jerónimo afirma que
chamar a alguém pai, é sempre
mencionar um filho, referir-se a um
filho: «Omnis enim pater filii nomen



est»[27]. Como filhos, os fiéis do Opus
Dei são parte da vida do Padre. Mais,
são parte do seu próprio ser e da sua
missão como cabeça desse corpo que
é a Obra. S. Tomás de Aquino, ao
considerar o amor paterno, disse que
os progenitores veem nos filhos uma
parte de si mesmos: «ut aliquid sui
existentes»[28]. Assim, o Padre sente a
chamada para exercer essa
paternidade que S. Josemaria tinha
assumido «com a plena consciência
de estar sobre a terra só para realizá-
la»[29]. O fundador do Opus Dei
interiorizava-a, e entendia-a como
um convite exigente para a sua
santidade. Em 1933, ao pedir
autorização para aumentar as suas
penitências, exortava o seu confessor
com estas palavras: «Olhe que Deus
mo pede e, além disso, é mister que
eu seja santo e pai, mestre e guia de
santos»[30]. E não hesitava em
escrever aos seus filhos: «Estou
pendente de vós»[31]. Como se
estivesse fazendo eco a essas



palavras, o segundo sucessor de S.
Josemaria abria muitas vezes a sua
alma com esses mesmos sentimentos:
“preciso de vocês”, dizia por exemplo
em algumas ocasiões.

O Padre manifesta a ternura
de Deus

Na época atual, não falta literatura
sobre o que implica ser um bom pai:
arcar com o peso de uma família,
educar em liberdade, fazer com que
os filhos cresçam. Algo de
semelhante se pode dizer da missão
sobrenatural do Padre: tem de guiar
a sua grei com mão firme e profunda
compreensão, também corrigindo –
quando necessário– para o bem das
almas (cf. At 12, 7-11). Ao mesmo
tempo, o Padre gosta de compartilhar
com os seus filhos os bons momentos
da vida, como por exemplo uma
tertúlia, em que se contam com
naturalidade as maravilhas de Deus
no apostolado, as notícias da



expansão do trabalho com as almas,
ou inclusive algum acontecimento
divertido que ajude a não se levar
muito a sério. Nesses momentos
sente o dever de encarnar essa
“ternura paterna” na qual insiste
tanto o Papa Francisco ao falar de
Deus[32].

A chamada para o Opus Dei, como
toda a vocação recebida do Senhor, é
como uma pérola preciosa (cf. Mt 13,
46). A pérola nasce de um grãozinho
de areia e quando cresce brilha com
luz e cor. Assim como um diamante
provém do carvão, a miséria do
homem, ao unir-se ao dom de Deus,
faz com que se sinta amado e
compreendido. Meditar na riqueza
do espírito cristão, do espírito do
Evangelho tal como o recebeu e
transmitiu S. Josemaria, faz com que
o coração arda como o dos discípulos
de Emaús, de modo que a vida se
enche de um sentido de missão.
Estarem unidos ao Padre ajuda os



fiéis do Opus Dei a unir-se mais ao
Papa e a toda a Igreja. O Padre
recorda-lhes constantemente o
Magistério dos Sucessores de Pedro, e
convida-os a alargar o horizonte, a
não desfalecer no serviço à Igreja
universal.

Filhos maiores de idade

Com o passar do tempo as virtudes
aperfeiçoam-se sob o impulso da
graça, através do exercício repetido
de atos virtuosos; ao mesmo tempo,
convém não protelar para um futuro
indefinido a maturidade da entrega
cristã e aspirar a ser em todos os
momentos maiores de idade. Nesse
sentido, o Opus Dei é para pessoas
“adultas”, nem piores nem melhores
que as outras, que aprendem a
comportar-se como crianças diante
de Deus[33].

Conquistamos a maturidade através
dos êxitos e fracassos assumidos e
colocados no seu lugar, e não é só



nem principalmente questão de anos,
mas de entrega real, de luta para se
ser santo: «super senes intellexi, quia
mandata tua servavi» (Sl 119 [118],
100): sou mais sensato do que os
anciãos, porque observo os vossos
preceitos. Estas palavras também se
aplicam a todos os que procuram
viver a sua entrega com profunda
humildade. É neste sentido que o
fundador do Opus Dei entendia a
vocação de Pedro: depois da pesca
milagrosa, ele exclama: «Retira-te de
mim, Senhor, porque sou um homem
pecador» (Lc 5, 8); e S. Josemaria
comenta: «essa escolha, raiz da
chamada, deve ser a base da tua
humildade»[34]. Encontramos esta
convicção no coração do Bto. Álvaro
del Portillo, que pôde ser saxum,
autêntica “rocha” para S. Josemaria,
porque a sua fidelidade se apoiava
na humildade. Assim respondia este
filho exemplar a uma carta do
fundador: «Espero que, apesar de
tudo, possa ter confiança naquele



que, em vez de rocha é barro sem
qualquer consistência. Mas o Senhor
é tão bom!»[35].

«Dirijo-me a Ele com gemidos de
contrição, pedindo-lhe misericórdia:
“miserere mei, Deus secundum
magnam misericordiam tuam” (Sl 51
[50], 2)»[36], contava S. Josemaria
citando o Salmo Miserere. Na vida do
Padre, a humildade de quem recorre
a Deus para ser fortaleza para os
outros concretiza-se, entre outros
modos, em rezar esse Salmo, onde
diz ao Senhor: «Amais a sinceridade
de coração; infundi-me, pois, a
sabedoria no mais íntimo de
mim» (Sl 51 [50], 8): no fundo do ser,
no mais profundo do coração, Deus
ajuda o Padre. Ao mesmo tempo, o
Padre conta muito com a oração dos
membros do Opus Dei. E necessita da
sua compreensão e do seu carinho de
filhos, que se manifestam, por
exemplo nas cartas que lhe
escrevem. «Estou pendente de vós...



sede-me fiéis»[37] escrevia de Burgos
S. Josemaria aos seus filhos,
convidando-os a rezarem pelo Padre
nas Preces Operis Dei, recorrendo à
misericórdia divina: «“Misericordia
Domini ab aeterno et in aeternum
super eum: custodit enim Dominus
omnes diligentes se”, a misericórdia
do Senhor sobre ele, sempre: porque
o Senhor guarda os que o amam»[38].
Essa oração é acompanhada por uma
pequena mortificação diária pelo
Padre.

O espírito de filiação é o fundamento
da unidade e da caridade fraterna,
tanto na Obra como na Igreja. O
melhor presente que se pode dar aos
pais é o respeito, o carinho e o
agradecimento das suas filhas e
filhos, juntamente com um bom
entendimento recíproco. «Nós,
embora sejamos muitos, formamos
um só corpo em Cristo, sendo todos
membros uns dos outros» (Rm 12, 5).
O Apóstolo exorta os romanos,

https://opusdei.org/pt-pt/article/as-preces-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-preces-do-opus-dei/


«amai-vos mutuamente com afeição
terna e fraternal. Adiantai-vos em
amar uns aos outros» (Rm 12, 10). D.
Javier Echevarría quando era
prelado, não cessava de animar os
fiéis do Opus Dei, como fazia S. João
com os primeiros cristãos:
«Caríssimos, se Deus assim nos
amou, também nós nos devemos
amar uns aos outros» (1Jo 4, 11).

Cartas de família

A paternidade e a filiação exercitam-
se particularmente na troca de
cartas. O dom da paternidade levou
S. Josemaria a escrever com
frequência aos seus filhos e filhas
espirituais. O Bto. Álvaro del Portillo
recorda que: «Dedicava muito tempo
a escrever-nos cartas, tanto em
intervalos da manhã como nas
primeiras horas da tarde»[39]. O Padre
segue esta tradição com cartas a
pessoas concretas e também cartas
pastorais que ajudam os membros do



Opus Dei a corresponder ao seu
chamamento à santidade e ao
apostolado, a viver intensamente o
ano litúrgico e também as festas que
se celebram.

O costume de escrever cartas ao
Padre surgiu espontaneamente desde
o começo do Opus Dei[40]. O Bto.
Álvaro del Portillo, recordando os
seus quarenta anos de convivência
com S. Josemaria, conta: «Como
trabalhava constantemente ao lado
do Padre, acompanhei-o na leitura de
muitíssimas cartas de pessoas que
lhe contavam os seus sofrimentos e
se confiavam à sua oração; sou
testemunha de como o Padre
assumia esses problemas e da força
com que os recomendava ao Senhor,
quase sentindo-se responsável por
"arrancar" essas graças das mãos de
Deus. Lembro-me especialmente da
impressão que me causava vê-lo em
tantas ocasiões recolher-se por uns
momentos, depois de ler uma carta, e



assumir ato contínuo um ar de
absoluta tranquilidade, que deixava
transparecer a certeza de que o
assunto estava resolvido»[41]. Por isso
podia afirmar: «Estou certo de que o
Padre não leu nenhuma carta sem
rezar pela pessoa que a tinha escrito
e pelo problema que lhe expunha»[42].

Nas cartas ao Padre contam-se coisas
da vida, como costumam fazer os
filhos com os seus pais, com
espontaneidade, naturalidade e
correção, sem palavras solenes.

«Se soubessem o entusiasmo com
que as espero! Leio-as todas com o
mesmo carinho e todas me ajudam a
fazer oração. Gostaria de responder a
cada uma, mas não se pode, não é
possível, não há tempo...»[43]. Certa
vez, S. Josemaria confidenciou que
na noite anterior tinha ficado até às
duas da manhã, lendo essas cartas
pessoais; e contava depois a alegria
que sentiu «ao ler, junto com a de um



catedrático da universidade, as
linhas tortas com uma letra redonda
e em desordem de um trabalhador
do campo»[44]. E acrescentava: «este
costume encanta-me. Quando em vez
de chegarem sete quilos de cartas
forem setecentos, já se porá uma
ordem. Mas podem ter a certeza de
que as cartas sempre serão lidas com
afeto e entusiasmo de Padre»[45].

Essas cartas ao Prelado escrevem-se
com carinho e são lidas com carinho.
Estes textos alimentam a sua oração
de petição, e também a sua ação de
graças. «O costume de escrever
cartas ao Padre é um costume santo,
que me ajuda a ter muito em conta –
e apresentar ao Senhor– todas as
necessidades dos meus filhos.
Agradeço de verdade estas cartas,
que sempre me chegam»[46].

É natural escrever ao Padre por
ocasião das festas e aniversários
mais destacados da Igreja ou da



Obra; ou pelo falecimento do pai ou
da mãe, ou por uma preocupação de
família, um passo significativo nos
estudos, algum acontecimento
profissional relevante, ou depois de
uma viagem prolongada a outro país
por motivos profissionais ou de ter
passado por Roma. Também é
habitual que, quando o Padre sai de
Roma, escreva logo aos seus filhos e
filhas desta cidade para lhes
manifestar a sua proximidade, o seu
carinho paterno e a sua oração.

Cada um, com as suas palavras, pode
sustentar a Obra, ao manifestar o seu
desejo de entrega. Além disso,
contribui para deixar um
testemunho apreciável da história
das maravilhas de Deus, que se
conserva com cuidado.

Com o otimismo dos filhos de Deus

Escrever ao Padre fortalece os
desejos de docilidade ao Espírito
Santo para servir à Igreja



comunicando a chamada universal à
santidade e à evangelização,
particularmente no trabalho e na
vida diária, e faz com que cresça a
união filial. São cartas de família que
falam do trabalho e do estudo, de
preocupações diárias, do apostolado
e da proposta vocacional, que abarca
essa atração suscitada pelo
testemunho da caridade cristã e pela
beleza do espírito de santificação no
meio do mundo; também se percebe
que, quando se contam dificuldades
de saúde, contradições profissionais
ou familiares, problemas
económicos, preocupações pela
instabilidade social em algum país, se
procura fazê-lo com o otimismo dos
filhos de Deus. A única pena do
Padre, como sucedia com S.
Josemaria e dom Álvaro, é não poder
responder a cada um. «Tenho pena –
dizia S. Josemaria– de não poder
responder pessoalmente a todos que
me escrevem. Que os meus filhos
tenham em conta, por um lado a



impossibilidade material de lhes
responder; e, por outro, que sempre
que leio as suas cartas rezo por
eles»[47]. Basta saber que essas cartas
são um motivo de alegria para o
Padre, e também ocasião para que
tenha as pessoas mais presentes na
sua oração, pois ama a todas no
coração de Jesus Cristo (cf. Fl 1, 8)[48].

Mons. Álvaro del Portillo,
descrevendo o dia a dia habitual do
fundador do Opus Dei, conta:
«Depois chegava a hora do correio. O
Padre gostava de abrir os envelopes
pessoalmente, embora depois os
passasse a mim –e, nos últimos anos,
também ao Pe. Javier–, para que o
ajudasse a ler o conteúdo. Separava
as cartas relacionadas com o
governo, dirigidas ao Conselho Geral,
das pessoais. Quanto a estas últimas,
advertia-nos que, se víssemos que
alguma era confidencial,
devolvíamos-lha imediatamente sem
a ler»[49]. S. Josemaria leu durante



muitos anos todas as cartas das suas
filhas e filhos. Ao aumentar o
número e apesar de desejar
continuar assim, era-lhe impossível
fazê-lo. Mas para que nenhum dos
que lhe escrevesse ficasse por
atender, decidiu que alguns
sacerdotes o ajudassem a ler as
cartas, mas dedica boa parte do seu
tempo diário à leitura dessas cartas.
No Sacrifício do altar põe na patena,
de modo especial, junto do pão
eucarístico que virá a ser o Corpo do
Senhor e do vinho, o seu Sangue,
tudo o que lhe escrevem[50].

Dar-vos-ei pastores segundo o meu
coração

O Prelado do Opus Dei conta com a
oração e mortificação que os fiéis
fazem por sua pessoa e intenções,
confia neles para cumprir a sua
missão de Pastor, que não é outra
senão a de uni-los cada vez mais a
Cristo e às muitas almas que se



beneficiam do calor da Obra. «Dar-
vos-ei pastores segundo o meu
coração», tinha profetizado Jeremias:
«Dabo vobis pastores iuxta cor
meum» (Jr 3, 15). Deus anunciava
esses bons pastores no contexto da
Aliança, que encontrou o seu último
e definitivo desenvolvimento na
Aliança no Sangue de Cristo. Unidos
à Missa do Prelado, bem dentro do
Coração de Santa Maria, os fiéis
formam «um só coração e uma só
alma» (At 4, 32) para servir à Igreja,
com uma caridade aberta a todo o
mundo, um amor que impele essa
Igreja em saída da qual fala tanto o
Papa Francisco.

Certa vez, um jovem italiano, fiel do
Opus Dei, perguntou ao Bto. Álvaro:
«Que significa para o Padre e para
nós, estarmos todos juntos no seu
coração?». O Prelado da altura
respondeu: «Para mim, é um apelo
constante à obrigação que tenho de
ser santo, para vos ajudar a ser



santos. Na minha pequenez, tenho
que procurar viver as palavras de
Jesus: pro eis sanctifico meipsum
[santifico-me por eles]. Eu entrego-
me por vós, pela vossa santidade
pessoal. E o carinho que vos tenho
também deve impulsionar-vos. Amor
com amor se paga, meus filhos! Não
podeis corresponder ao carinho do
Padre cravando espinhos no meu
coração, mas sim portando-vos o
melhor possível. Lutei para serdes
fiéis, primeiro por amor a Deus e,
depois, por um pouco de carinho ao
Padre»[51].

© CRIS, 2016

Artigo publicado no site 
collationes.org

*Desde 2017, o Prelado do Opus Dei é
Mons. Fernando Ocáriz

https://www.collationes.org/index.php/recurso/9/20/6-las-figuras-del-fundador-del-opus-dei-y-sus-sucesores-como-padres
https://opusdei.org/pt-pt/article/fernando-ocariz/


[1] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
144. O que Deus prometeu a Abraão
cumpriu-se em nós porque
acreditamos em Jesus Cristo, que
morreu e ressuscitou por todos os
homens (cf. Rm 4, 23-25).

[2] cf. Missal romano, Oração
eucarística I (Canon Romano).

[3] Sobre o bispo como Pai, cf.
Concílio Vaticano II, Decreto Christus
Dominus, n.16. Cf. Congregação para
os bispos, Diretório Apostolorum
sucessores, 22/02/2004, n. 76. João
Paulo II dedica a este tema o cap. 4,
“A paternidade do bispo” do seu livro
Levantai-vos! Vamos!, onde fala do
exemplo de S. José.

[4] trad. de: Ernst Burkhart, Javier
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaria, Vol.2, “El
sentido de la filiación divina.
Fundamento de la vida cristiana”, pp.
136-137. Recordemos que o celibato
apostólico está unido a uma fecunda



paternidade espiritual, que pode
abarcar milhares de filhos do
espírito.

[5] Concílio Vaticano I, Const. Dogm. 
Pastor aeternus: DS 3059. O texto
recolhe palavras do Concílio de
Florença: DS 1307.

[6] S. Josemaria, Apontamentos da
pregação, 21/11/1958 (AGP, PO1
II-1988, p. 44); 30/11/1964 (PO2
XII-1964, p. 33).

[7] Ernst Burkhart, Javier López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaria, Vol. 2, “El sentido
de la filiación divina. Fundamento de
la vida cristiana”, pp.136-237.

[8] cf. Aos Magnésios, 6, 1; Aos
Tralianos, 3, 1: PG 5,780; Aos
Esmirnistas, 8, 1: PG 5,852.

[9] cf. Pontifical Romano, Ordenação
Episcopal: Exame.



[10] cf. Didascalia Apostolorum, II, 33,
1: ed. F. X. Funk, I, 115.

[11] cf. S. João Paulo II, Pastores
gregis, 16/10/2003, n. 7.

[12] Como afirmou o Concílio
Vaticano II, os ministros sagrados
recebem uma «paternidade em
Cristo» (Presbyterorum Ordinis, n.
16), como pastores da Igreja. Sobre o
bispo como pai, cf. S. João Paulo II, 
Pastores gregis, 16/10/2003, nn. 7, 10,
33, 37, 42, etc.

[13] cf. Ernst Burkhart, Javier López, 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaria, Vol. 2,
“El sentido de la filiación divina.
Fundamento de la vida cristiana”, p.
137.

[14] Sobre a Igreja como família, cf.
S. João Paulo II, Ecclesia in Africa, n.
63



[15] Sobre Mons. Javier Echevarría,
Bispo, Prelado do Opus Dei
(1994-2016), ordenado bispo por S.
João Paulo II em 1994, cf. por
exemplo a entrada correspondente
do Diccionario de San Josemaria, pp.
351-353, escrito por Salvador Bernal.

[16] Concílio Vaticano II, Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 12.

[17] trad. de S. Josemaria, Tertúlia
06/10/1968 (AGP, PO 1 VI-1969, p. 13).

[18] Concílio Vaticano II, Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 49.

[19] Concílio Vaticano II, Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 50.

[20] Missal Romano, Prefácio I De
sanctis.

[21] cf. Jo 10, 11.

[22] cf. Concílio Vaticano II, Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 1.



[23] cf. Concílio Vaticano II, Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 23.

[24] cf. S. João Paulo II, Pastores
gregis, 16/10/2003, n. 10.

[25] cf. Sto. Agostinho, In Ioannis
Evangelium Tractatus, 123, 5 (CCL 36,
678-680).

[26] cf. S. Tomás, In Ioann. Ev, X, 3.

[27] cf. S. Jerónimo, In Evangelium
Matthaei commentarium, IV, 24, 36.

[28] cf. S. Tomás, S. Th., II-II, q. 26, a.
9, co.

[29] trad. de Ernst Burkhart, Javier
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaria, Vol. 2,
“El sentido de la filiación divina.
Fundamento de la vida cristiana”, p.
138.

[30] S. Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 1725, cit. em Andrés
Vázquez de Prada, O Fundador do



Opus Dei, Quadrante, São Paulo,
2004, p. 508.

[31] S. Josemaria, Carta 1938, cit. em
Andrés Vázquez de Prada, Josemaria
Escrivá, vol II, Verbo, Lisboa 2002,

[32] Francisco, Evangelii gaudium,
24/11/2013, n. 4.

[33] cf. S. Josemaria, Carta 14-II-1974,
n. 4 (AGP, série A. 3, 95-2-4).

[34] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
1.

[35] Trad. de Bto Álvaro del Portillo,
Carta a S. Josemaria, 13/07/1939, cit.
em Javier Medina Bayo, Álvaro del
Portillo, Rialp, Madrid 2012, p. 169.

[36] trad. de S. Josemaria,
Apontamentos da pregação (AGP,
PO1 X-1971, p. 12).

[37] S. Josemaria, Carta 1938, cit. em
Andrés Vázquez de Prada, Josemaria



Escrivá, vol II, Ed. Verbo, Lisboa,
2002.

[38] S. Josemaria, Carta 1938, cit. em
Andrés Vázquez de Prada, Josemaria
Escrivá, vol II, Ed. Verbo, Lisboa
2002. Cf. Sl 103 [102] (cit. em Missale
Romanum, Missa votiva de Dei
Misericordia, antífona ad
communionem 17) e Sl 145 [144], 20.

[39] Bto Álvaro del Portillo, 
Entrevista sobre o Fundador do Opus
Dei, realizada por Cesare Cavalleri,
Quadrante, São Paulo, 1994, cap. 3.

[40] cf. Bto Álvaro del Portillo, Notas
de uma reunião de família (AGP,
serie B.1.4, t850902r).

[41] Bto Álvaro del Portillo, 
Entrevista sobre o Fundador do Opus
Dei, realizada por Cesare Cavalleri,
Quadrante, São Paulo, 1994, cap. 12.

[42] Ibid., p. 54.



[43] trad. de S. Josemaria,
Apontamentos da pregação (AGP,
PO1 V-1954, p. 5).

[44] Ibid.

[45] Ibid.

[46] trad. de S. Josemaria,
Apontamentos da pregação, (AGP,
PO1 I-1963, p. 49).

[47] trad. de S. Josemaria,
Apontamentos da pregação (AGP,
PO1 I-1963, p. 49).

[48] cf. Statuta, n. 132, §3.

[49] Bto Álvaro del Portillo, 
Entrevista sobre o Fundador do Opus
Dei, realizada por Cesare Cavalleri,
Quadrante, São Paulo, 1994, cap. 3.

[50] As cartas que o Padre não pode
ler, são lidas por quem recebeu dele
este encargo; geralmente é o Diretor
espiritual central ou o da respetiva
circunscrição, e outros sacerdotes,



que o cumprem com carinho,
respeito, delicadeza esmerada e
absoluta discrição, e informam o
Padre.

[51] trad. de Bto Álvaro del Portillo,
Tertúlia (AGP, P01 III-1989, pp.
319-320). Cf. Jo 17, 19.

Guillaume Derville (dezembro
de 2016)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/ser-padre-a-

missao-do-fundador-do-opus-dei-e-dos-
seus-sucessores/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/ser-padre-a-missao-do-fundador-do-opus-dei-e-dos-seus-sucessores/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ser-padre-a-missao-do-fundador-do-opus-dei-e-dos-seus-sucessores/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ser-padre-a-missao-do-fundador-do-opus-dei-e-dos-seus-sucessores/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ser-padre-a-missao-do-fundador-do-opus-dei-e-dos-seus-sucessores/

	Ser “Padre”: a missão do fundador do Opus Dei e dos seus sucessores
	1. Só Deus é Pai: alguns homens participam dessa paternidade
	2. Uma devoção profunda e filial a S. Josemaria
	3. O Padre no Opus Dei
	O Padre manifesta a ternura de Deus


