
opusdei.org

Ser e tornar-se
irmãos na
convivência
sociopolítica

Uma das novidades mais
importantes da encíclica
Fratelli Tutti é o vínculo que
postula entre fraternidade e
bem comum político.
Apresentamos o estudo de
Maria Aparecida Ferrari*,
publicado no boletim Romana.

18/06/2023



Estudo realizado por Maria Aparecida
Ferrari, publicado no volume 73 do
boletim Romana.

Sumário:

Natureza relacional do bem
comum político
Fraternidade social, rosto da
cidadania política
Fecundidade para toda a
sociedade
Fraternidade social e caridade
política

A santidade na vida quotidiana afeta
todas as ações do cristão: «Pensai,
por exemplo, na vossa atuação de
cidadãos na vida civil. Um homem
sabedor de que o mundo - e não só o
templo - é o lugar do seu encontro
com Cristo, ama esse mundo, procura
adquirir uma boa preparação
intelectual e profissional, vai

1. 

2. 

3. 

4. 

https://romana.org/es/73/estudio/ser-y-hacerse-hermanos-en-la-convivencia-sociopoli/
https://romana.org/es/73/estudio/ser-y-hacerse-hermanos-en-la-convivencia-sociopoli/
https://romana.org/es/73/estudio/ser-y-hacerse-hermanos-en-la-convivencia-sociopoli/
https://romana.org/es/73/estudio/ser-y-hacerse-hermanos-en-la-convivencia-sociopoli/


formando – com plena liberdade – os
seus próprios critérios sobre os
problemas do meio em que vive; e
toma, como consequência, as suas
próprias decisões que, por serem
decisões de um cristão, procedem
também de uma reflexão pessoal que
tenta humildemente captar a
vontade de Deus nesses aspetos,
pequenos e grandes, da vida».

Com estas palavras de S. Josemaria
abrimos a nossa reflexão sobre o que
significa ser irmãos na convivência
sociopolítica, â luz dos ensinamentos
da encíclica Fratelli Tutti. Na
primeira parte deste estudo iremos
examinar o bem comum político
numa perspetiva relacional, com a
ideia de mostrar que todos os
cidadãos são chamados a alcançá-lo,
cada um de acordo com o seu lugar
na sociedade. As secções posteriores,
seguindo o fio condutor do
documento pontifício, evidenciarão o
sentido em que é pertinente



identificar a fraternidade, no âmbito
social e cívico, como um dos
princípios éticos básicos dos quais é
derivado o bem comum político.

Não é habitual apresentar a
fraternidade como um dos princípios
estruturadores da convivência
política. Tanto a doutrina social da
Igreja como o pensamento filosófico-
político enfatizam antes outros
princípios como configuradores do
bem comum: a inalienável dignidade
da pessoa, a justiça, a solidariedade,
a subsidiariedade, a liberdade de
associação, etc. A fraternidade
aparece sobretudo em outros
âmbitos, como o familiar, o religioso,
e o das relações de amizade. De facto,
uma das novidades mais importantes
da encíclica Fratelli Tutti é o vínculo
que postula entre fraternidade e bem
comum político.

Não são, de facto, dimensões
independentes umas das outras, pois



«para tornar possível o
desenvolvimento de uma
comunidade mundial capaz de
realizar a fraternidade a partir de
povos e nações que vivam a amizade
social, é necessária a melhor política
colocada ao serviço do verdadeiro
bem comum» (FT 154).

1. Natureza relacional do bem
comum político

O conceito “relacional” aplicado ao
bem comum político põe em
evidência algo novo em relação aos
pressupostos mais difundidos na
filosofia e nas ciências sociais.
Enquanto nestas o bem comum
costuma ser concebido em termos de
“propriedade” dos cidadãos ou do
Estado, a compreensão relacional
identifica-o essencialmente como
aquela forma de convivência que
permite aos sujeitos sociais perseguir
os seus próprios fins com autonomia
e responsabilidade. Deste ponto de



vista, o bem comum político consiste
no «conjunto das condições da vida
social que permitem, tanto às
associações como a cada um de seus
membros, alcançar mais plena e
facilmente a própria perfeição» − e
compreende «direitos e deveres que
dizem respeito a todo o género
humano».

Com base nessa definição, o fim
comum, a vida boa na convivência
política, é constituído
prioritariamente por relações
humanas de qualidade, de tal modo
que alcançar o bem comum é gerar,
preservar e fortalecer as relações
que permitem que indivíduos e
grupos caminhem livremente para
aquele bem de todos que enriquece
também o próprio bem particular.
Com efeito, das relações humanas
derivam os bens necessários à
plenitude dos sujeitos sociais, de
modo que o bem pessoal e o bem



comum são gerados e possuídos
conjuntamente, são relacionais.

No pensamento moderno,
desenvolveu-se uma compreensão
diferente do bem comum político,
entendido como um bem coletivo,
material, útil, que o Estado deve
colocar à disposição de todos os
indivíduos. Deste ponto de vista, o
“comum” corresponderia
essencialmente à soma dos bens
individuais ou ao conjunto dos
elementos físicos, vantagens, técnicas
ou leis que facilitam o progresso
material.

Na perspetiva da doutrina social
cristã, pelo contrário, o bem comum
político não pode ser reduzido à
esfera dos bens úteis, porque é antes
de tudo um bem humano, isto é, uma
resposta às exigências fundamentais
da dignidade da pessoa, que são o
fundamento decisivo, mas também o
horizonte ou fim último da



convivência. Portanto, o bem comum
político vai além do estritamente
político, isto é, da ação de governar a
cidade, o que implica, por um lado,
que nenhuma realidade associativa,
nem mesmo a sociedade política
como tal, pode alcançar por si só a
totalidade dos bens humanos e, por
outro, que nenhuma delas pode ser
autónoma perante as outras em
relação ao bem do ser humano como
tal.

Da mesma forma, se o bem comum é
sobretudo o vínculo social do qual
dependem tanto os fins materiais
como os fins racionais ou espirituais,
será necessário concluir que o
cidadão não encontra a sua
realização em si mesmo, mas na
interação “com” os outros e “ para”
os outros.

A compreensão cristã do bem
comum sustenta, com efeito, que as
pessoas, individualmente e em



associação, assim como a própria
sociedade política, são chamadas a
pôr em prática aquela «fraternidade
aberta, que permite reconhecer,
valorizar e amar todas as pessoas,
independentemente da sua
proximidade física, do ponto da terra
em que cada uma nasceu ou
habita» (FT 1).

Não poderia ser de outro modo, pois
não é das fábricas, nem da imposição
de leis, que procedem certos bens
essenciais da convivência, como a
paz, a justiça, o amor ao próximo, a
gratuidade, o perdão, a proteção do
ambiente, o amor pelo bem dos
outros, o exercício da liberdade
orientada para o bem coletivo, a
gratidão, a laboriosidade etc. Estes
são bens comuns e eminentemente
políticos, uma vez que são pessoais e
relacionais, e o papel da autoridade
política consiste em apoiá-los e, na
medida do possível, em promover o
tecido de relações em que surgem e



crescem. Como? Garantindo e
promovendo a liberdade dos
indivíduos e grupos. Aí está o
precioso serviço específico que o
Estado é chamado a prestar à
dignidade de cada pessoa e à vida
social politicamente organizada. A 
Fratelli Tutti põe isso em evidência,
citando Ricoeur: «de facto, não há
vida privada, se não for protegida
por uma ordem pública; um lar
acolhedor doméstico não tem
intimidade se não estiver sob a tutela
da legalidade, de um estado de
tranquilidade fundado na lei e na
força e com a condição de um
mínimo de bem-estar garantido pela
divisão do trabalho, pelas trocas
comerciais, pela justiça social e pela
cidadania política» (FT 164).

Assim, fica claro que, na perspetiva
da encíclica, os agentes do bem
comum político não são apenas os
órgãos estatais ou a sociedade civil. O
bem comum político é tarefa



conjunta das instituições políticas e
dos atores sociais, isto é, dos cidadãos
e das sociedades intermédias.

No entanto, na cultura
contemporânea é recorrente uma
visão muito diferente do bem comum
político e da função dos governantes
e governados, o que dificulta a
prática da fraternidade e a sua
manutenção no âmbito sociopolítico.
Tende-se a relegar o bem comum
para o âmbito das funções do Estado,
encarregado de instaurar a justiça
por meio de leis que garantam
claramente a realização do interesse
público e de reprimir as condutas
antissociais com sanções penais e
administrativas. Essa atitude leva a
perder de vista a constatação de que
as leis civis não são suficientes para
garantir a justiça nas relações sociais
e políticas, e que a busca do bem
comum por meio do endurecimento
progressivo dos controles legais gera
passividade na sociedade, já que



encoraja os cidadãos a acreditar que
o que corre mal vem de algum
defeito ou deficiência nas leis. Além
disso, desvia a atenção dos cidadãos
da questão mais importante, ou
seja ,do seu próprio dever de se
comprometer com o bem comum
individualmente ou em união com os
outros. Em suma, em vez de
estimular a solidariedade, a
cooperação fraterna e o espírito de
iniciativa nos sujeitos sociais,
fomenta a mentalidade do menor
esforço, do desleixo, da indiferença e
do descarte, de modo que a atitude
socialmente passiva acaba por se
impor: «Eu cuido da minha vida,
obedeço às leis, pago os meus
impostos, não faço mal a ninguém;
todo o resto, isto é, as necessidades
dos outros, é assunto dos
governantes».

A partir desta perspetiva, a
convivência sociopolítica é
identificada com a dupla vertente de



“cidadãos ocupados com os bens
privados” e “Estado ocupado com os
bens públicos”, combinação que em
muitos lugares tem levado o Estado a
apropriar-se de atividades que são da
competência dos cidadãos, como o
início e fim da vida, a educação e a
escolarização, a saúde e o combate à
pobreza. Dessa maneira, formou-se o
Estado de bem-estar, denunciado na
encíclica Centesimus annus. A
grande expansão da esfera de
intervenção do Estado, recordava S.
João Paulo II, «levou a constituir, de
algum modo, um novo tipo de estado,
o Estado do bem-estar». No esforço
por combater as formas de pobreza e
privação indignas da pessoa
humana, prossegue o documento,
“não faltaram excessos e abusos que
provocaram, especialmente nos anos
mais recentes, fortes críticas ao
Estado do bem-estar, qualificado
como ‘Estado assistencial’. As
anomalias e defeitos no Estado
assistencial derivam de uma



inadequada compreensão das suas
próprias tarefas. Neste âmbito
também se deve respeitar o princípio
de subsidiariedade”.

Em oposição a este processo e em
consonância com aFratelli Tutti,
devemos observar que, pelo
contrário, o bem comum ao qual se
ordena a vida em sociedade é em si
mesmo manifestação e exercício de
fraternidade, promoção do bem do
próximo que configura o bem
pessoal: um horizonte de irmandade
em que no ato de facilitar o bem do
outro se alcança o próprio bem.

O rosto cívico-político da
fraternidade resplandece, portanto,
nas ações individuais e sociais que
geram o bem comum, ou seja, que
promovem as condições vitais e
relacionais que permitem a cada um
alcançar os seus fins com liberdade e
responsabilidade. Nesta perspectiva,



tudo se converte numa oportunidade
de ser irmão ou irmã.

2. Fraternidade social, rosto
da cidadania política

Se o bem comum político é gerado
pela ação conjunta do Estado e da
sociedade civil, é obrigatório
reconhecer que uma parte essencial
desse bem comum político é a
idoneidade − competência e
propensão − dos cidadãos para a
realização do bem pessoal e social. A
ausência deste património ético
torna difícil resistir, dizer “não”, por
exemplo, a benefícios injustos
quando é fácil obtê-los,
principalmente se, como se diz com
mais ou menos verdade, “toda a
gente faz isso”, ou quando a conduta
injusta consegue burlar os sistemas
de controlo legal. Por outras
palavras, ser agente gerador do bem
comum exige do cidadão algo mais
do que a estrita obediência ao



sistema jurídico estabelecido: implica
um exercício de liberdade que
ultrapassa os limites legais, pois
exige laboriosidade, honestidade,
solidariedade, prudência,
subsidiariedade, confiança,
temperança etc.

No exercício da cidadania assim
entendida, a fraternidade social toma
a sua forma, de modo que, quando
um cidadão se relaciona com os
outros com sentido de respeito e
reciprocidade, desempenha com
competência a sua profissão ou as
suas funções, ocupa-se dos interesses
comuns..., ele mostra o rosto da
fraternidade no âmbito sociopolítico
e, ao fazê-lo, configura o bem comum
político em seu sentido mais
autêntico. A Fratelli Tutti ilustra isso
claramente com a parábola do bom
samaritano.

Dirigindo-se aos homens de boa
vontade, a todos e cada um dos



homens, a encíclica convida a deixar-
se interpelar por esta parábola para
além da diversidade das convicções
religiosas (FT 56). Recorda que o
relato evangélico os convida a «fazer
ressurgir a nossa vocação de
cidadãos do próprio país e do mundo
inteiro, construtores dum novo
vínculo social», e destaca que se trata
de «um apelo sempre novo, embora
seja escrito como uma lei
fundamental do nosso ser: que a
sociedade se oriente para a busca do
bem comum e, a partir deste
objetivo, reconstrua incessantemente
a sua ordem política e social, o tecido
das suas relações, o seu projeto
humano» (FT 66).

Cada indivíduo humano encarna de
alguma forma, ao longo da sua vida,
uma ou outra das personagens da
parábola, mas para efeitos desta
reflexão vale a pena centrar-se no
aparentemente menos central, o
estalajadeiro. Esta personagem, que



na exegese habitual muitas vezes
passa despercebida, demonstra ainda
melhor do que os outros que cada
pessoa, com a sua vida simples e
normal, pode viver a fraternidade
social de forma estável e de acordo
com as suas peculiaridades no campo
da cidadania política.

De facto, como observa a encíclica,
até o bom samaritano «precisou da
existência de uma estalagem que lhe
permitisse resolver o que não estava
em condições de garantir sozinho,
naquele momento» (FT 165). Assim,
na sociedade política, todos –
inclusive o próprio Estado – precisam
que os cidadãos e sociedades
intermédias cumpram a sua tarefa
quotidiana nos diversos âmbitos da
convivência e do trabalho
profissional. É necessário que todos,
nas suas relações, sejam
continuamente estalajadeiros e,
portanto, irmãos, não só no
acolhimento e no cuidado do outro



na família e nas várias comunidades
fundadas na amizade e na confiança,
mas também nos outros âmbitos de
relacionamento.

Nesse sentido, as ações propriamente
cívicas e políticas são também
exercício de fraternidade, pois
dirigem-se às pessoas, da mesma
forma que todo o gesto fraterno de
amor, de cuidado mútuo, é também
uma ação cívica e política, pois
constrói verdadeiramente uma
sociedade melhor (FT 181). Sem
dúvida, na sociedade política as
relações tendem a ser extensas e
anónimas, mas isso não exclui a sua
dimensão fraterna. Quem, por
exemplo, limpa uma praça − seja
como funcionário municipal ou como
utente desse espaço − ao fazê-lo
respeita e cuida de todos os outros
cidadãos, mesmo que não conheça os
seus rostos e não tenha uma relação
direta específica com eles; exerce a
amizade cívica, o amor social ou a



fraternidade social, ou seja, aquela
relação de benevolência (querer o
bem do outro) baseada na
coparticipação e na responsabilidade
comum pelo bem público. Exerce
assim uma fraternidade que pode
evoluir para uma virtude social, uma
disposição firme e habitual de agir
sempre no respeito-promoção do
bem dos outros; uma virtude que,
por sua vez, pode gerar inúmeras
formas de solidariedade. À medida
que se alargar mais para o ambiente
social, essa conduta solidária
também ajudará a construir a
cultura de toda a cidade.

O exercício da fraternidade social
traduz-se, assim, na personificação
do estalajadeiro no quotidiano nas
diversas áreas de relacionamento:
respeitar as regras de trânsito ao
conduzir, pagar impostos, realizar o
trabalho com responsabilidade e
eficiência, não admitir práticas
ilícitas (“subornos” , corrupção etc.)



em benefício próprio ou alheio, dar
importância às boas maneiras,
comportar-se honestamente em
todas as situações, usar a inteligência
criativa para atender às necessidades
próprias e alheias.

3. Fecundidade para toda a
sociedade

Se todos podem ou devem ser
estalajadeiros nas relações sociais,
parece pertinente, além de focar a
atenção nas personagens, refazer a
pergunta da qual nasceu a parábola
do samaritano, substituindo “quem é
meu irmão?” por “quem é meu irmão
na convivência sociopolítica?”. Claro
que podemos responder: “aquele que
tem fome, sede, está nu, está na
prisão ou está doente”. Mas, sendo
verdadeira, essa resposta também é
incompleta, pois o outro não é meu
irmão só porque precisa ou só
quando está desamparado. A
fraternidade social consiste na



disponibilidade de cada um para com
o outro em qualquer situação;
designa a capacidade de cultivar
sempre a sensibilidade para com o
seu bem e as suas necessidades e
transformá-la num apoio eficaz.
Trata-se, portanto, de colocar a
pessoa do outro em primeiro plano, e
não as suas necessidades,
reconhecendo nele um irmão, uma
pessoa que constantemente merece a
disposição de todos de dar e dar-se
livremente.

Nesse amplo exercício de
fraternidade, a maioria dos cidadãos
assume o papel de estalajadeiro,
mantendo o anonimato. Realizam as
suas tarefas quotidianas – como
estalajadeiros de profissão – sem
fazer barulho, e assim realizam o
bem comum político. Nesta multidão
de estalajadeiros, cada um, mesmo
sem pôr a sua assinatura no que faz,
torna-se, de facto, irmão/irmã de
todas as pessoas. O título da parábola



que estamos a comentar é “parábola
do bom samaritano”, mas seria
igualmente correto chamá-la de
“parábola do estalajadeiro”. Como no
relato de Jesus, os estalajadeiros de
todos os tempos e de todas as
sociedades políticas passam quase
despercebidos, apesar de prestarem
um serviço essencial a todos: aos que
encarnam o bom samaritano, aos
que encarnam o ferido, e igualmente,
de forma mais geral, para o bom
funcionamento da sociedade como
um todo.

Por isso, refletir sobre a figura do
estalajadeiro abre-nos a uma maior
compreensão da advertência do Papa
Francisco: «Não devemos esperar
tudo daqueles que nos governam
[…]. Gozamos dum espaço de
corresponsabilidade capaz de iniciar
e gerar novos processos e
transformações. Sejamos parte ativa
na reabilitação e apoio das
sociedades feridas. Hoje temos à



nossa frente a grande ocasião de
expressar o nosso ser irmãos» (FT
77).

“Espaço de corresponsabilidade” e
“grande ocasião”, porque a maior
parte do que constitui o bem comum
político é obra de cidadãos que
atuam como estalajadeiros, embora
às vezes também devam personificar
o bom samaritano. A leitura mais
frequente da parábola centra-se no
ato admirável deste último, e apenas
em algumas ocasiões se explicita que
cuidar dos feridos é também tarefa
do estalajadeiro. Na verdade, porém,
foi esta personagem quem fez a
maior parte do trabalho, e fê-lo
simplesmente cumprindo o seu
dever profissional, sem a pretensão
de aparecer nos media ou nas redes
sociais, como diríamos hoje. O
estalajadeiro foi irmão do bom
samaritano e do ferido no
desempenho de seu trabalho.



Consideremos, por outro lado, que os
estalajadeiros não costumam agir
sozinhos, mas estão inseridos no seu
próprio dinamismo relacional e
orientados para o bem de todos.
Consciente ou inconscientemente,
distinguem nas suas tarefas
oportunidades mais ou menos
diretas, mais ou menos evidentes, de
prestar um serviço, de exercer a
fraternidade, e também de nela
envolver os outros, como adverte o
Papa Francisco − «não o façamos
sozinhos, individualmente»− ao
observar que «o samaritano
procurou um estalajadeiro que
pudesse cuidar daquele homem» (FT
78). De facto, sem o trabalho bem
feito do estalajadeiro, ele não teria
podido cumprir o seu trabalho de
cuidar do homem sofredor, assim
como o estalajadeiro não teria
podido cumprir o compromisso que
assumiu sem o trabalho dos que
dirigiam a pousada com ele.



Concretamente, a profissão ou ofício
− e em geral qualquer atividade de
serviço − representa para cada
cidadão uma via privilegiada de
fraternidade social e cívica, já que
constitui uma contínua oportunidade
de agir com retidão, promovendo
efetivamente a justiça, a
solidariedade e o bem dos outros.
Como o samaritano prestou um
serviço e “partiu sem esperar
reconhecimentos nem
agradecimentos”, os estalajadeiros do
mundo exercem, na rotina diária da
sua vida e no seu trabalho a
responsabilidade para com esse
“ferido que é o nosso povo e todos os
povos da terra”. Do seu lugar na
sociedade − do seu papel de
estalajadeiros − dão uma resposta
pessoal e objetiva às necessidades
dos outros, respondem ao apelo do
Papa Francisco: «Cuidemos da
fragilidade de cada homem, de cada
mulher, de cada criança e de cada
idoso, com aquela atitude solidária e



atenta, a atitude de proximidade do
Bom Samaritano» (FT 79).

Numa projeção alargada, esta atitude
pode transformar toda a cidade
terrena, como fermento misturado
na massa (Mt 13, 33), porque, como
diz o Papa Francisco, retomando o
Compêndio da Doutrina Social da
Igreja, o amor social é uma «força
capaz de suscitar novas vias para
enfrentar os problemas do mundo de
hoje e renovar profundamente,
desde o interior, as estruturas,
organizações sociais, ordenamentos
jurídicos» (FT 183).

4. Fraternidade social e
caridade política

O fermento da fraternidade social
que impregna as ações de cada
cidadão − seja estalajadeiro ou
samaritano − tem uma eficácia
específica no terreno político, no
qual se elaboram as leis que



determinam as condições para servir
o bem comum, seja como cidadão-
bom samaritano ou como cidadão-
trabalhador. Basta pensar na
importância essencial que as leis
sobre a família, o casamento, a
educação, o trabalho, os benefícios
sociais, a liberdade de associação,
liberdade de expressão etc., têm nas
nossas ações diárias.

Não há dúvida de que nem todos os
cidadãos são chamados a
desempenhar atividades
governamentais. Porém, ninguém
está isento da obrigação de se formar
bem e seguir a sua consciência em
tudo o que diz respeito às dimensões
fundamentais da existência humana
e ao bem comum da sociedade. Ser
irmão/irmã no debate público
implica comprometer-se a aprender
sobre diferentes questões e
contribuir para a solução dos
problemas sociais. Esta conduta é
uma exigência do amor social, da



caridade, mas ainda antes disso, da
virtude cardeal da justiça. Por isso,
pôr em prática essas exigências da
fraternidade social é um dever
também em relação a questões que
talvez não afetem direta ou
imediatamente a vida ou os
interesses pessoais e nas quais seria
mais cómodo fechar os olhos, não
participar no debate público.

Por um lado, é certo que a
participação ativa, livre e
responsável na vida política depende
do grau de instrução e cultura de
cada um, bem como da
compatibilidade com outros
compromissos familiares,
profissionais e sociais. Por outro
lado, porém, todos − e em maior
medida aqueles que são dotados de
competência e capacidade − são
chamados a ser irmãos dos outros,
cumprindo com liberdade e lealdade
os seus deveres cívicos e políticos e
procurando ter um conhecimento



adequado das questões relacionadas
com a administração pública e o
governo, para poder oferecer
pessoalmente uma crítica social
serena e construtiva.

Os mais preparados têm também
uma responsabilidade especial em
termos de solidariedade e
subsidiariedade. Como afirma a 
Fratelli Tutti, «a política não pode
renunciar ao objetivo de conseguir
que a organização de uma sociedade
assegure a cada pessoa uma maneira
de contribuir [para o bem comum]
com as suas capacidades e o seu
esforço» (FT 162). Da mesma forma,
noutra passagem, especifica que a
dimensão local «tem algo que o
global [o Estado ou as organizações
internacionais] não possui: ser
fermento, enriquecer, colocar em
marcha mecanismos de
subsidiariedade» (FT 142). Os
cidadãos e as associações locais, de
facto, ao estarem mais próximos das



necessidades concretas, estão mais
bem posicionados para cuidar das
pessoas e curar as suas feridas.

Em suma, trata-se de conjugar o
“nós” ao invés do “eu”, também na
esfera pública, como disse o Papa
Francisco numa entrevista recente ,
para alcançar a “caridade política”
ou a “caridade social”, entendida
como superação da mentalidade
individualista e amadurecimento
daquele sentido do “nós” que nos faz
amar o bem coletivo e buscar
verdadeiramente o bem de todos (FT
182).

No caminho traçado pela encíclica 
Fratelli Tutti, a caridade política não
caminha cegamente, nem depende
de sentimentos mais ou menos
favoráveis. Necessita da luz da
verdade, que provém tanto da razão
como da fé: consequentemente, «isto
supõe também o desenvolvimento
das ciências e a sua contribuição



insubstituível para encontrar os
percursos concretos e mais seguros
para alcançar os resultados
esperados. Com efeito, quando está
em jogo o bem dos outros, não
bastam as boas intenções, mas é
preciso conseguir efetivamente
aquilo de que eles e os seus países
necessitam para se realizar» (FT 185).
O Papa Francisco não hesita em
olhar para as verdadeiras feridas da
humanidade, não com o objetivo de
fazer as pessoas sofrerem, mas para
encorajar todos no esforço de curá-
las; por exemplo, quando observa:
«Muitas vezes hoje, enquanto nos
enredamos em discussões semânticas
ou ideológicas, deixamos que irmãos
e irmãs morram ainda de fome ou de
sede, sem um teto ou sem acesso a
serviços de saúde. Juntamente com
estas necessidades elementares por
satisfazer, outra vergonha para a
humanidade que a política
internacional não deveria continuar
a tolerar – mais além dos discursos e



boas intenções – é o tráfico de
pessoas. Trata-se de mínimos
inadiáveis» (FT 189). Ou ainda
quando adverte que “As maiores
preocupações de um político não
deveriam ser as causadas por uma
baixa nas pesquisas, mas por não
encontrar uma solução eficaz para «o
fenómeno da exclusão social e
económica, com suas tristes
consequências de tráfico de seres
humanos, tráfico de órgãos e tecidos
humanos, exploração sexual de
meninos e meninas, trabalho
escravo, incluindo a prostituição,
tráfico de drogas e de armas,
terrorismo e criminalidade
internacional organizada» (FT 188).

Nesta perspetiva, a encíclica chama
todos à responsabilidade: cidadãos
comuns, instituições públicas e
privadas, Estados e organizações
internacionais. Trata-se de evitar a
polarização que divide e aliena, sem
evitar os debates necessários. O



objetivo comum é inevitável:
alcançar «uma globalização dos
direitos humanos mais básicos» (FT
189). Se esse objetivo ainda está
longe, não é porque seja inatingível,
mas por outros motivos.

A situação da pandemia, um marco
importante para o amadurecimento
das reflexões contidas na encíclica 
Fratelli Tutti, revelou, com o seu
tremendo desafio para a maior parte
do mundo, a incapacidade da
humanidade hiperconectada de agir
em conjunto (FT 7). Nota-se então a
urgência de voltar a compreender a
fraternidade, de assumir que os seres
humanos, «todos irmãos – como nos
lembra o Papa Francisco – são
convidados a reunirem-se e
encontrar-se num “nós” que seja
mais forte que a soma de pequenas
individualidades, já que o todo [o
bem comum] é mais do que as
partes, e também é mais do que a
mera soma delas» (FT 78).



As circunstâncias ordinárias ou
extraordinárias da convivência,
sejam elas positivas ou negativas,
representam ocasiões especiais, não
só para dar aos outros algo do que
possuímos, mas também para se doar
com um compromisso total, no
sentido de fazer tudo o que
pudermos. Por isso quisemos abrir
estas reflexões com as palavras do
“santo do quotidiano”, S. Josemaria,
“escolhido pelo Senhor para
anunciar a vocação universal à
santidade e para indicar que a vida
de todos os dias, as atividades
comuns, são caminho de
santificação”. A vocação do cristão é
procurar a santidade na vida
quotidiana, amar a Deus tornando-se
irmão/irmã em todos os aspetos da
existência humana, descobrindo que
podemos fazer isso de modo frutífero
em qualquer trabalho honesto e no
desempenho das atividades
quotidianas. «Quando se procura
viver assim no meio do trabalho



diário, a conduta cristã transforma-
se em bom exemplo, em testemunho,
em ajuda concreta e eficaz; aprende-
se a seguir as pegadas de Cristo, que
coepit facere et docere (At 1, 1), que
começou a fazer e a ensinar, unindo
ao exemplo a palavra».

*Maria Aparecida Ferrari é
Professora Associada de Ética
Aplicada na Faculdade de
Filosofia da Pontifícia
Universidade da Santa Cruz
(Roma)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/ser-e-tornar-se-
irmaos-na-convivencia-sociopolitica/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/ser-e-tornar-se-irmaos-na-convivencia-sociopolitica/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ser-e-tornar-se-irmaos-na-convivencia-sociopolitica/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ser-e-tornar-se-irmaos-na-convivencia-sociopolitica/

	Ser e tornar-se irmãos na convivência sociopolítica
	1. Natureza relacional do bem comum político
	2. Fraternidade social, rosto da cidadania política
	3. Fecundidade para toda a sociedade
	4. Fraternidade social e caridade política


