opusdei.org

Ser e tornar-se
iIrmaos na
convivéncia
sociopolitica

Uma das novidades mais
importantes da enciclica
Fratelli Tutti é o vinculo que
postula entre fraternidade e
bem comum politico.
Apresentamos o estudo de
Maria Aparecida Ferrari*,
publicado no boletim Romana.

18/06/2023



Estudo realizado por Maria Aparecida
Ferrari, publicado no volume 73 do
boletim Romana.

Sumario:

1. Natureza relacional do bem
comum politico

2. Fraternidade social, rosto da
cidadania politica

3. Fecundidade para toda a
sociedade

4. Fraternidade social e caridade
politica

A santidade na vida quotidiana afeta
todas as a¢Oes do cristdo: «Pensai,
por exemplo, na vossa atuacgao de
cidaddos na vida civil. Um homem
sabedor de que o mundo - e ndo sé o
templo - é o lugar do seu encontro
com Cristo, ama esse mundo, procura
adquirir uma boa preparacao
intelectual e profissional, vai


https://romana.org/es/73/estudio/ser-y-hacerse-hermanos-en-la-convivencia-sociopoli/
https://romana.org/es/73/estudio/ser-y-hacerse-hermanos-en-la-convivencia-sociopoli/
https://romana.org/es/73/estudio/ser-y-hacerse-hermanos-en-la-convivencia-sociopoli/
https://romana.org/es/73/estudio/ser-y-hacerse-hermanos-en-la-convivencia-sociopoli/

formando - com plena liberdade - os
seus proprios critérios sobre os
problemas do meio em que vive; e
toma, como consequéncia, as suas
proprias decisdes que, por serem
decisdes de um cristdo, procedem
também de uma reflexdo pessoal que
tenta humildemente captar a
vontade de Deus nesses aspetos,
pequenos e grandes, da vida».

Com estas palavras de S. Josemaria
abrimos a nossa reflexdo sobre o que
significa ser irmdos na convivéncia
sociopolitica, & luz dos ensinamentos
da enciclica Fratelli Tutti. Na
primeira parte deste estudo iremos
examinar o bem comum politico
numa perspetiva relacional, com a
ideia de mostrar que todos 0s
cidadaos sdo chamados a alcancga-lo,
cada um de acordo com o seu lugar
na sociedade. As seccdes posteriores,
seguindo o fio condutor do
documento pontificio, evidenciarao o
sentido em que é pertinente



identificar a fraternidade, no &mbito
social e civico, como um dos
principios éticos basicos dos quais é
derivado o bem comum politico.

Ndao é habitual apresentar a
fraternidade como um dos principios
estruturadores da convivéncia
politica. Tanto a doutrina social da
Igreja como o pensamento filosofico-
politico enfatizam antes outros
principios como configuradores do
bem comum: a inalienavel dignidade
da pessoa, a justica, a solidariedade,
a subsidiariedade, a liberdade de
associacao, etc. A fraternidade
aparece sobretudo em outros
ambitos, como o familiar, o religioso,
e o0 das relacdes de amizade. De facto,
uma das novidades mais importantes
da enciclica Fratelli Tutti é o vinculo
que postula entre fraternidade e bem
comum politico.

Nao sdo, de facto, dimensodes
independentes umas das outras, pois



«para tornar possivel o
desenvolvimento de uma
comunidade mundial capaz de
realizar a fraternidade a partir de
povos e nacdes que vivam a amizade
social, é necessaria a melhor politica
colocada ao servico do verdadeiro
bem comum» (FT 154).

1. Natureza relacional do bem
comum politico

O conceito “relacional” aplicado ao
bem comum politico pde em
evidéncia algo novo em relacdo aos
pressupostos mais difundidos na
filosofia e nas ciéncias sociais.
Enquanto nestas o bem comum
costuma ser concebido em termos de
“propriedade” dos cidadaos ou do
Estado, a compreensdo relacional
identifica-o essencialmente como
aquela forma de convivéncia que
permite aos sujeitos sociais perseguir
0s seus proprios fins com autonomia
e responsabilidade. Deste ponto de



vista, 0 bem comum politico consiste
no «conjunto das condi¢ées da vida
social que permitem, tanto as
associagdes como a cada um de seus
membros, alcanc¢ar mais plena e
facilmente a propria perfeicao» - e
compreende «direitos e deveres que
dizem respeito a todo o género
humano».

Com base nessa definicdo, o fim
comum, a vida boa na convivéncia
politica, é constituido
prioritariamente por relacdes
humanas de qualidade, de tal modo
que alcancar o bem comum é gerar,
preservar e fortalecer as relacgdes
que permitem que individuos e
grupos caminhem livremente para
aquele bem de todos que enriquece
também o proprio bem particular.
Com efeito, das relacdes humanas
derivam os bens necessarios a
plenitude dos sujeitos sociais, de
modo que o bem pessoal e 0 bem



comum sao gerados e possuidos
conjuntamente, sdo relacionais.

No pensamento moderno,
desenvolveu-se uma compreensao
diferente do bem comum politico,
entendido como um bem coletivo,
material, util, que o Estado deve
colocar a disposicao de todos os
individuos. Deste ponto de vista, o
“comum” corresponderia
essencialmente a soma dos bens
individuais ou ao conjunto dos
elementos fisicos, vantagens, técnicas
ou leis que facilitam o progresso
material.

Na perspetiva da doutrina social
crista, pelo contrario, o bem comum
politico ndo pode ser reduzido a
esfera dos bens uteis, porque € antes
de tudo um bem humano, isto é, uma
resposta as exigéncias fundamentais
da dignidade da pessoa, que sdo o
fundamento decisivo, mas também o
horizonte ou fim ultimo da



convivéncia. Portanto, o hem comum
politico vai além do estritamente
politico, isto é, da acdo de governar a
cidade, o que implica, por um lado,
que nenhuma realidade associativa,
nem mesmo a sociedade politica
como tal, pode alcancar por si sé a
totalidade dos bens humanos e, por
outro, que nenhuma delas pode ser
auténoma perante as outras em
relacdo ao bem do ser humano como
tal.

Da mesma forma, se o hem comum é
sobretudo o vinculo social do qual
dependem tanto os fins materiais
como os fins racionais ou espirituais,
sera necessario concluir que o
cidaddo ndo encontra a sua
realizacdo em si mesmo, mas na
interacdo “com” os outros e “ para”
0S outros.

A compreensdo cristd do bem
comum sustenta, com efeito, que as
pessoas, individualmente e em



associacdo, assim como a propria
sociedade politica, sdo chamadas a
por em pratica aquela «fraternidade
aberta, que permite reconhecer,
valorizar e amar todas as pessoas,
independentemente da sua
proximidade fisica, do ponto da terra
em que cada uma nasceu ou

habita» (FT 1).

Né&o poderia ser de outro modo, pois
ndo é das fabricas, nem da imposigao
de leis, que procedem certos bens
essenciais da convivéncia, como a
paz, a justica, o amor ao proximo, a
gratuidade, o perddo, a protecdo do
ambiente, o amor pelo bem dos
outros, o exercicio da liberdade
orientada para o bem coletivo, a
gratiddo, a laboriosidade etc. Estes
sdo bens comuns e eminentemente
politicos, uma vez que sdo pessoais e
relacionais, e o papel da autoridade
politica consiste em apoia-los e, na
medida do possivel, em promover o
tecido de relacdes em que surgem e



crescem. Como? Garantindo e
promovendo a liberdade dos
individuos e grupos. Ai esta o
precioso servico especifico que o
Estado é chamado a prestar a
dignidade de cada pessoa e a vida
social politicamente organizada. A
Fratelli Tutti pde isso em evidéncia,
citando Ricoeur: «de facto, ndo ha
vida privada, se ndo for protegida
por uma ordem publica; um lar
acolhedor doméstico ndo tem
intimidade se ndo estiver sob a tutela
da legalidade, de um estado de
tranquilidade fundado na lei e na
forca e com a condicdo de um
minimo de bem-estar garantido pela
divisdo do trabalho, pelas trocas
comerciais, pela justica social e pela
cidadania politica» (FT 164).

Assim, fica claro que, na perspetiva
da enciclica, os agentes do bem
comum politico ndo sdo apenas os
orgaos estatais ou a sociedade civil. O
bem comum politico é tarefa



conjunta das instituicdes politicas e
dos atores sociais, isto é, dos cidadaos
e das sociedades intermédias.

No entanto, na cultura
contemporanea é recorrente uma
visdo muito diferente do bem comum
politico e da funcdo dos governantes
e governados, o que dificulta a
pratica da fraternidade e a sua
manutenc¢do no ambito sociopolitico.
Tende-se a relegar o bem comum
para o ambito das fun¢des do Estado,
encarregado de instaurar a justica
por meio de leis que garantam
claramente a realizacdo do interesse
publico e de reprimir as condutas
antissociais com sang¢des penais e
administrativas. Essa atitude leva a
perder de vista a constatacdo de que
as leis civis ndo sdo suficientes para
garantir a justica nas relagdes sociais
e politicas, e que a busca do bem
comum por meio do endurecimento
progressivo dos controles legais gera
passividade na sociedade, ja que



encoraja os cidadaos a acreditar que
0 que corre mal vem de algum
defeito ou deficiéncia nas leis. Além
disso, desvia a atencdo dos cidadaos
da questao mais importante, ou

seja ,do seu proprio dever de se
comprometer com 0 bem comum
individualmente ou em unido com o0s
outros. Em suma, em vez de
estimular a solidariedade, a
cooperacao fraterna e o espirito de
iniciativa nos sujeitos sociais,
fomenta a mentalidade do menor
esforgo, do desleixo, da indiferenca e
do descarte, de modo que a atitude
socialmente passiva acaba por se
impor: «Eu cuido da minha vida,
obedeco as leis, pago os meus
impostos, ndo faco mal a ninguém;
todo o resto, isto é, as necessidades
dos outros, é assunto dos
governantes».

A partir desta perspetiva, a
conviveéncia sociopolitica é
identificada com a dupla vertente de



“cidadaos ocupados com os bens
privados” e “Estado ocupado com 0s
bens publicos”, combinacdo que em
muitos lugares tem levado o Estado a
apropriar-se de atividades que sdo da
competéncia dos cidadados, como o
inicio e fim da vida, a educacdo e a
escolarizacdo, a saude e o combate a
pobreza. Dessa maneira, formou-se o
Estado de bem-estar, denunciado na
enciclica Centesimus annus. A
grande expansao da esfera de
intervencdo do Estado, recordava S.
Jodo Paulo II, «levou a constituir, de
algum modo, um novo tipo de estado,
o Estado do bem-estar». No esforgo
por combater as formas de pobreza e
privacdo indignas da pessoa
humana, prossegue o documento,
“ndo faltaram excessos e abusos que
provocaram, especialmente nos anos
mais recentes, fortes criticas ao
Estado do bem-estar, qualificado
como ‘Estado assistencial’. As
anomalias e defeitos no Estado
assistencial derivam de uma



inadequada compreensdo das suas
proprias tarefas. Neste &mbito
também se deve respeitar o principio
de subsidiariedade”.

Em oposicdo a este processo e em
consonancia com aFratelli Tutti,
devemos observar que, pelo
contrario, o bem comum ao qual se
ordena a vida em sociedade é em si
mesmo manifestacdo e exercicio de
fraternidade, promocado do bem do
proximo que configura o bem
pessoal: um horizonte de irmandade
em que no ato de facilitar o bem do
outro se alcanca o proprio bem.

O rosto civico-politico da
fraternidade resplandece, portanto,
nas acoes individuais e sociais que
geram 0 bem comum, ou seja, que
promovem as condicdes vitais e
relacionais que permitem a cada um
alcancar os seus fins com liberdade e
responsabilidade. Nesta perspectiva,



tudo se converte numa oportunidade
de ser irmdo ou irma.

2. Fraternidade social, rosto
da cidadania politica

Se 0 bem comum politico é gerado
pela acdo conjunta do Estado e da
sociedade civil, é obrigatorio
reconhecer que uma parte essencial
desse bem comum politico é a
idoneidade - competéncia e
propensdo - dos cidadaos para a
realizacdo do bem pessoal e social. A
auséncia deste patrimonio ético
torna dificil resistir, dizer “ndo”, por
exemplo, a beneficios injustos
quando é facil obté-los,
principalmente se, como se diz com
mais ou menos verdade, “toda a
gente faz isso0”, ou quando a conduta
injusta consegue burlar os sistemas
de controlo legal. Por outras
palavras, ser agente gerador do bem
comum exige do cidadao algo mais
do que a estrita obediéncia ao



sistema juridico estabelecido: implica
um exercicio de liberdade que
ultrapassa os limites legais, pois
exige laboriosidade, honestidade,
solidariedade, prudéncia,
subsidiariedade, confianca,
temperanca etc.

No exercicio da cidadania assim
entendida, a fraternidade social toma
a sua forma, de modo que, quando
um cidadao se relaciona com os
outros com sentido de respeito e
reciprocidade, desempenha com
competéncia a sua profissdo ou as
suas funcdes, ocupa-se dos interesses
comuns..., ele mostra o rosto da
fraternidade no &mbito sociopolitico
e, ao fazé-lo, configura o bem comum
politico em seu sentido mais
auténtico. A Fratelli Tutti ilustra isso
claramente com a parabola do bom
samaritano.

Dirigindo-se aos homens de boa
vontade, a todos e cada um dos



homens, a enciclica convida a deixar-
se interpelar por esta parabola para
além da diversidade das convicgoes
religiosas (FT 56). Recorda que o
relato evangélico os convida a «fazer
ressurgir a nossa vocacao de
cidaddos do proprio pais e do mundo
inteiro, construtores dum novo
vinculo social», e destaca que se trata
de «um apelo sempre novo, embora
seja escrito como uma lei
fundamental do nosso ser: que a
sociedade se oriente para a busca do
bem comum e, a partir deste
objetivo, reconstrua incessantemente
a sua ordem politica e social, o tecido
das suas relacgdes, o seu projeto
humano» (FT 66).

Cada individuo humano encarna de
alguma forma, ao longo da sua vida,
uma ou outra das personagens da
parabola, mas para efeitos desta
reflexdo vale a pena centrar-se no
aparentemente menos central, o
estalajadeiro. Esta personagem, que



na exegese habitual muitas vezes
passa despercebida, demonstra ainda
melhor do que os outros que cada
pessoa, com a sua vida simples e
normal, pode viver a fraternidade
social de forma estavel e de acordo
com as suas peculiaridades no campo
da cidadania politica.

De facto, como observa a enciclica,
até o bom samaritano «precisou da
existéncia de uma estalagem que lhe
permitisse resolver o que ndo estava
em condig¢Oes de garantir sozinho,
naquele momento» (FT 165). Assim,
na sociedade politica, todos -
inclusive o proprio Estado — precisam
que os cidadaos e sociedades
intermédias cumpram a sua tarefa
quotidiana nos diversos ambitos da
conviveéncia e do trabalho
profissional. E necessario que todos,
nas suas relacoes, sejam
continuamente estalajadeiros e,
portanto, irmdos, ndo s6 no
acolhimento e no cuidado do outro



na familia e nas varias comunidades
fundadas na amizade e na confianca,
mas também nos outros ambitos de
relacionamento.

Nesse sentido, as acOes propriamente
civicas e politicas sdo também
exercicio de fraternidade, pois
dirigem-se as pessoas, da mesma
forma que todo o gesto fraterno de
amor, de cuidado mutuo, é também
uma acdao civica e politica, pois
constroi verdadeiramente uma
sociedade melhor (FT 181). Sem
duvida, na sociedade politica as
relacdes tendem a ser extensas e
anénimas, mas isso ndo exclui a sua
dimensao fraterna. Quem, por
exemplo, limpa uma praca - seja
como funciondrio municipal ou como
utente desse espaco - ao fazé-lo
respeita e cuida de todos os outros
cidaddos, mesmo que ndo conheca os
seus rostos e nao tenha uma relagao
direta especifica com eles; exerce a
amizade civica, o amor social ou a



fraternidade social, ou seja, aquela
relacdo de benevoléncia (querer o
bem do outro) baseada na
coparticipacdo e na responsabilidade
comum pelo bem publico. Exerce
assim uma fraternidade que pode
evoluir para uma virtude social, uma
disposicdo firme e habitual de agir
sempre no respeito-promocao do
bem dos outros; uma virtude que,
por sua vez, pode gerar inumeras
formas de solidariedade. A medida
que se alargar mais para o ambiente
social, essa conduta solidaria
também ajudara a construir a
cultura de toda a cidade.

O exercicio da fraternidade social
traduz-se, assim, na personificacdo
do estalajadeiro no quotidiano nas
diversas areas de relacionamento:
respeitar as regras de transito ao
conduzir, pagar impostos, realizar o
trabalho com responsabilidade e
eficiéncia, ndo admitir praticas
ilicitas (“subornos”, corrupcao etc.)



em beneficio proprio ou alheio, dar
importancia as boas maneiras,
comportar-se honestamente em
todas as situacgdes, usar a inteligéncia
criativa para atender as necessidades
proprias e alheias.

3. Fecundidade para toda a
sociedade

Se todos podem ou devem ser
estalajadeiros nas relacgdes sociais,
parece pertinente, além de focar a
atencdo nas personagens, refazer a
pergunta da qual nasceu a parabola
do samaritano, substituindo “quem é
meu irmdo?” por “quem € meu irméo
na convivéncia sociopolitica?”. Claro
que podemos responder: “aquele que
tem fome, sede, esta nu, esta na
prisao ou esta doente”. Mas, sendo
verdadeira, essa resposta também é
incompleta, pois o0 outro ndo é meu
irmdo s porque precisa ou s
quando esta desamparado. A
fraternidade social consiste na



disponibilidade de cada um para com
0 outro em qualquer situacio;
designa a capacidade de cultivar
sempre a sensibilidade para com o
seu bem e as suas necessidades e
transforma-la num apoio eficaz.
Trata-se, portanto, de colocar a
pessoa do outro em primeiro plano, e
ndo as suas necessidades,
reconhecendo nele um irmao, uma
pessoa que constantemente merece a
disposicdo de todos de dar e dar-se
livremente.

Nesse amplo exercicio de
fraternidade, a maioria dos cidadaos
assume o papel de estalajadeiro,
mantendo o anonimato. Realizam as
suas tarefas quotidianas — como
estalajadeiros de profissdo — sem
fazer barulho, e assim realizam o
bem comum politico. Nesta multiddo
de estalajadeiros, cada um, mesmo
sem pOr a sua assinatura no que faz,
torna-se, de facto, irmao/irma de
todas as pessoas. O titulo da parabola



que estamos a comentar € “parabola
do bom samaritano”, mas seria
igualmente correto chama-la de
“parabola do estalajadeiro”. Como no
relato de Jesus, os estalajadeiros de
todos os tempos e de todas as
sociedades politicas passam quase
despercebidos, apesar de prestarem
um servico essencial a todos: aos que
encarnam o bom samaritano, aos
que encarnam o ferido, e igualmente,
de forma mais geral, para o bom
funcionamento da sociedade como
um todo.

Por isso, refletir sobre a figura do
estalajadeiro abre-nos a uma maior
compreensdo da adverténcia do Papa
Francisco: «<Ndo devemos esperar
tudo daqueles que nos governam
[...]. Gozamos dum espaco de
corresponsabilidade capaz de iniciar
e gerar novos processos e
transformacdes. Sejamos parte ativa
na reabilitacdo e apoio das
sociedades feridas. Hoje temos a



nossa frente a grande ocasiao de
expressar o nosso ser irmaos» (FT
77).

“Espaco de corresponsabilidade” e
“grande ocasido”, porque a maior
parte do que constitui o bem comum
politico é obra de cidadados que
atuam como estalajadeiros, embora
as vezes também devam personificar
0 bom samaritano. A leitura mais
frequente da parabola centra-se no
ato admiravel deste ultimo, e apenas
em algumas ocasides se explicita que
cuidar dos feridos é também tarefa
do estalajadeiro. Na verdade, porém,
foi esta personagem quem fez a
maior parte do trabalho, e fé-lo
simplesmente cumprindo o seu
dever profissional, sem a pretensao
de aparecer nos media ou nas redes
sociais, como diriamos hoje. O
estalajadeiro foi irmédo do bom
samaritano e do ferido no
desempenho de seu trabalho.



Consideremos, por outro lado, que os
estalajadeiros ndo costumam agir
sozinhos, mas estdo inseridos no seu
proprio dinamismo relacional e
orientados para o bem de todos.
Consciente ou inconscientemente,
distinguem nas suas tarefas
oportunidades mais ou menos
diretas, mais ou menos evidentes, de
prestar um servico, de exercer a
fraternidade, e também de nela
envolver os outros, como adverte o
Papa Francisco - «ndo o facamos
sozinhos, individualmente»- ao
observar que «o samaritano
procurou um estalajadeiro que
pudesse cuidar daquele homem» (FT
78). De facto, sem o trabalho bem
feito do estalajadeiro, ele ndo teria
podido cumprir o seu trabalho de
cuidar do homem sofredor, assim
como o estalajadeiro ndo teria
podido cumprir o compromisso que
assumiu sem o trabalho dos que
dirigiam a pousada com ele.



Concretamente, a profissdo ou oficio
- e em geral qualquer atividade de
servico - representa para cada
cidaddo uma via privilegiada de
fraternidade social e civica, ja que
constitui uma continua oportunidade
de agir com retiddo, promovendo
efetivamente a justica, a
solidariedade e o bem dos outros.
Como o samaritano prestou um
servico e “partiu sem esperar
reconhecimentos nem
agradecimentos”, os estalajadeiros do
mundo exercem, na rotina didria da
sua vida e no seu trabalho a
responsabilidade para com esse
“ferido que é 0 nosso povo e todos 0s
povos da terra”. Do seu lugar na
sociedade - do seu papel de
estalajadeiros - ddo uma resposta
pessoal e objetiva as necessidades
dos outros, respondem ao apelo do
Papa Francisco: «Cuidemos da
fragilidade de cada homem, de cada
mulher, de cada crianga e de cada
idoso, com aquela atitude solidaria e



atenta, a atitude de proximidade do
Bom Samaritano» (FT 79).

Numa projecdo alargada, esta atitude
pode transformar toda a cidade
terrena, como fermento misturado
na massa (Mt 13, 33), porque, como
diz o Papa Francisco, retomando o
Compéndio da Doutrina Social da
Igreja, o amor social € uma «forca
capaz de suscitar novas vias para
enfrentar os problemas do mundo de
hoje e renovar profundamente,
desde o interior, as estruturas,
organizacoes sociais, ordenamentos
juridicos» (FT 183).

4. Fraternidade social e
caridade politica

O fermento da fraternidade social
que impregna as acoes de cada
cidaddo - seja estalajadeiro ou
samaritano - tem uma eficacia
especifica no terreno politico, no
qual se elaboram as leis que



determinam as condi¢Oes para servir
0 bem comum, seja como cidadéo-
bom samaritano ou como cidadao-
trabalhador. Basta pensar na
importancia essencial que as leis
sobre a familia, o casamento, a
educacao, o trabalho, os beneficios
sociais, a liberdade de associacao,
liberdade de expressao etc., tém nas
nossas agoes didrias.

Ndao ha duvida de que nem todos o0s
cidaddos sdo chamados a
desempenhar atividades
governamentais. Porém, ninguém
estd isento da obrigacao de se formar
bem e seguir a sua consciéncia em
tudo o que diz respeito as dimensdes
fundamentais da existéncia humana
e ao bem comum da sociedade. Ser
irmdo/irma no debate publico
implica comprometer-se a aprender
sobre diferentes questdes e
contribuir para a solucdo dos
problemas sociais. Esta conduta é
uma exigéncia do amor social, da



caridade, mas ainda antes disso, da
virtude cardeal da justica. Por isso,
por em pratica essas exigéncias da
fraternidade social é um dever
também em relacdo a questdes que
talvez ndo afetem direta ou
imediatamente a vida ou 0s
interesses pessoais e nas quais seria
mais comodo fechar os olhos, ndo
participar no debate publico.

Por um lado, é certo que a
participacdo ativa, livre e
responsavel na vida politica depende
do grau de instrucdo e cultura de
cada um, bem como da
compatibilidade com outros
compromissos familiares,
profissionais e sociais. Por outro
lado, porém, todos - e em maior
medida aqueles que sdo dotados de
competéncia e capacidade - sdo
chamados a ser irmaos dos outros,
cumprindo com liberdade e lealdade
0s seus deveres civicos e politicos e
procurando ter um conhecimento



adequado das questdes relacionadas
com a administracao publica e o
governo, para poder oferecer
pessoalmente uma critica social
serena e construtiva.

Os mais preparados tém também
uma responsabilidade especial em
termos de solidariedade e
subsidiariedade. Como afirma a
Fratelli Tutti, «a politica ndo pode
renunciar ao objetivo de conseguir
que a organizacdo de uma sociedade
assegure a cada pessoa uma maneira
de contribuir [para o bem comum]
com as suas capacidades e o seu
esforgo» (FT 162). Da mesma forma,
noutra passagem, especifica que a
dimensdo local «tem algo que o
global [0 Estado ou as organizacdes
internacionais] ndo possui: ser
fermento, enriquecer, colocar em
marcha mecanismos de
subsidiariedade» (FT 142). Os
cidaddos e as associacoes locais, de
facto, ao estarem mais proximos das



necessidades concretas, estdo mais
bem posicionados para cuidar das
pessoas e curar as suas feridas.

Em suma, trata-se de conjugar o
“nds” ao inveés do “eu”, também na
esfera publica, como disse o Papa
Francisco numa entrevista recente ,
para alcancar a “caridade politica”
ou a “caridade social”, entendida
como superacdo da mentalidade
individualista e amadurecimento
daquele sentido do “nds” que nos faz
amar o bem coletivo e buscar
verdadeiramente o bem de todos (FT
182).

No caminho tracado pela enciclica
Fratelli Tutti, a caridade politica ndo
caminha cegamente, nem depende
de sentimentos mais ou menos
favoraveis. Necessita da luz da
verdade, que provém tanto da razdo
como da fé: consequentemente, «isto
supde também o desenvolvimento
das ciéncias e a sua contribuicao



insubstituivel para encontrar os
percursos concretos e mais seguros
para alcancgar os resultados
esperados. Com efeito, quando esta
em jogo o bem dos outros, nao
bastam as boas intencdes, mas é
preciso conseguir efetivamente
aquilo de que eles e os seus paises
necessitam para se realizar» (FT 185).
O Papa Francisco néo hesita em
olhar para as verdadeiras feridas da
humanidade, ndo com o objetivo de
fazer as pessoas sofrerem, mas para
encorajar todos no esforco de cura-
las; por exemplo, quando observa:
«Muitas vezes hoje, enquanto nos
enredamos em discussdes semanticas
ou ideoldgicas, deixamos que irmaos
e irmds morram ainda de fome ou de
sede, sem um teto ou sem acesso a
servicos de saude. Juntamente com
estas necessidades elementares por
satisfazer, outra vergonha para a
humanidade que a politica
internacional ndo deveria continuar
a tolerar — mais além dos discursos e



boas intencgdes — € o trafico de
pessoas. Trata-se de minimos
inadiaveis» (FT 189). Ou ainda
quando adverte que “As maiores
preocupacdes de um politico ndo
deveriam ser as causadas por uma
baixa nas pesquisas, mas por nao
encontrar uma solucdo eficaz para «o
fenomeno da exclusdo social e
econdmica, com suas tristes
consequéncias de trafico de seres
humanos, trafico de 6rgaos e tecidos
humanos, exploracdo sexual de
meninos e meninas, trabalho
escravo, incluindo a prostituicao,
trafico de drogas e de armas,
terrorismo e criminalidade
internacional organizada» (FT 188).

Nesta perspetiva, a enciclica chama
todos a responsabilidade: cidadaos
comuns, instituicdes publicas e
privadas, Estados e organizacoes
internacionais. Trata-se de evitar a
polarizacdo que divide e aliena, sem
evitar os debates necessarios. O



objetivo comum ¢é inevitavel:
alcancar «uma globalizacdo dos
direitos humanos mais basicos» (FT
189). Se esse objetivo ainda esta
longe, ndo é porque seja inatingivel,
mas por outros motivos.

A situacdo da pandemia, um marco
importante para o amadurecimento
das reflexdes contidas na enciclica
Fratelli Tutti, revelou, com o seu
tremendo desafio para a maior parte
do mundo, a incapacidade da
humanidade hiperconectada de agir
em conjunto (FT 7). Nota-se entdo a
urgéncia de voltar a compreender a
fraternidade, de assumir que os seres
humanos, «todos irmaos — como nos
lembra o Papa Francisco - sédo
convidados a reunirem-se e
encontrar-se num “nos” que seja
mais forte que a soma de pequenas
individualidades, ja que o todo [0
bem comum] é mais do que as
partes, e também é mais do que a
mera soma delas» (FT 78).



As circunstancias ordinarias ou
extraordindrias da convivéncia,
sejam elas positivas ou negativas,
representam ocasides especiais, nao
SO para dar aos outros algo do que
possuimos, mas também para se doar
com um compromisso total, no
sentido de fazer tudo o que
pudermos. Por isso quisemos abrir
estas reflexdes com as palavras do
“santo do quotidiano”, S. Josemaria,
“escolhido pelo Senhor para
anunciar a vocacao universal a
santidade e para indicar que a vida
de todos os dias, as atividades
comuns, sdo caminho de
santificacdo”. A vocagdo do cristao é
procurar a santidade na vida
quotidiana, amar a Deus tornando-se
irmdo/irma em todos os aspetos da
existéncia humana, descobrindo que
podemos fazer isso de modo frutifero
em qualquer trabalho honesto e no
desempenho das atividades
quotidianas. «Quando se procura
viver assim no meio do trabalho



diario, a conduta crista transforma-
se em bom exemplo, em testemunho,
em ajuda concreta e eficaz; aprende-
se a seguir as pegadas de Cristo, que
coepit facere et docere (At 1, 1), que
comecou a fazer e a ensinar, unindo
ao exemplo a palavra».

*Maria Aparecida Ferrari é
Professora Associada de Ftica
Aplicada na Faculdade de
Filosofia da Pontificia
Universidade da Santa Cruz
(Roma)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/ser-e-tornar-se-
irmaos-na-convivencia-sociopolitica/
(27/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/ser-e-tornar-se-irmaos-na-convivencia-sociopolitica/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ser-e-tornar-se-irmaos-na-convivencia-sociopolitica/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ser-e-tornar-se-irmaos-na-convivencia-sociopolitica/

	Ser e tornar-se irmãos na convivência sociopolítica
	1. Natureza relacional do bem comum político
	2. Fraternidade social, rosto da cidadania política
	3. Fecundidade para toda a sociedade
	4. Fraternidade social e caridade política


