
opusdei.org

A luz da fé (11): Um
Deus que deixa
acontecer? O mal e a
dor

Porque existe o mal? Qual é o
significado da dor? Porque
permite Deus o mal? Estas são
perguntas que qualquer pessoa
faz nalgum momento da sua
vida. E referem-se a um dos
grandes mistérios do homem.

24/10/2018

A existência do mal no mundo,
especialmente nas suas formas mais



agudas e difíceis de entender, é uma
das causas mais frequentes do
abandono da fé. Perante
acontecimentos que nos parecem
claramente injustos e sem sentido,
em relação aos quais nos sentimos
impotentes, surge espontaneamente
a questão de como pode Deus
permitir tal coisa. Porque será que o
Senhor, que é bom, que é
omnipotente, permite que aconteçam
males assim? Por que é que gente
pobre, que carrega já tanto peso na
vida, deve passar ainda pelo drama
de uma tragédia imprevista como um
desastre natural? Por que é que Deus
não intervém? São perguntas que
não fazemos ao mundo nem aos
nossos semelhantes mas a Deus,
porque confessamos que Ele é o
Criador e o Senhor do mundo [1].

Estas questões ultrapassam de certa
forma as fronteiras da Revelação, e
penetram no mistério do próprio
Deus. Afinal, não há na Criação nada



que escape à sabedoria e à vontade
de Deus. Assim como não podemos
abarcar a infinita bondade de Deus,
também não podemos entender
completamente os Seus planos. Por
isso muitas vezes a melhor atitude
em relação ao mal e à dor é a de um
confiado abandono em Deus, que
sempre "sabe mais" e "pode mais".

Contudo, é também natural que
procuremos iluminar o obscuro
mistério do mal, de modo a que a fé
não se apague pela experiência da
vida, mas que, precisamente nesses
momentos, ela continue a ser luz
clara no nosso caminho, "lâmpada
para os meus passos". (Sl 119,105).

O mal procede da liberdade criada

Deus não criou um mundo fechado,
ao qual só Ele tem acesso, e também
não fez o mundo perfeito. Criou-o
perfectível e aberto a muitas
possibilidades, criou homens e
mulheres para o habitarem e o



aperfeiçoarem com as suas
capacidades. Fez-nos inteligentes e
livres, e deu-nos espaço para
desenvolver esses talentos. Neste
sentido, Deus põe-nos à prova ao
chamar-nos à existência: confia-nos a
tarefa de fazer o bem, segundo as
nossas possibilidades. E essa é
muitas vezes uma tarefa cansativa.
"Negociai até que eu volte" (Lc 19,13).
Como na conhecida parábola de
Jesus, os talentos não se podem
enterrar nem esconder: a vida de
cada um é chamada a dar frutos, a
desenvolver o que recebemos. Mas
com frequência não o fazemos, ou
fazemos até o contrário, propomo-
nos voluntariamente coisas más e
fazemo-las: temos culpa, muitas
vezes.

A humanidade teve culpa desde o
princípio, desde aquele ato que foi a
raiz dos outros males. Tudo o que há
de mal no mundo vem daí: do mau
uso da liberdade, essa capacidade



que temos de destruir as obras de
Deus: em nós mesmos, nos outros, na
natureza. Quando o fazemos,
privamo-nos de Deus, o nosso
coração escurece e podemos até
tornar as nossas vidas ou as dos
outros um inferno. Este é o
verdadeiro mal, aquele que mais
devemos temer: o pecado. Dele
provêm, de uma forma ou de outra,
todos os males.

O sofrimento como prova ou
purificação

Mas então, o mal é sempre o
resultado direto da culpa? Primeiro
vamos esclarecer o que é o mal. Em
si mesmo, não é mais que a outra
face do bem, a face que a realidade
mostra quando o bem falta, quando o
que deveria ser não é, e o que
deveria estar presente não está. O
mal é privação, não tem entidade
positiva, é negatividade e precisa de
se fixar ao bem para existir [2].



Sofremos quando experimentamos
essa ausência do que é bom.
Naturalmente que a culpa, nossa ou
dos outros, causa sempre danos. Mas
nem sempre que sofremos um dano,
o sofremos por termos sido culpados.

Na Sagrada Escritura, o livro de Job
trata com profundidade este
problema. Os amigos de Job querem
convencê-lo de que as desgraças que
o Senhor lhe enviou são
consequência dos seus pecados, da
sua injustiça. Embora isso muitas
vezes aconteça, porque os crimes
merecem castigo – o que é lógico, na
ordem humana e também na ordem
divina -, no caso de Job vemos que
também os justos e os inocentes
sofrem. Referindo-se a este livro
sagrado, S. João Paulo II escreveu:
"Se é verdade que o sofrimento tem
um sentido como castigo, quando
ligado à culpa, não é verdade porém
que todo o sofrimento seja
consequência da culpa e tenha



caráter de punição»[3]. De facto, para
Job, o seu sofrimento foi uma prova
para a sua fé, da qual saiu
fortalecido. Às vezes, Deus põe-nos à
prova, mas sempre nos dá a Sua
graça para vencermos, e procura a
forma de podemos crescer em amor,
que é o sentido último do bem.

Outras vezes, o sofrimento tem um
sentido de purificação. Assim
aconteceu com Israel no tempo de
Moisés, quando o povo era
inconstante e caprichoso. Deus
purificou-o com uma longa viagem
através do deserto, e assim o foi
formando até ser capaz de entrar na
terra prometida e de reconhecer a
fidelidade de Deus à Sua palavra. O
sofrimento adquire muitas vezes - na
Providência Divina - um valor
semelhante, purificador. Há pessoas
que, dominadas pela correria da
vida, não se interrogam sobre as
questões decisivas, até que uma
doença ou uma dificuldade



económica ou familiar as levam a
questionar-se com mais
profundidade. E muitas vezes se dá
uma mudança, uma conversão, uma
melhoria ou uma abertura às
necessidades do próximo. Nessa
altura, o sofrimento é também
pedagogia de Deus, que deseja que o
homem não se perca, que não se
distraia com os encantos do caminho
ou entre os anseios mundanos.
Portanto, embora haja uma parcela
de mal na vida de cada um com que
a Divina Providência conta, esse mal
pode revelar-se, em última análise,
como um serviço para o bem da
pessoa.

O sofrimento na natureza

À luz desta realidade, o sofrimento
natural que está presente e como que
inscrito no nosso contexto criado -,
adquire também um certo sentido: a
fadiga do crescimento para aprender
mais e progredir, a caducidade dos



seres, que envelhecem e morrem, a
falta de harmonização em
fenómenos naturais (que se impõem,
como que a destruir o ordem da
Criação). São sofrimentos que não
podemos evitar, que não dominamos
nem controlamos, mas que existem,
que são próprios da natureza.

Às vezes trata-se de males que são
necessários para que outros bens
possam subsistir. S. Tomás dá o
exemplo do leão que não poderia
sobreviver se não caçasse o jumento
ou algum outro animal [4]. Mas na
maior parte das vezes, não
conseguimos captar os bens que
podem estar relacionados com os
acontecimentos trágicos na natureza.
E não é fácil entender por que é que
Deus os permite, nem porque criou
um universo onde a destruição está
implícita, e que às vezes não parece
reger-se pela bondade e pelo amor.
Uma luz possível vem do facto de
considerar que, geralmente, a



destruição causada por fenómenos
naturais tem a ver, segundo o
desígnio criador, com a nossa
liberdade e com a possibilidade que
temos de rejeitar Deus.

O habitat em que vivemos e que
tantas vezes nos encanta com a sua
beleza - o mundo físico - pode
também transformar-se num lugar
horrível, semelhante à forma como o
nosso coração, feito para amar a
Deus e ter o Céu dentro, também se
pode tornar um lugar triste e escuro:
se não o orientarmos, se nele
deixarmos vingar as sementes que o
diabo planta. Assim, quando vemos
uma natureza descontrolada que
causa a destruição sem
contemplações nem vislumbres de
justiça, devemos pensar que o
Senhor nos apresenta aí a figura de
um mundo em que Ele não pode
reinar, e a de um coração que rejeita
o amor e a justiça. A profunda
relação entre a Criação e o ser



humano, que foi constituído como
administrador para que a guardasse
(cf. Gn 2, 15), revela-se também nessa
desordem. Os seres humanos e "toda
a criação geme e sofre até ao
presente as dores de parto "(Rm 8,
22), porque participa do projeto
criador e redentor de Deus. Também
ela "espera ser libertada da
corrupção" e "participar na gloriosa
liberdade dos filhos de Deus" (Rm
8,21).

O sofrimento redentor

Mas o que ilumina mais claramente o
sentido do mal é sem dúvida a Cruz
de Jesus E com a Cruz, a
Ressurreição. A Sua Cruz diz-nos que
o sofrimento pode ser sinal e prova
de amor. Mais ainda, que pode ser o
caminho para a destruição do
pecado. Porque na Cruz de Jesus, o
amor de Deus lavou os pecados do
mundo. O pecado não resiste, não
pode resistir, ao amor que se rebaixa



e se humilha pelo bem do pecador.
Como um famoso personagem criado
por Dostoievski afirma, "a humildade
do amor é uma força terrível, a mais
forte de todas, à qual não há nada
que se assemelhe" [5].

Na Cruz, o sofrimento de Jesus é
redentor, porque o Seu amor ao Pai e
aos homens não recua diante da
rejeição e da injustiça humanas. Ele
deu a vida pelos pecadores, serviu-os
com a Sua entrega total, e assim a
Sua Cruz se tornou fonte de vida
para eles.

Também os nossos sofrimentos
podem ser redentores quando são
fruto do amor ou se transformam
pelo amor. Então, eles participam da
Cruz de Cristo. Como S. Josemaria
ensinava, o sofrimento é fonte de
vida: de vida interior e de graça, para
si mesmo e para os outros [6]. Na
verdade, não é o sofrimento



enquanto tal que redime, mas sim a
caridade presente nele.

E no plano humano, o amor tem
capacidade de modelar a vida: a mãe
que não poupa esforços pela
felicidade dos seus filhos, o irmão
que se sacrifica pelo irmão
necessitado, o soldado que dá a vida
pelo seu exército são exemplos que
sobrevivem na memória e honram os
seus protagonistas. Quando esse
amor é motivado e fundamentado na
fé, além de ser belo, é também
divino: participa da Cruz e é canal da
graça que vem de Cristo. Nessa
altura, o mal transforma-se em bem,
pela ação do Espírito Santo, dom que
procede da Cruz de Jesus.

A última cartada

Mas a tudo o que foi dito até agora
para tentar explicar o sentido do mal,
se poderia acrescentar uma
consideração conclusiva. E é que,
embora o mal esteja presente na vida



do homem sobre a terra, Deus tem
sempre na Sua mão uma cartada
final, é sempre o último jogador no
que respeita à vida de cada um. Deus
ama-nos, aprecia-nos, e por isso Se
reserva a última carta, que é a
esperança do mundo: o Seu amor
criador e omnipotente. O amor que
se manifesta também na
Ressurreição de Jesus Cristo.

Realmente, por grandes e
incompreensíveis que cheguem a ser
os dramas da vida, muito maior é o
poder criador e recriador de Deus. A
vida é um tempo de provação e,
quando acaba, começa o definitivo.
Este mundo é passageiro. Acontece
com ele como no ensaio de um
concerto: talvez alguém se tenha
esquecido do instrumento, outro não
tenha aprendido bem a partitura e
um terceiro esteja desafinado. Mas
para isso há os ensaios. É a hora de
ajustar, harmonizar instrumentos, de
se adaptar ao maestro da orquestra.



Depois, finalmente chega o grande
dia, quando tudo está já pronto, e o
concerto acontece numa sala
maravilhosa, no meio da alegria e da
emoção geral.

A vida de Cristo não mostra só o
amor de Deus, mas também o Seu
poder, o poder de devolver com
liberalidade tudo o que não
correspondeu à justiça, tudo aquilo
em que parecia que Deus não estava
presente, onde deixou o mal e a dor
atuar para além do que então
conseguimos entender. Jesus
também experimentou o Seu
momento de abandono (cf. Mc 15,34),
sofreu-o com amor, e à Cruz seguiu-
se uma glória eterna. O último livro
da Bíblia, o Apocalipse, fala de um
Deus que "enxugará todas as
lágrimas" (Ap 21, 4), porque Ele faz
novas todas as coisas (cf. Ap 21,5) e
será uma fonte de felicidade
superabundante.



Como ajudar os que sofrem?

Muitas vezes, perante a dor alheia,
sentimo-nos impotentes e só
podemos fazer o mesmo que o bom
samaritano (cf. Lc 10, 25-37): dar
afeto, ouvir, acompanhar, estar ao
lado, ou seja, não passar ao lado.
Algumas obras de arte retratam com
o mesmo rosto o bom samaritano e o
homem assaltado. E isso pode
interpretar-se como Cristo que
acolhe e ao mesmo tempo é acolhido.
Cada um de nós é, ou pode ser, o bom
samaritano que cura as feridas de
outro e, nesse momento, somos
Cristo. Mas às vezes nós também
precisamos que nos curem porque
alguma coisa nos feriu - uma pessoa
antipática, uma má resposta, um
amigo que nos deixou – e somos
curados por um bom samaritano,
que pode ser o próprio Cristo,
quando a Ele recorremos na oração,
ou uma pessoa próxima que se torna
Cristo quando nos ouve. E nós somos



Cristo para os outros, porque cada
um de nós é criado à imagem e
semelhança de Deus.

O sofrimento permanece sempre
como um mistério, mas um mistério
que, pela ação salvadora de Deus
Nosso Senhor, nos pode abrir aos
outros: “ Por todo o lado há
adolescentes abandonados, ou
porque foram abandonados ao
nascer ou porque, na vida, os
abandonaram a família, os pais, não
sentindo o carinho da família.Como
se pode sair desta experiência
negativa de abandono, de falta de
amor? Existe apenas um remédio
para sair destas experiências: dar
aquilo que eu não recebi. Se não
recebestes compreensão, sede
compreensivos com os outros; se não
recebestes amor, amai os outros; se
sentistes a tristeza da solidão,
aproximai-vos daqueles que estão
sozinhos. A carne cura-se com a
carne! E Deus fez-Se carne para nos



curar. Façamos também nós o
mesmo com os outros."[7].

Muitas pessoas sentiram o toque de
Deus precisamente nos momentos
mais difíceis: os leprosos
acarinhados por Santa Teresa de
Calcutá, os tuberculosos que S.
Josemaria atendeu material e
espiritualmente, ou os moribundos
tratados com respeito e amor por S.
Camilo de Lélis. Isto também nos diz
muito sobre o mistério da dor na
existência humana: são momentos
em que a dimensão espiritual da
pessoa se pode revelar com mais
força se nos deixamos abraçar pela
graça do Senhor, dignificando até as
situações mais extremas.

Antonio Ducay

________________________________________

[1] Cf. João Paulo II, Carta Apostólica
Salvifici Doloris, nº 9



[2] Cf. J. Ratzinger, Deus e o mundo,
Ed. Tenacitas, Coimbra 2006

[3] João Paulo II, Carta Apostólica
Salvifici Doloris, nº 11

[4] Cf. S. Tomás d'Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 48, a. 2 ad 3

[5] Os irmãos Karamazov , Ed.
Relógio d´Água, Lisboa 2012

[6] Cf. S. Josemaria, Via Sacra, 12ª
Estação.

[7] Papa Francisco, Discurso no
estádio Kerasani em Nairobi,
27-11-2015

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/sentido-do-
mal-dor-porque-deus-permite-mal/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/sentido-do-mal-dor-porque-deus-permite-mal/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sentido-do-mal-dor-porque-deus-permite-mal/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sentido-do-mal-dor-porque-deus-permite-mal/

	A luz da fé (11): Um Deus que deixa acontecer? O mal e a dor

