
opusdei.org

Para mim, viver é
Cristo (7): Apóstolos
no meio do mundo.
Sentido de missão
(II)

O dinamismo próprio do
apostolado é a caridade, que é
um dom divino: «num filho de
Deus, amizade e caridade
formam uma só coisa: luz
divina que dá calor» (Forja, n.
565). A Igreja cresce por meio
da caridade dos seus fiéis e, só
depois, nascem a estrutura e a
organização, como frutos dessa
caridade e para estar ao serviço
dela.



06/11/2018

Descarregar livro completo «Para
mim, viver é Cristo»

S. Lucas descreve vivamente a vida
dos primeiros cristãos em Jerusalém
depois do Pentecostes: «Como se
tivessem uma só alma, frequentavam
diariamente o templo, partiam o pão
em suas casas e tomavam o alimento
com alegria e simplicidade de
coração. Louvavam a Deus e tinham
a simpatia de todo o povo. E o Senhor
aumentava, todos os dias, o número
dos que tinham entrado no caminho
da salvação» (At 2, 46-47). Mas logo

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-para-mim-viver-e-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-para-mim-viver-e-cristo/


chegariam as contradições: a prisão
de João e Pedro, o martírio de
Estêvão e, finalmente, a perseguição
aberta.

Precisamente neste momento, o
evangelista narra algo
surpreendente: «Os que tinham sido
dispersos foram de aldeia em aldeia,
anunciando a palavra da Boa-
Nova» (At 8, 4). Chama a atenção de
qualquer um ver que no momento
em que as suas vidas estavam a
correr sério perigo, não renunciaram
a continuar a anunciar a salvação. E
não é um acontecimento isolado, mas
reflete um dinamismo constante. Um
pouco mais adiante, há uma notícia
similar: «Entretanto, os que se
tinham dispersado, devido à
perseguição desencadeada por causa
de Estêvão, adiantaram-se até à
Fenícia, Chipre e Antioquia, mas não
anunciavam a palavra senão aos
judeus» (At 11, 19). O que movia
aqueles primeiros fiéis a falar do



Senhor a todos os que encontrassem,
inclusive no exato momento em que
fugiam de uma perseguição? O que
os move é a alegria que encontraram
e que preenche os seus corações: «o
que nós vimos e ouvimos, isso vos
anunciámos, para que também vós
estejais em comunhão connosco. E
nós estamos em comunhão com o Pai
com seu Filho, Jesus Cristo» (1Jo 1,3).
Anunciam simplesmente «para que a
nossa alegria seja completa» (1Jo 1,
4). O Amor que cruzou os seus
caminhos... deve ser compartilhado.
A alegria é contagiante. E os cristãos
de hoje, não poderíamos também
viver isso?

A via da amizade

Um pormenor desta cena do livro dos
Atos dos Apóstolos é muito
significativo. Entre aqueles que se
dispersaram «alguns deles, homens
de Chipre e Cirene, chegando a
Antioquia, falaram também aos



gregos, anunciando-lhes a Boa-Nova
do Senhor Jesus» (At 11, 20). Os
cristãos não se limitavam a grupos
sociais exclusivos, nem esperavam
chegar a lugares idóneos para
anunciar a vida e a liberdade que
haviam recebido. Cada um
compartilhava a sua fé com
naturalidade, no ambiente em que
estava, com as pessoas que Deus
colocava no seu caminho. Como
Filipe com o etíope que voltava de
Jerusalém, como o casal Áquila e
Priscila com o jovem Apolo (cf. At 8,
26-40; 18, 24-26). O amor de Deus que
enchia os seus corações levava-os a
ter preocupação por todas essas
pessoas, compartilhando com elas
aquele tesouro «que nos faz grandes
e pode tornar melhores e mais felizes
aqueles que o recebem»[1]. Se
partirmos da proximidade com Deus,
poderemos dirigir-nos aos que são
mais próximos de nós para
compartilhar o que vivemos. Mais
ainda, queremos aproximar-nos de



mais pessoas para compartilhar com
elas a Vida nova que o Senhor nos
dá. Deste modo, agora, assim como
naquela época, poderão dizer que «A
mão do Senhor estava com eles e
grande foi o número dos que
abraçaram a fé e se converteram ao
Senhor» (At 11, 21).

Uma segunda ideia que podemos
considerar à luz da história é que,
mais do que por uma ação estrutural
e organizada, a Igreja crescia – e
cresce – por meio da caridade dos
seus fiéis. A estrutura e a
organização nasceriam mais tarde,
precisamente como fruto dessa
caridade e ao serviço dela. Na
história da Obra vimos algo parecido.
Os primeiros que seguiram S.
Josemaria tinham um carinho
sincero pelos outros, e esse era o
ambiente em que a mensagem de
Deus foi abrindo caminho. Como se
conta da primeira Residência: «“Os
de Luchana 33” eram amigos unidos



pelo mesmo espírito cristão que o
Padre transmitia. Por isso, quem se
sentiu à vontade no ambiente
formado ao redor de Josemaria e das
pessoas que estavam junto dele,
voltou. De facto, se no apartamento
[da rua] Luchana se ia pela primeira
vez por um convite, por outro lado
permanecia-se por amizade»[2].

Recordar esses aspetos da história da
Igreja e da Obra faz-nos bem quando,
com o passar dos anos, as duas
cresceram tanto, e existe o risco de
que confiemos mais nas obras de
apostolado, do que no trabalho que
cada uma ou cada um pode fazer.
Ultimamente o Padre tem-nos
recordado: «As circunstâncias atuais
da evangelização tornam ainda mais
necessário, se é possível, dar
prioridade ao relacionamento
pessoal, este aspeto que está no
centro do modo de fazer apostolado
que S. Josemaria encontrou nos
relatos evangélicos»[3].



Na verdade é natural que seja assim.
Se o dinamismo próprio do
apostolado é a caridade que é um
dom de Deus, «num filho de Deus,
amizade e caridade formam uma só
coisa: luz divina que dá calor»[4]. A
amizade é amor e, para um filho de
Deus, é autêntica caridade. Por isso,
não se trata de tentar ter amigos para
fazer apostolado, pois a amizade e o
apostolado são manifestações de um
mesmo amor. Mais ainda, «a própria
amizade é apostolado, a própria
amizade é um diálogo em que damos
e recebemos, em que os projetos
surgem, num mútuo abrir de
horizontes, em que nos alegramos
com o que é bom e nos apoiamos
mutuamente no que é difícil, em que
nos divertimos, porque Deus nos
quer alegres»[5]. Não é supérfluo
perguntarmo-nos: como me
preocupo com os meus amigos?
Compartilho com eles a alegria que
procede de saber quanto Deus se
importa comigo? E, por outro lado,



procuro conhecer mais gente,
pessoas que talvez nunca tenham
conhecido um cristão para aproximá-
las do Amor de Deus?

Nas encruzilhadas do mundo

«Porque, se eu anuncio o Evangelho,
não é para mim motivo de glória, é
antes uma obrigação que me foi
imposta: ai de mim, se eu não
evangelizar!» (1Cor 9, 16). Estas
palavras de S. Paulo são um
chamamento contínuo para a Igreja.
Assim como a sua consciência de ter
sido chamado por Deus para uma
missão também é um modelo sempre
atual: «Se o fizesse por iniciativa
própria, mereceria recompensa; mas,
não sendo de maneira espontânea, é
um encargo que me está
confiado» (1Cor 9, 17). O apóstolo das
gentes era consciente de ter sido
chamado para levar o nome de Jesus
Cristo «aos pagãos, aos reis e aos
filhos de Israel» (At 9, 15), e por isso



tinha uma santa urgência de chegar
a todos eles.

Quando, na sua segunda viagem, o
Espírito Santo o conduziu até a
Grécia, o coração de Paulo dilatava-
se e queimava na medida em que
percebia a sede de Deus que havia ao
seu redor. S. Lucas conta que em
Atenas, enquanto esperava os seus
companheiros, que tinham ficado em
Bereia, «ficou revoltado ao ver
aquela cidade entregue à
idolatria» (At 17, 16). Dirigiu-se em
primeiro lugar – como costumava
fazer – à Sinagoga. Mas sentiu que
era pouco, e, assim que pôde, foi
também à Ágora, até que os próprios
atenienses lhe pediram que se
dirigisse a todos para apresentar «a
nova doutrina que estás
expondo» (At 17, 19). E assim, no
Areópago de Atenas, onde se
encontravam as correntes de
pensamento mais atuais e influentes,



Paulo anunciou o nome de Jesus
Cristo.

Assim como o Apóstolo, nós também
«somos chamados a contribuir, com
iniciativa e espontaneidade, para
melhorar o mundo e a cultura do
nosso tempo, de modo a que se
abram aos planos de Deus para a
humanidade: cogitationes cordis eius,
os projetos do seu coração, que
permanecem de geração em geração
(cf. Sl 33, 11)»[6].

É natural que em muitos fiéis
cristãos nasça o desejo de chegar a
lugares que «têm tantas
consequências para a Igreja e para a
sociedade»[7]. Há dois mil anos eram
Atenas e Roma. Hoje, quais são esses
lugares? Em todos esses lugares há
cristãos que podem ser neles «o bom
odor de Cristo» (2Cor 2, 15)? E nós?
Não poderíamos fazer algo para nos
aproximarmos daqueles lugares, que
muitas vezes já não são sequer



lugares físicos? Pensemos nos
grandes espaços em que muitas
pessoas tomam decisões importantes,
vitais para as suas vidas... Mas
pensemos também nos centros das
nossas cidades, dos nossos bairros,
dos nossos locais de trabalho. Quanto
pode fazer, nesses lugares, a
presença de quem promove uma
visão mais justa e solidária do ser
humano, que não faz diferença entre
ricos e pobres, saudáveis ou doentes,
conterrâneos ou estrangeiros, etc.!

Pensando bem, tudo isso faz parte da
missão própria dos fiéis leigos na
Igreja. Como propôs o Concílio
Vaticano II, eles «são chamados por
Deus para que, aí, exercendo o seu
próprio ofício, guiados pelo espírito
evangélico, concorram para a
santificação do mundo a partir de
dentro, como o fermento, e deste
modo manifestem Cristo aos outros,
antes de mais pelo testemunho da
própria vida, pela irradiação da sua



fé, esperança e caridade»[8]. Esse
chamamento, comum a todos os fiéis
leigos, concretiza-se de modo
particular naqueles que recebemos a
vocação ao Opus Dei. S. Josemaria
descrevia o apostolado de suas filhas
e filhos como «uma injeção
intravenosa na corrente circulatória
da sociedade»[9]. Via-os preocupados
em «levar Cristo a todos os
ambientes em que se realiza trabalho
humano: à fábrica, ao laboratório, ao
trabalho do campo, à oficina do
artesão, às ruas das grandes cidades
e às veredas da montanha»[10],
colocando-O com o seu trabalho, «no
cume das atividades humanas»[11].

Com o desejo de manter vivo esse
traço constitutivo da Obra, o Padre
animava-nos na sua primeira carta
como Prelado, a «promover em todos
um grande brio profissional: nos que
são ainda estudantes e devem
albergar um grande desejo de
construir a sociedade, e nos que já



exercem uma profissão; convém que,
com reta intenção, fomentem a santa
ambição de chegar longe e deixar
marca»[12]. Não se trata de estar
sempre por dentro de tudo, por uma
ânsia de originalidade, mas ter
consciência de que, para os fiéis do
Opus Dei, «estar atualizado,
compreender o mundo moderno, é
uma coisa natural e instintiva,
porque são eles – juntamente com os
outros cidadãos, e tal como eles –
quem faz nascer esse mundo e lhe dá
a sua modernidade»[13]. É uma bonita
tarefa, que nos exige um empenho
constante por sair do nosso pequeno
mundo e levantar os olhos para o
horizonte imenso da salvação: o
mundo inteiro espera a presença
vivificante dos cristãos! Nós, por
outro lado, «quantas vezes nos
sentimos instigados a deter-nos na
comodidade da margem! Mas o
Senhor chama-nos a navegar pelo
mar adentro e lançar as redes em
águas mais profundas (cf. Lc 5, 4).



Convida-nos a gastar a nossa vida ao
Seu serviço. Agarrados a Ele, temos a
coragem de colocar todos os nossos
carismas ao serviço dos outros.
Quem dera que pudéssemos sentir-
nos impelidos pelo Seu Amor (cf.
2Cor 5, 14) e dizer com S. Paulo: “ai
de mim se eu não evangelizar!” (1Cor
9, 16)»[14].

Disponibilidade para fazer a Obra

No coração do apóstolo, junto com o
desejo de levar a Salvação a muitas
pessoas, está «a solicitude por todas
as igrejas!» (cf. 2Cor 11, 28). Desde o
princípio houve necessidades na
Igreja: o livro dos Atos dos Apóstolos
conta como Barnabé «possuía um
campo, vendeu-o e depositou o
dinheiro aos pés dos apóstolos» (At 4,
37); S. Paulo recorda em muitas das
suas cartas a coleta que estava a
preparar para os cristãos de
Jerusalém. A Obra não foi uma
exceção nem neste ponto. Apenas



uma semana depois de chegar pela
primeira vez a Roma, no dia 30 de
junho de 1946, S. Josemaria escrevia
uma carta aos membros do Conselho
Geral, que na época era em Madrid:
«penso ir a Madrid o mais cedo
possível e depois voltar a Roma. É
necessário – Ricardo![15] – preparar
seiscentas mil pesetas, também com
toda a urgência. Isto, para os nossos
grandes apertos económicos, parece
coisa de doidos. No entanto, é
imprescindível adquirir uma casa
aqui»[16]. As necessidades económicas
em relação às casas de Roma tinham
acabado de começar, e, como os
primeiros cristãos, todos na Obra as
viam como algo muito próprio. Nos
últimos anos, D. Javier costumava
contar emocionado a história dos
sacerdotes que chegaram ao Uruguai
para começar o trabalho do Opus
Dei. Depois de algum tempo no país,
receberam um donativo importante,
que os teria tirado do aperto em que
estavam. No entanto, não duvidaram



em nenhum momento em enviá-lo
inteiramente para as casas de Roma.

As necessidades materiais não
terminaram na vida de S. Josemaria,
elas permanecem – e permanecerão
– sempre. Graças a Deus, os trabalhos
multiplicam-se pelo mundo inteiro, e
além disso é preciso pensar na
manutenção dos que já existem. Por
isso, é igualmente importante que se
mantenha vivo o sentido de
responsabilidade comum diante
dessas necessidades. Como o Padre
nos recorda, «o nosso amor à Igreja
levar-nos-á a procurar recursos para
o desenvolvimento dos trabalhos
apostólicos»[17]. Não é questão apenas
de contribuir com a nossa parte, mas
acima de tudo, de que esse esforço
nasça do amor que temos à Obra.

O mesmo se poderia dizer de outra
manifestação maravilhosa da nossa
fé na origem divina da própria
chamada a fazer o Opus Dei na



Terra. Conhecemos bem a alegria de
S. Josemaria quando via a entrega
alegre das suas filhas e dos seus
filhos. Numa das suas últimas cartas,
agradeceu ao Senhor que tivessem
vivido uma “«disponibilidade total –
dentro dos deveres do seu estado
pessoal, no mundo – para o serviço
de Deus na Obra»[18]. Os momentos de
incerteza e dúvida pelos quais
passavam a Igreja e o mundo faziam
essa entrega generosa brilhar com
uma luz muito especial: «jovens e
não tão jovens, foram daqui para ali
com a maior naturalidade, ou
perseveraram fiéis e sem cansaço no
mesmo lugar; mudaram de ambiente
se era preciso, saíram de um trabalho
e puseram os seus esforços num
trabalho diferente que era mais
interessante por motivos apostólicos;
aprenderam coisas novas, aceitaram
com gosto ocultar-se e desaparecer,
deixando lugar a outros: subir e
descer»[19].



Efetivamente, mesmo que o trabalho
principal da Obra seja o apostolado
pessoal de cada um dos seus fiéis[20],
não podemos esquecer que também
promove, de modo corporativo,
algumas atividades sociais,
educativas e beneficentes. São
manifestações diferentes do mesmo
amor ardente que Deus colocou nos
nossos corações. Além disso, a
formação que a Obra dá requer
«uma certa estrutura»[21], pequena,
mas imprescindível. O mesmo
sentido de missão que nos leva a
aproximarmo-nos de muitas pessoas,
e a procurar ser fermento nos
centros de decisão da vida humana,
mantém em nós uma sã preocupação
por essas necessidades de toda a
Obra.

Muitos fiéis do Opus Dei – solteiros
ou casados – dedicam-se a trabalhos
apostólicos de diferentes tipos.
Alguns encarregam-se de tarefas de
formação e governo da Obra.



Embora não seja essa a essência da
sua vocação, estar aberto a esses
encargos faz parte do seu modo
concreto de ser do Opus Dei. Por isso,
o Padre os anima a ter, junto com um
grande entusiasmo profissional,
«disponibilidade ativa e generosa
para se dedicarem, quando
necessário, às tarefas de formação e
de governo com idêntico brio
profissional»[22]. Não se trata de
aceitar essas tarefas como um
encargo imposto, que não tem nada a
ver com a própria vida. Pelo
contrário, é algo que nasce da
consciência de ter sido chamado por
Deus para uma tarefa grande e, como
S. Paulo, de querer fazer-se «escravo
de todos, a fim de ganhar o maior
número possível» (cf. 1Cor 9, 19).
Essas tarefas são, de facto, «um
trabalho profissional, que exige uma
capacitação específica e
cuidadosa»[23]. Por isso, quando se
aceitam encargos deste tipo, são
recebidos com sentido de missão,



para vivê-los com o desejo de
contribuir com seu “grãozinho de
areia”. E, pela mesma razão, não
saem do mundo para isso, esse será o
modo como permanecerão no meio
do mundo, reconciliando-o com
Deus, e o eixo em torno do qual vai
girar a sua santificação.

Na primeira Igreja, os discípulos
tinham «um só coração e uma só
alma» (At 4, 32). Viviam pendentes
uns dos outros, com uma
encantadora fraternidade: «Quem é
fraco, sem que eu o seja também?
Quem tropeça, sem que eu me sinta
queimar de dor?» (2Cor 11, 29). De
onde tinham encontrado a alegria do
Evangelho, dali enchiam o mundo de
luz. Todos sentiam a preocupação de
aproximar muitas pessoas da
Salvação cristã. Todos desejavam
colaborar com os apóstolos: com a
sua própria vida entregue, com a sua
hospitalidade, com ajudas materiais,
ou colocando-se ao seu serviço, como



os companheiros de viagem de
Paulo. Não é um quadro do passado,
mas sim uma maravilhosa realidade,
que vemos encarnada na Igreja e na
Obra, e que estamos chamados a
encarnar hoje, com toda a atualidade
da nossa livre correspondência ao
dom de Deus.

[1] Francisco, Gaudete et Exultate, n.
131.

[2] José Luis González Gullón, DYA-La
Academia y Residencia en la historia
del Opus Dei (1933-1939), Rialp,
Madrid, p. 196.

[3] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 9.

[4] S. Josemaria, Forja, n. 565.

[5] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018, n. 14.



[6] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 8.

[7] Ibid., n. 29.

[8] Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 31.

[9] S. Josemaria, Instrucción,
19/03/1934, n. 42.

[10] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
105.

[11] Ibid., n. 183.

[12] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 8.

[13] S. Josemaria, Entrevistas com o
Fundador do Opus Dei, n. 26.

[14] Francisco, Gaudete et Exultate, n.
130.

[15] Ricardo Fernández Vallespín era,
naquela época, o Administrador
Geral da Obra e, portanto, quem



tinha o encargo de velar pelas
necessidades económicas.

[16] Andrés Vázquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, vol. III, Verbo,
Lisboa.

[17] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 8.

[18] S. Josemaria, Carta 14/02/1974, n.
5.

[19] Ibid.

[20] S. Josemaria, Entrevistas com o
Fundador do Opus Dei, n. 51.

[21] Ibid., n. 63.

[22] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 8.

[23] S. Josemaria, Carta 29/09/1957, n.
9.

Lucas Buch



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/sentido-de-

missao-ii/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/sentido-de-missao-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sentido-de-missao-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sentido-de-missao-ii/

	Para mim, viver é Cristo (7): Apóstolos no meio do mundo. Sentido de missão (II)

