opusdei.org

Semear amor, colher
uma cultura do dom:
Um legado de Sao
Josemaria

Durante as conferéncias
BeDoCare realizadas no Quénia,
em outubro passado, o Pe.
Javier del Castillo, vigario-geral
do Opus Dei, proferiu uma
conferéncia na qual convidou
os participantes a refletir sobre
a “cultura do dom”, enraizada
no “sim” diario das pessoas, na
generosidade e no espirito de
servico, em trés areas-chave: a
familia, o trabalho profissional,
o cuidado e a caridade social.



19/11/2025

Indice

1. Introdugdo: Strathmore

2. Semear Amor: «Pde amor onde
nao ha amor e encontraras
amor»

3. BeDoCare: «F. bom que existas.
[...] E necessério que existas»

4. Os desafios do individualismo e
do consumismo

5. O legado de Sao Josemaria na
familia, no trabalho e no
cuidado dos outros

6. Conclusdo: atitude de escuta e
“cultura do dom”




1. Introducao: Strathmore

Em 1957, Mons. Gastone Perrelli,
Delegado Apostdlico para a Africa
Oriental e Ocidental, pediu a Sdo
Josemaria, fundador do Opus Dei,
que promovesse uma universidade
com espirito catolico no Quénia.
Naquele momento, o pais caminhava
para a independéncia, alcangcada em
dezembro de 1963. Dois membros do
Opus Dei chegaram a Nairobi em
1958 e, em 1961, teve inicio
Strathmore College.

Strathmore foi o primeiro college
interracial da Africa Oriental. Fora
fundado com a condigdo expressa de
ser “interracial” e “aberto a nao
catdlicos e ndo cristdos”™. Em 1962,
as mulheres do Opus Dei fundaram,
com as mesmas condicdes, Kianda
College®. O mesmo critério orientou
os inicios do Opus Dei na Nigéria e
noutras partes do continente
africano™: «N4o ha senfo uma raca,



a raca dos filhos de Deus»',
proclamou muitas vezes Sao
Josemaria. Do ponto de vista
institucional, tratou-se de uma
realizacdo extraordinaria, um
verdadeiro sinal de fraternidade
antecipada ao seu tempo. Mas o
nucleo da reflexao de hoje é este:
para que as institui¢des prosperem e
perdurem ao longo da histdria,
precisam de algo mais do que ideais
nobres e estruturas sdlidas.
Necessitam do “sim” diario das
pessoas que as integram — a sua
generosidade, compromisso e
espirito de servico — para lhes dar
vida. Com essa resposta viva, mesmo
as institui¢des maiores e mais
expostas a rigidez nao sé subsistem,
como se tornam fontes de renovacgao
e fecundidade para geracdes. E esta a
tensdo criativa que percorre a
historia: as estruturas sdo
necessarias, mas uma cultura do dom
é igualmente vital.



Strathmore e Kianda nao sdo apenas
monumentos a uma visado passada;
sao um convite continuo. Cada
geracao de professores, estudantes e
funcionarios é chamada a escolher
de novo, a tornar a abertura, a
liberdade e a fraternidade uma
realidade viva, e ndo apenas bhelas
palavras na pagina da missdo de um
site na Internet. E precisamente por
isso que BeDoCare comega com a
palavra BE (SER): s6 ao convertermo-
nos, ao moldarmos quem somos
interiormente, o nosso fazer (DO) e o
nosso cuidar (CARE) podem ter a
profundidade e a consisténcia
necessarias para sustentar uma
verdadeira cultura do dom.

2. Semear Amor: «Poe amor
onde nao ha amor e
encontraras amor»

A sementeira é uma das imagens de
esperanca mais marcantes na
Escritura. Uma semente é pequena e



fragil, e facilmente passa
despercebida. Contudo, uma vez na
terra, contém um poder oculto. Jesus
diz-nos: «Saiu o semeador para
semear a sua semente» (L.c 8,5). E o
semeador espalha ndo com
moderacao, mas em abundancia,
quase temerariamente, confiando a
Deus a colheita.

O amor funciona da mesma forma:
dado livremente, para além de
qualquer calculo, da fruto porque
Deus o faz crescer. Sdo Josemaria via
no gesto do semeador a
magnanimidade do proprio Deus, e
também o modo como o Opus Dei
devia estender-se: difundindo a
semente da santidade
generosamente, em todas as
circunstancias, abundantemente,
sem distin¢do de pessoas ou
ambientes, sem interesse proprio. A
sua mensagem € a chamada
universal a santidade:



«Chama cada um a santidade, pede
amor a cada um: jovens e velhos,
solteiros e casados, sdos e doentes,
cultos e ignorantes, trabalhem onde
quer que trabalhem, estejam onde
quer que estejam»"’,

Semear é partilhar o amor que
recebemos. Cada coracdo ganho para
Cristo torna-se um novo semeador. E
cada pequeno dom — um gesto de
paciéncia, uma palavra de incentivo,
um sacrificio escondido - prolonga a
corrente.

Séo Jodo Paulo IT recordou-nos: «O
homem ndo pode viver sem amor.
Ele permanece para si proprio um
ser incompreensivel [...] se ndo lhe
for revelado o amor, se ele ndo se
encontra com o amor, se 0 nao
experimenta e se o ndo torna algo
seu proprio, se nele ndo participa
vivamente»'®,

Semear amor é, portanto, o inicio de
uma nova cultura. Mas deve ser feito



ao estilo de Deus: com a mao aberta,
confiante, generosa.

Sdo Jodo da Cruz exprimiu-o assim:
«Pde amor onde ndo ha amor e
encontraras amor»'".

Isto acontece quando damos
livremente aos outros e criamos as
condi¢Oes para uma resposta
igualmente livre, pois um dom deixa
de ser dom quando traz consigo a
expectativa de recompensa. Esta
dindmica da origem a uma espiral de
doacdo que é também dar vida, um
processo cujos efeitos desafiam
qualquer quantificacdo. Um exemplo
notavel ocorreu nos Estados Unidos,
em 2011, quando um dador de rim
altruista, agindo sem qualquer
beneficio pessoal, iniciou uma cadeia
nacional de transplantes. A sua
decisdo desencadeou uma sequéncia
de trocas que salvou dezenas de
vidas, demonstrando o efeito domino



incalculavel da verdadeira

generosidade',

3. BeDoCare: «E bom que
existas. [...] E necessario que
existas»

A nossa identidade mais profunda é
sermos filhos de Deus. E a fonte do
nosso significado. Dai nasce o desejo
de nos tratarmos uns aos outros
como verdadeiros irmaos e irmas,
filhos do mesmo Pai, partilhando a
mesma dignidade. E a forma
concreta de viver esta identidade é
através do dom de si: amando-nos e
cuidando-nos mutuamente. Como
declarou o prelado do Opus Dei na
primeira Conferéncia BeDoCare,
«SO0MOSs corresponsaveis por cuidar
do mundo, estabelecendo relacgdes
baseadas na caridade, na justica e no
respeito, sobretudo superando a

doenca da indiferencga»".



De facto, somos corresponsaveis pelo
crescimento uns dos outros. Como
explica o Cardeal Ratzinger: «O
homem € essa estranha criatura que
necessita ndo sé do nascimento
fisico, mas também da valorizacdo
para subsistir. Esta é a raiz do que
chamamos hospitalidade ou cuidado
[...] Para que um individuo se aceite
a si mesmo, alguém deve dizer-lhe:
“F bom que existas”. Deve dizé-lo,
ndo com palavras, mas com aquele
ato de todo o ser que chamamos
amor. Porque a forma do amor é
querer a existéncia do outro e, ao
mesmo tempo, fazé-la florescer de
novo. A chave do eu reside no tu; o
caminho para o tu passa pelo eu»"”.

Viktor Frankl, o psiquiatra vienense
no campo de concentracdo de
Auschwitz, experimentou esse amor
que lhe deu vida quando um dia um
capataz lhe deu em segredo um
pedaco de pao. Ele afirma: «Foi
muito mais do que o pequeno pedaco



de pdo que me comoveu ateé as
lagrimas naquele momento. Foi o
“algo” humano que este homem
também me deu: a palavra e o olhar
que acompanharam o presente»"!,
Se isto pode acontecer a nivel
humano, com o advento do
cristianismo, como acrescenta Joseph
Ratzinger, ja ndo dizemos apenas ao
outro “é bom que existas”, mas “é
necessario que existas”"”. Esta é a
raiz do cuidado. Nao é pena nem
condescendéncia, mas o
reconhecimento da dignidade do
outro, enraizada na imagem de Deus
que nele habita.

O legado de Sao Josemaria ndo €
principalmente tedrico, mas
existencial. Ele iniciou na Igreja um
caminho de santificacdo na vida
corrente. Descobrir Deus no trabalho
e na vida quotidiana muda a nossa
forma de ver os outros: todos
merecem amor e justica; todos sdo
dignos da nossa auto-doacdo. E isso



que se esta a fazer em BeDoCare:
recordar a cada pessoa que a sua
existéncia ndo so é boa, mas
necessaria, e que na sua fragilidade
convoca o melhor da nossa
humanidade.

Como Sado Josemaria repetia muitas
vezes: «Tu, pela tua condigdo de
cristao, ndo podes viver de costas
para nenhuma inquietacéo, para
nenhuma necessidade dos homens,
teus irm&dos»"?,

4. Desafios do Individualismo
e do Consumismo

Mas esta perspetiva encontra um
ambiente hostil. O individualismo
impele-nos a agarrar, acumular e
medir cada relacdo pelo beneficio; o
consumismo alimenta uma
insatisfacdo permanente, deixando
pessoas e sociedades inquietas e
fechadas em si mesmas. Juntos,
corroem o0s lacos pessoais e



comunitarios, deixando os mais
frageis — os doentes, os pobres, 0s
ndo-nascidos, os idosos, 0s migrantes
—numa situacdo ainda mais
vulneravel. O resultado é a
fragmentacdo e até a agressividade,
porque acabamos por defender “o
que é nosso” a qualquer preco.

Esta combinac¢do conduz ao que o
Papa Francisco chamou “cultura do
descarte”: «<Ha quem presuma poder
determinar, com base em critérios
utilitaristas e funcionais, quando
uma vida tem valor e merece ser
vivida. Este tipo de mentalidade pode
levar a graves violacdes dos direitos
dos mais frageis, a grandes injusticas
e desigualdades, quando se é guiado
predominantemente pela l6gica do
lucro, da eficacia ou do éxito»"*.

A tentacdo € manter estes desafios no
plano abstrato. Mas ndo sdo
abstratos: invadem os espagos mais
intimos da vida. Fraturam a familia,



reduzem o trabalho a mera
transacdo e desgastam o cuidado
mutuo. Eis porque o legado de Sao
Josemaria nos interpela com tanta
urgéncia. E porque a légica do dom
deve ser replantada precisamente
onde o individualismo e o
consumismo mais profundamente
nos ferem.

5. 0 Legado de Sao Josemaria
na familia, no trabalho e no
cuidado dos outros

a. O dom na familia

A familia é a primeira escola do dom.
No ambiente familiar, os atos
escondidos de servigo —lavar a loiga,
tratar uma ferida, passar a roupa
para um evento especial — tornam-se
numa aprendizagem quotidiana do
amor.

Esta convic¢ao levou Sdo Josemaria a
afirmar que o matrimoénio é uma



vocacao cristd, um chamamento de
Deus™": «Os esposos cristdos tém de
ter consciéncia de que sdo chamados
a santificar-se santificando, a ser
apostolos, e de que o seu primeiro
apostolado esta no lar. Devem
compreender a obra sobrenatural
que significa a fundacgdo de uma
familia, a educacao dos filhos, a

irradiacfio cristd na sociedade»"®.

Para muitos, a “familia” inclui
naturalmente uma rede alargada de
primos, tios, tias e avos. Uma crianga
ndo cresce sozinha; é criada por toda
uma comunidade. Os avos
transmitem sabedoria, os irmaos
mais velhos assumem
responsabilidades em relacdo aos
mais novos e o0s parentes intervém
quando os pais enfrentam
dificuldades. Os fardos e as alegrias
de um lar sdo partilhados por todos.
Esta solidariedade viva nasce de se
pertencer uns aos outros e de



reconhecer que todos somos filhos de
Deus.

Mas o consumismo mina tudo isto.
Ao fazer-nos esquecer Deus,
desvincula a sexualidade do dom,
reduzindo-a, no essencial, a
mercadoria. Os filhos transformam-
se em “direitos” ou em “produtos”
indesejados. A propria vida familiar
€ remodelada pela dominacgao e pelo
interesse proprio.

O antidoto é redescobrir a
complementaridade como auto-
doacdo. Como ensinou Jodo Paulo II:
«A pessoa humana [...] nunca deve
ser tratada por outra como meio para
um fim; a pessoa é um bem para o
qual a unica atitude adequada €é o
amor»"”,

Também os filhos sdo um dom, ndo
uma propriedade. Muitas vezes sdo
chamados “a riqueza da familia”, em
algumas sociedades, ndo no sentido
econdomico. Sdo a verdadeira riqueza



porque encarnam a esperanga e a
continuidade.

Na familia, as criangas “respiram”
amor através dos pais, irmdaos e
parentes. Aprendem a partilhar e a
dialogar, a ver-se como filhos e
irmdos, a reconhecer a justica e a
praticar tanto o perddo como o
aceitar o perdao. Assim descobrem a
sua propria vulnerabilidade e a dos
outros.

A familia torna-se, assim, a escola
onde se formam atitudes que
moldardo a vida social mais ampla.
Entre estas, o perddo e a
reconciliacdo destacam-se como
essenciais num mundo marcado
pelas feridas que infligimos uns aos
outros. As disputas familiares
resolvem-se muitas vezes com a
mediac¢do dos mais velhos, que
ensinam que a paz vale mais do que
o orgulho. E aqui que comeca a



reconciliacdo: no lar, na aldeia, ao
redor da lareira familiar.

E ndo fica por ai. As li¢cdes
aprendidas nestas pequenas
reconciliacdes difundem-se pela
sociedade. Quando as familias
aprendem a perdoar, as
comunidades tornam-se capazes de
paz. Quando o perddo falha em casa,
a sua auséncia sente-se muito para
além dela, alimentando ciclos de
hostilidade e divisao, até mesmo —
como vemos hoje — guerras e
conflitos que marcam nagoes
inteiras. Nesse sentido, o perdao
aprendido em casa torna-se cada vez
mais vital para o nosso mundo.

O perddo é, de facto, o ato mais
gratuito de todos, devolvendo bem
por mal. Como afirma o Papa Ledo
XIV: «O verdadeiro perddo nado
espera pelo o arrependimento, mas
oferece-se primeiro, como dom



gratuito, ainda antes de ser
acolhido»"?,

Assim, a familia ndo é apenas uma
unidade privada: é o viveiro de uma
cultura do dom para a sociedade,
onde cada membro é necessario e
ninguém se sente isolado dos outros.
E ai, nessas redes de parentesco e
cuidado, que a propria vida se da
livremente e, por isso, apenas cresce
em significado quando se entrega tao
livremente quanto se recebeu. Como
ensina Jesus: «Recebestes de graca,
dai de graca» (Mt 10, 8); ou como diz
0 provérbio suaili, Mti haukui bila
mizizi — uma arvore nao cresce sem
raizes — lembrando que o dom da
vida se sustenta e transmite na
familia e na comunidade.

b. O dom no trabalho profissional

O trabalho é outro campo
privilegiado para a auto-doacao.
Contudo, o individualismo e o
consumismo distorcem-lhe o



significado desde lados opostos. O
individualismo reduz o trabalho a
procura do ganho pessoal, ou trata-o
como um fardo a evitar, separado da
solidariedade. O consumismo, por
sua vez, empurra-nos para o
workaholism — uma produgao
constante para um consumo
constante — e mede o valor do
trabalho apenas em beneficios
materiais. Ambos deixam a pessoa
vazia, porque obscurecem o sentido
mais profundo do trabalho.

Longe de considerar o trabalho como
mera sobrevivéncia ou conquista,
Sdo Josemaria ensina antes que
devemos trabalhar bem - com
diligéncia, responsabilidade e
competéncia — sem permitir que o
trabalho se converta num idolo que
devore a vida familiar e interior.

Mas trabalhar bem e com justica,
embora sendo essencial, ndo basta.
Se se reduz ao mero cumprimento



contratual, o trabalho arrisca-se a ser
esvaziado e a perder o espago para o
sentido humano e espiritual que é
chamado a transportar. A este
respeito, Bento XVI oferece uma ideia
fundamental em Caritas in Veritate:
«Se, no passado, era possivel pensar
que havia necessidade primeiro de
procurar a justica e que a gratuidade
intervinha depois como um
complemento, hoje é preciso afirmar
que, sem a gratuidade, ndo se
consegue sequer realizar a
justica»™.

O que o trabalho precisa, portanto, é
da logica do dom - e ndo apenas para
que inclua a dimensdo transcendente
da caridade: como Bento XVI indica,
precisa dela para permanecer justo e
ndo descambar na injustica. Em
palavras de Sdo Josemaria, o
trabalho é o lugar onde o cristdo atua
como “fermento na massa”,
transformando-se a si mesmo, 0s
seus colegas e até a propria tarefa



num sacrificio agradavel a Deus. E,
ao fazé-lo, preserva-o da corrupcao.

Esta ideia encontra eco natural em
Africa, onde o espirito cultural se
exprime vivamente na palavra
Harambee: “unamo-nos” ou
“puxemos juntos”. Harambee nao é
apenas um lema; é um estilo de vida
em que as comunidades unem forcgas
para alcangar o que nenhum
individuo conseguiria sozinho:
construir uma escola, apoiar uma
familia em crise, ou assegurar que
um casamento ou funeral seja
celebrado com dignidade. Cada
pessoa contribui segundo as suas
possibilidades, e todos juntos fazem a
comunidade elevar-se.

Aplicado a vida profissional, este
principio ilumina a santificacdo do
trabalho como servico e
solidariedade, com exemplos como:
um médico que dedica tempo extra a
um doente que ndo pode pagar; um



professor que acompanha alunos em
dificuldade depois das aulas; ou um
empresario que oferece salarios
justos e politicas favoraveis a familia.

Todos estes casos encarnam o
espirito de Harambee e sdo sementes
de uma cultura do dom. Assim, o
trabalho torna-se mais do que uma
transacdo: transforma-se numa
vocacdo. Deixa de ser um idolo ou
uma fuga e converte-se em
participacdo no amor criador e
redentor de Deus por todos, e ndo
apenas por nos mesmaos.

Tal como a familia é a escola do dom,
também o local de trabalho se torna
numa segunda escola onde o
trabalho quotidiano, unido ao
Servico, nos ensina a “puxar juntos” e
a construir a sociedade sobre o firme
alicerce da auto-doacgao.

c. O dom no cuidado e na caridade
social



Finalmente, o cuidado e a caridade
social. Sdo Josemaria, nos primeiros
dias do Opus Dei, procurou fortaleza
entre os mais pobres de Madrid.

«Fuli procurar fortaleza nos bairros
mais pobres de Madrid. Horas e
horas por todo o lado, todos os dias, a
pé de um lado para o outro, entre
pobres envergonhados e pobres
miseraveis, que ndo tinham
absolutamente nada; entre criancas
com ranho na boca, sujas, mas
criancgas, o que quer dizer almas
agradaveis a Deus. [...] Fui procurar
0s meios para fazer a Obra de Deus
em todos esses sitios. [...] A fortaleza
humana da Obra foram os
doentes»?”,

Esta intuicdo — de que cuidar do mais
fragil fortalece quem da — continua a
ser profética. O individualismo e o
consumismo escondem a fragilidade
idolatrando a independéncia. No
entanto, é precisamente na



vulnerabilidade que descobrimos a
nossa humanidade comum. A
doenca, a pobreza e a velhice ndo sao
ameacas a dignidade, mas momentos
em que essa dignidade brilha com
maior clareza.

O cuidado, portanto, é crucial: é a
resposta humana e humanizadora a
fragilidade, mas deve ser dado
livremente e de forma pessoal. Na
verdade, o cuidado é mais do que
uma tarefa; é uma forma de
relacionar-se que reconhece a nossa
condicgdo partilhada. Ao reconhecer a
nossa propria vulnerabilidade e a
dos outros, redescobrimos a
interdependéncia humana.

Isto tem consequéncias concretas: o
desenvolvimento dos cuidados
paliativos, o apoio as familias com
pessoas dependentes, 0
reconhecimento das profissoes
orientadas para o cuidado e a
promocdo da sua dignidade, bem



como uma maior valorizacdo das
dimensdes espirituais, psicoldgicas e
emocionais da vida, sdo apenas
alguns exemplos que nascem da
experiéncia de pessoas com uma
missdo de cuidar e que, através do
seu testemunho pessoal, inspiraram
e fortaleceram muitas destas
profissdes diretamente envolvidas na
caridade social.

Quando existe uma cultura do
cuidado e, portanto, do dom,
superamos perspetivas
individualistas. Como explica Mamen
Guitart, uma profissional dedicada
ao cuidado:

«S0 as pessoas sabem cuidar, e todos
aprendemos a cuidar quando somos
cuidados. E natural dar o que
recebemos, e é 16gico que esse
atendimento néo se limite ao &mbito
privado de uma casa ou de uma
instituicdo. A cultura do cuidado
difunde-se em cascata, e por isso



acaba por repercutir em toda a
sociedade. Uma sociedade melhor
deveria procurar educar pessoas
capazes de cuidar. Isso seria uma
bomba atomica contra o
individualismo. A cultura do cuidado
é tdo elementar, tdo importante e tao
humanizante que deveria fazer parte
das linhas estratégicas de qualquer
sociedade que aspire a um
verdadeiro progresso»®".

Esta deveria, de facto, ser a missao
distintiva de todas as iniciativas aqui
representadas. Os seus projetos
certamente resolverdo problemas
concretos, mas se forem
acompanhados por pessoas que
descobrem e se inspiram no ideal de
se doar livremente aos outros,
também brilhardo como uma luz
para a sociedade. O Estado, as
empresas, as familias e as
comunidades olhar-vos-do: para as
vossas prioridades, a vossa cultura, a
vossa atencdo a cada pessoa e 0s



principios que vos guiam. Levardo
uma luz particular, capaz de
iluminar toda a sociedade com uma
visdo de cuidado enraizada na
dignidade humana.

6. Conclusao: atitude de
escuta e “cultura do dom”

Depois de tudo o que foi dito sobre a
cultura do dom, sobre o cuidado,
sobre o trabalho, sobre as
institui¢des, qual é o primeiro passo
decisivo? A resposta, embora simples
em aparéncia, é profunda: devemos
comecar por escutar.

Escutar ndo € meramente uma
técnica; é uma disposicao interior da
alma pela qual abrimos livremente
as nossas mentes e 0s nossos
coragdes uns aos outros. E o gesto
primordial do cuidado, o
fundamento do dialogo auténtico e a
condigdo para uma verdadeira
fraternidade. Em todo o ato de escuta



ha duas pessoas: uma que confia,
outra que recebe.

Escutar é reconhecer o outro nao
como objeto, mas como sujeito; olhar
0 outro com amor; prestar atencao
com os sentidos e com o coragao,
permitindo que a sua realidade
molde a nossa resposta. Sem escuta,
0 ato de dar distorce-se. Degenera em
paternalismo quando impomos as
nossas proprias solucoes; em
dependéncia, quando a assisténcia
corroi a liberdade do outro; ou em
projecdo, quando o que damos
reflete os nossos desejos e ndo as
verdadeiras necessidades do outro.
Em todos estes casos, 0 dom humilha
em vez de elevar. Bento XVI
expressou-o com precisdo: «Para que
o0 dom nao humilhe o outro, ndo devo
apenas dar-lhe algo meu, mas dar-me
a mim mesmo; devo fazer parte do
dom como pessoa»™??. A escuta é a
salvaguarda desta presenca pessoal.



Aqui reside a nossa
responsabilidade. As institui¢des, por
mais nobres que sejam, podem
preservar valores, encarnar ideais e
oferecer oportunidades, mas correm
o risco de se tornar estruturas frias
se ndo forem animadas por pessoas
que descobrem e encarnam a logica
da auto-doacdo. E essa possibilidade
existe quando homens e mulheres,
no seu trabalho quotidiano e nas
suas relacgdes diarias, comecam por
abracar a escuta como forma de vida
e principio orientador. SO entdo as
institui¢Oes terdo uma verdadeira
possibilidade de transcender as suas
fungdes: as escolas serdo mais do que
salas de aula, os hospitais mais do
que enfermarias, as empresas mais
do que negocios; poderdo tornar-se
lugares onde a humanidade se
renova, onde a fraternidade floresce
e onde o amor de Deus se torna
tangivel.



Este é o0 legado duradouro de Sao
Josemaria: ndo apenas promover
institui¢Oes, mas inspirar pessoas —
uma a uma — que, ao escutar e ao
darem-se, semeiam amor onde quer
que estejam, para que a sociedade
como um todo se renove e se
converta a uma verdadeira cultura
do dom.

[1] cf. Andrés Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, I11:Los
caminos divinos de la tierra, Rialp
2003, p. 380-383.

[2] Ibid., p. 383.
[3] Ibid., p. 384.
[4] Sdo Josemaria, Sulco, n. 303.

[5] Sdo Josemaria, Amigos de Deus, n.
294.



[6] Sdo Jodo Paulo II, Redemptor
Hominis, n. 10.

[7] Sdo Jodo da Cruz, Cartas, em
Obras completas, ed. Lucinio Ruano
(Burgos, Monte Carmelo, 2001), Carta
26, p. 1041.

[8] K. Sack, “60 Lives, 30 Kidneys, All
Linked”, The New York Times,
18/02/2012.

[9] Fernando Ocariz, “Dilatar o
coracao”, Roma, 29/09/2022.

[10] Joseph Ratzinger, Principles of
Catholic Theology, Ignatius Press,
1987, p. 79-80.

[11] Viktor Frankl, Man’s Search for
Meaning, Beacon Press, 2006, p. 75.

[12] Joseph Ratzinger, Principles of
Catholic Theology, Ignatius Press,
1987, p. 81.

[13] S&o Josemaria, Forja, n. 453.



[14] Francisco, Discurso aos
participantes na Assembleia Plenaria
da Pontificia Academia das Ciéncias
Sociais, “Disability and the human
condition. Changing the social
determinants of disabilities and
building a new culture of inclusion”,
Sala Clementina, 11/04/2024.

[15] S&o Josemaria, Cristo que passa,
“O matrimonio, vocagdo crista”.

[16] S&o Josemaria, Entrevistas a Sdo
Josemaria, n. 91.

[17] Karol Wojtyla, Amor e
responsabilidade.

[18] Ledo XIV, Audiéncia, 20/08/2025.

[19] Bento XVI, Caritas in veritate, n.
38.

[20] Peter Berglar, Opus Dei.Vida y
obra del Fundador Josemaria Escrivd,
Rialp, 6.2 ed., 2002, p. 64.



[21] “Mamen Guitart: La hospitalidad
salvard al mundo”, entrevista de
Alvaro Sanchez Leén, Aceprensa,
03/09/2025.

[22] Bento XVI, Deus caritas est, n. 34.

Pe. Javier del Castillo,
Universidade de Strathmore, 2
de outubro de 2025.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/semear-amor-
colher-uma-cultura-do-dom-um-legado-
de-sao-josemaria/ (09/02/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/semear-amor-colher-uma-cultura-do-dom-um-legado-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/semear-amor-colher-uma-cultura-do-dom-um-legado-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/semear-amor-colher-uma-cultura-do-dom-um-legado-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/semear-amor-colher-uma-cultura-do-dom-um-legado-de-sao-josemaria/

	Semear amor, colher uma cultura do dom: Um legado de São Josemaria
	Índice
	1. Introdução: Strathmore
	2. Semear Amor: «Põe amor onde não há amor e encontrarás amor»
	3. BeDoCare: «É bom que existas. [...] É necessário que existas»
	4. Desafios do Individualismo e do Consumismo
	5. O Legado de São Josemaria na família, no trabalho e no cuidado dos outros
	6. Conclusão: atitude de escuta e “cultura do dom”


