
opusdei.org

Semear amor, colher
uma cultura do dom:
Um legado de São
Josemaria

Durante as conferências
BeDoCare realizadas no Quénia,
em outubro passado, o Pe.
Javier del Castillo, vigário-geral
do Opus Dei, proferiu uma
conferência na qual convidou
os participantes a refletir sobre
a “cultura do dom”, enraizada
no “sim” diário das pessoas, na
generosidade e no espírito de
serviço, em três áreas-chave: a
família, o trabalho profissional,
o cuidado e a caridade social.



19/11/2025

Índice

Introdução: Strathmore
Semear Amor: «Põe amor onde
não há amor e encontrarás
amor»
BeDoCare: «É bom que existas.
[...] É necessário que existas»
Os desafios do individualismo e
do consumismo
O legado de São Josemaria na
família, no trabalho e no
cuidado dos outros
Conclusão: atitude de escuta e
“cultura do dom”

1. 
2. 

3. 

4. 

5. 

6. 



1. Introdução: Strathmore

Em 1957, Mons. Gastone Perrelli,
Delegado Apostólico para a África
Oriental e Ocidental, pediu a São
Josemaria, fundador do Opus Dei,
que promovesse uma universidade
com espírito católico no Quénia.
Naquele momento, o país caminhava
para a independência, alcançada em
dezembro de 1963. Dois membros do
Opus Dei chegaram a Nairobi em
1958 e, em 1961, teve início 
Strathmore College.

Strathmore foi o primeiro college
interracial da África Oriental. Fora
fundado com a condição expressa de
ser “interracial” e “aberto a não
católicos e não cristãos”[1]. Em 1962,
as mulheres do Opus Dei fundaram,
com as mesmas condições, Kianda
College[2]. O mesmo critério orientou
os inícios do Opus Dei na Nigéria e
noutras partes do continente
africano[3]: «Não há senão uma raça,



a raça dos filhos de Deus»[4],
proclamou muitas vezes São
Josemaria. Do ponto de vista
institucional, tratou-se de uma
realização extraordinária, um
verdadeiro sinal de fraternidade
antecipada ao seu tempo. Mas o
núcleo da reflexão de hoje é este:
para que as instituições prosperem e
perdurem ao longo da história,
precisam de algo mais do que ideais
nobres e estruturas sólidas.
Necessitam do “sim” diário das
pessoas que as integram – a sua
generosidade, compromisso e
espírito de serviço – para lhes dar
vida. Com essa resposta viva, mesmo
as instituições maiores e mais
expostas à rigidez não só subsistem,
como se tornam fontes de renovação
e fecundidade para gerações. É esta a
tensão criativa que percorre a
história: as estruturas são
necessárias, mas uma cultura do dom
é igualmente vital.



Strathmore e Kianda não são apenas
monumentos a uma visão passada;
são um convite contínuo. Cada
geração de professores, estudantes e
funcionários é chamada a escolher
de novo, a tornar a abertura, a
liberdade e a fraternidade uma
realidade viva, e não apenas belas
palavras na página da missão de um 
site na Internet. É precisamente por
isso que BeDoCare começa com a
palavra BE (SER): só ao convertermo-
nos, ao moldarmos quem somos
interiormente, o nosso fazer (DO) e o
nosso cuidar (CARE) podem ter a
profundidade e a consistência
necessárias para sustentar uma
verdadeira cultura do dom.

2. Semear Amor: «Põe amor
onde não há amor e
encontrarás amor»

A sementeira é uma das imagens de
esperança mais marcantes na
Escritura. Uma semente é pequena e



frágil, e facilmente passa
despercebida. Contudo, uma vez na
terra, contém um poder oculto. Jesus
diz-nos: «Saiu o semeador para
semear a sua semente» (Lc 8, 5). E o
semeador espalha não com
moderação, mas em abundância,
quase temerariamente, confiando a
Deus a colheita.

O amor funciona da mesma forma:
dado livremente, para além de
qualquer cálculo, dá fruto porque
Deus o faz crescer. São Josemaria via
no gesto do semeador a
magnanimidade do próprio Deus, e
também o modo como o Opus Dei
devia estender-se: difundindo a
semente da santidade
generosamente, em todas as
circunstâncias, abundantemente,
sem distinção de pessoas ou
ambientes, sem interesse próprio. A
sua mensagem é a chamada
universal à santidade:



«Chama cada um à santidade, pede
amor a cada um: jovens e velhos,
solteiros e casados, sãos e doentes,
cultos e ignorantes, trabalhem onde
quer que trabalhem, estejam onde
quer que estejam»[5].

Semear é partilhar o amor que
recebemos. Cada coração ganho para
Cristo torna-se um novo semeador. E
cada pequeno dom – um gesto de
paciência, uma palavra de incentivo,
um sacrifício escondido – prolonga a
corrente.

São João Paulo II recordou-nos: «O
homem não pode viver sem amor.
Ele permanece para si próprio um
ser incompreensível [...] se não lhe
for revelado o amor, se ele não se
encontra com o amor, se o não
experimenta e se o não torna algo
seu próprio, se nele não participa
vivamente»[6].

Semear amor é, portanto, o início de
uma nova cultura. Mas deve ser feito



ao estilo de Deus: com a mão aberta,
confiante, generosa.

São João da Cruz exprimiu-o assim:
«Põe amor onde não há amor e
encontrarás amor»[7].

Isto acontece quando damos
livremente aos outros e criamos as
condições para uma resposta
igualmente livre, pois um dom deixa
de ser dom quando traz consigo a
expectativa de recompensa. Esta
dinâmica dá origem a uma espiral de
doação que é também dar vida, um
processo cujos efeitos desafiam
qualquer quantificação. Um exemplo
notável ocorreu nos Estados Unidos,
em 2011, quando um dador de rim
altruísta, agindo sem qualquer
benefício pessoal, iniciou uma cadeia
nacional de transplantes. A sua
decisão desencadeou uma sequência
de trocas que salvou dezenas de
vidas, demonstrando o efeito dominó



incalculável da verdadeira
generosidade[8].

3. BeDoCare: «É bom que
existas. [...] É necessário que
existas»

A nossa identidade mais profunda é
sermos filhos de Deus. É a fonte do
nosso significado. Daí nasce o desejo
de nos tratarmos uns aos outros
como verdadeiros irmãos e irmãs,
filhos do mesmo Pai, partilhando a
mesma dignidade. E a forma
concreta de viver esta identidade é
através do dom de si: amando-nos e
cuidando-nos mutuamente. Como
declarou o prelado do Opus Dei na
primeira Conferência BeDoCare,
«somos corresponsáveis por cuidar
do mundo, estabelecendo relações
baseadas na caridade, na justiça e no
respeito, sobretudo superando a
doença da indiferença»[9].



De facto, somos corresponsáveis pelo
crescimento uns dos outros. Como
explica o Cardeal Ratzinger: «O
homem é essa estranha criatura que
necessita não só do nascimento
físico, mas também da valorização
para subsistir. Esta é a raiz do que
chamamos hospitalidade ou cuidado
[...] Para que um indivíduo se aceite
a si mesmo, alguém deve dizer-lhe:
“É bom que existas”. Deve dizê-lo,
não com palavras, mas com aquele
ato de todo o ser que chamamos
amor. Porque a forma do amor é
querer a existência do outro e, ao
mesmo tempo, fazê-la florescer de
novo. A chave do eu reside no tu; o
caminho para o tu passa pelo eu»[10].

Viktor Frankl, o psiquiatra vienense
no campo de concentração de
Auschwitz, experimentou esse amor
que lhe deu vida quando um dia um
capataz lhe deu em segredo um
pedaço de pão. Ele afirma: «Foi
muito mais do que o pequeno pedaço



de pão que me comoveu até às
lágrimas naquele momento. Foi o
“algo” humano que este homem
também me deu: a palavra e o olhar
que acompanharam o presente»[11].
Se isto pode acontecer a nível
humano, com o advento do
cristianismo, como acrescenta Joseph
Ratzinger, já não dizemos apenas ao
outro “é bom que existas”, mas “é
necessário que existas”[12]. Esta é a
raiz do cuidado. Não é pena nem
condescendência, mas o
reconhecimento da dignidade do
outro, enraizada na imagem de Deus
que nele habita.

O legado de São Josemaria não é
principalmente teórico, mas
existencial. Ele iniciou na Igreja um
caminho de santificação na vida
corrente. Descobrir Deus no trabalho
e na vida quotidiana muda a nossa
forma de ver os outros: todos
merecem amor e justiça; todos são
dignos da nossa auto-doação. É isso



que se está a fazer em BeDoCare:
recordar a cada pessoa que a sua
existência não só é boa, mas
necessária, e que na sua fragilidade
convoca o melhor da nossa
humanidade.

Como São Josemaria repetia muitas
vezes: «Tu, pela tua condição de
cristão, não podes viver de costas
para nenhuma inquietação, para
nenhuma necessidade dos homens,
teus irmãos»[13].

4. Desafios do Individualismo
e do Consumismo

Mas esta perspetiva encontra um
ambiente hostil. O individualismo
impele-nos a agarrar, acumular e
medir cada relação pelo benefício; o
consumismo alimenta uma
insatisfação permanente, deixando
pessoas e sociedades inquietas e
fechadas em si mesmas. Juntos,
corroem os laços pessoais e



comunitários, deixando os mais
frágeis – os doentes, os pobres, os
não-nascidos, os idosos, os migrantes
– numa situação ainda mais
vulnerável. O resultado é a
fragmentação e até a agressividade,
porque acabamos por defender “o
que é nosso” a qualquer preço.

Esta combinação conduz ao que o
Papa Francisco chamou “cultura do
descarte”: «Há quem presuma poder
determinar, com base em critérios
utilitaristas e funcionais, quando
uma vida tem valor e merece ser
vivida. Este tipo de mentalidade pode
levar a graves violações dos direitos
dos mais frágeis, a grandes injustiças
e desigualdades, quando se é guiado
predominantemente pela lógica do
lucro, da eficácia ou do êxito»[14].

A tentação é manter estes desafios no
plano abstrato. Mas não são
abstratos: invadem os espaços mais
íntimos da vida. Fraturam a família,



reduzem o trabalho a mera
transação e desgastam o cuidado
mútuo. Eis porque o legado de São
Josemaria nos interpela com tanta
urgência. E porque a lógica do dom
deve ser replantada precisamente
onde o individualismo e o
consumismo mais profundamente
nos ferem.

5. O Legado de São Josemaria
na família, no trabalho e no
cuidado dos outros

a. O dom na família

A família é a primeira escola do dom.
No ambiente familiar, os atos
escondidos de serviço – lavar a loiça,
tratar uma ferida, passar a roupa
para um evento especial – tornam-se
numa aprendizagem quotidiana do
amor.

Esta convicção levou São Josemaria a
afirmar que o matrimónio é uma



vocação cristã, um chamamento de
Deus[15]: «Os esposos cristãos têm de
ter consciência de que são chamados
a santificar-se santificando, a ser
apóstolos, e de que o seu primeiro
apostolado está no lar. Devem
compreender a obra sobrenatural
que significa a fundação de uma
família, a educação dos filhos, a
irradiação cristã na sociedade»[16].

Para muitos, a “família” inclui
naturalmente uma rede alargada de
primos, tios, tias e avós. Uma criança
não cresce sozinha; é criada por toda
uma comunidade. Os avós
transmitem sabedoria, os irmãos
mais velhos assumem
responsabilidades em relação aos
mais novos e os parentes intervêm
quando os pais enfrentam
dificuldades. Os fardos e as alegrias
de um lar são partilhados por todos.
Esta solidariedade viva nasce de se
pertencer uns aos outros e de



reconhecer que todos somos filhos de
Deus.

Mas o consumismo mina tudo isto.
Ao fazer-nos esquecer Deus,
desvincula a sexualidade do dom,
reduzindo-a, no essencial, a
mercadoria. Os filhos transformam-
se em “direitos” ou em “produtos”
indesejados. A própria vida familiar
é remodelada pela dominação e pelo
interesse próprio.

O antídoto é redescobrir a
complementaridade como auto-
doação. Como ensinou João Paulo II:
«A pessoa humana […] nunca deve
ser tratada por outra como meio para
um fim; a pessoa é um bem para o
qual a única atitude adequada é o
amor»[17].

Também os filhos são um dom, não
uma propriedade. Muitas vezes são
chamados “a riqueza da família”, em
algumas sociedades, não no sentido
económico. São a verdadeira riqueza



porque encarnam a esperança e a
continuidade.

Na família, as crianças “respiram”
amor através dos pais, irmãos e
parentes. Aprendem a partilhar e a
dialogar, a ver-se como filhos e
irmãos, a reconhecer a justiça e a
praticar tanto o perdão como o
aceitar o perdão. Assim descobrem a
sua própria vulnerabilidade e a dos
outros.

A família torna-se, assim, a escola
onde se formam atitudes que
moldarão a vida social mais ampla.
Entre estas, o perdão e a
reconciliação destacam-se como
essenciais num mundo marcado
pelas feridas que infligimos uns aos
outros. As disputas familiares
resolvem-se muitas vezes com a
mediação dos mais velhos, que
ensinam que a paz vale mais do que
o orgulho. É aqui que começa a



reconciliação: no lar, na aldeia, ao
redor da lareira familiar.

E não fica por aí. As lições
aprendidas nestas pequenas
reconciliações difundem-se pela
sociedade. Quando as famílias
aprendem a perdoar, as
comunidades tornam-se capazes de
paz. Quando o perdão falha em casa,
a sua ausência sente-se muito para
além dela, alimentando ciclos de
hostilidade e divisão, até mesmo –
como vemos hoje – guerras e
conflitos que marcam nações
inteiras. Nesse sentido, o perdão
aprendido em casa torna-se cada vez
mais vital para o nosso mundo.

O perdão é, de facto, o ato mais
gratuito de todos, devolvendo bem
por mal. Como afirma o Papa Leão
XIV: «O verdadeiro perdão não
espera pelo o arrependimento, mas
oferece-se primeiro, como dom



gratuito, ainda antes de ser
acolhido»[18].

Assim, a família não é apenas uma
unidade privada: é o viveiro de uma
cultura do dom para a sociedade,
onde cada membro é necessário e
ninguém se sente isolado dos outros.
É aí, nessas redes de parentesco e
cuidado, que a própria vida se dá
livremente e, por isso, apenas cresce
em significado quando se entrega tão
livremente quanto se recebeu. Como
ensina Jesus: «Recebestes de graça,
dai de graça» (Mt 10, 8); ou como diz
o provérbio suaíli, Mti haukui bila
mizizi – uma árvore não cresce sem
raízes – lembrando que o dom da
vida se sustenta e transmite na
família e na comunidade.

b. O dom no trabalho profissional

O trabalho é outro campo
privilegiado para a auto-doação.
Contudo, o individualismo e o
consumismo distorcem-lhe o



significado desde lados opostos. O
individualismo reduz o trabalho à
procura do ganho pessoal, ou trata-o
como um fardo a evitar, separado da
solidariedade. O consumismo, por
sua vez, empurra-nos para o 
workaholism – uma produção
constante para um consumo
constante – e mede o valor do
trabalho apenas em benefícios
materiais. Ambos deixam a pessoa
vazia, porque obscurecem o sentido
mais profundo do trabalho.

Longe de considerar o trabalho como
mera sobrevivência ou conquista,
São Josemaria ensina antes que
devemos trabalhar bem – com
diligência, responsabilidade e
competência – sem permitir que o
trabalho se converta num ídolo que
devore a vida familiar e interior.

Mas trabalhar bem e com justiça,
embora sendo essencial, não basta.
Se se reduz ao mero cumprimento



contratual, o trabalho arrisca-se a ser
esvaziado e a perder o espaço para o
sentido humano e espiritual que é
chamado a transportar. A este
respeito, Bento XVI oferece uma ideia
fundamental em Caritas in Veritate:
«Se, no passado, era possível pensar
que havia necessidade primeiro de
procurar a justiça e que a gratuidade
intervinha depois como um
complemento, hoje é preciso afirmar
que, sem a gratuidade, não se
consegue sequer realizar a
justiça»[19].

O que o trabalho precisa, portanto, é
da lógica do dom – e não apenas para
que inclua a dimensão transcendente
da caridade: como Bento XVI indica,
precisa dela para permanecer justo e
não descambar na injustiça. Em
palavras de São Josemaria, o
trabalho é o lugar onde o cristão atua
como “fermento na massa”,
transformando-se a si mesmo, os
seus colegas e até a própria tarefa



num sacrifício agradável a Deus. E,
ao fazê-lo, preserva-o da corrupção.

Esta ideia encontra eco natural em
África, onde o espírito cultural se
exprime vivamente na palavra 
Harambee: “unamo-nos” ou
“puxemos juntos”. Harambee não é
apenas um lema; é um estilo de vida
em que as comunidades unem forças
para alcançar o que nenhum
indivíduo conseguiria sozinho:
construir uma escola, apoiar uma
família em crise, ou assegurar que
um casamento ou funeral seja
celebrado com dignidade. Cada
pessoa contribui segundo as suas
possibilidades, e todos juntos fazem a
comunidade elevar-se.

Aplicado à vida profissional, este
princípio ilumina a santificação do
trabalho como serviço e
solidariedade, com exemplos como:
um médico que dedica tempo extra a
um doente que não pode pagar; um



professor que acompanha alunos em
dificuldade depois das aulas; ou um
empresário que oferece salários
justos e políticas favoráveis à família.

Todos estes casos encarnam o
espírito de Harambee e são sementes
de uma cultura do dom. Assim, o
trabalho torna-se mais do que uma
transação: transforma-se numa
vocação. Deixa de ser um ídolo ou
uma fuga e converte-se em
participação no amor criador e
redentor de Deus por todos, e não
apenas por nós mesmos.

Tal como a família é a escola do dom,
também o local de trabalho se torna
numa segunda escola onde o
trabalho quotidiano, unido ao
serviço, nos ensina a “puxar juntos” e
a construir a sociedade sobre o firme
alicerce da auto-doação.

c. O dom no cuidado e na caridade
social



Finalmente, o cuidado e a caridade
social. São Josemaria, nos primeiros
dias do Opus Dei, procurou fortaleza
entre os mais pobres de Madrid.

«Fui procurar fortaleza nos bairros
mais pobres de Madrid. Horas e
horas por todo o lado, todos os dias, a
pé de um lado para o outro, entre
pobres envergonhados e pobres
miseráveis, que não tinham
absolutamente nada; entre crianças
com ranho na boca, sujas, mas
crianças, o que quer dizer almas
agradáveis a Deus. […] Fui procurar
os meios para fazer a Obra de Deus
em todos esses sítios. […] A fortaleza
humana da Obra foram os
doentes»[20].

Esta intuição – de que cuidar do mais
frágil fortalece quem dá – continua a
ser profética. O individualismo e o
consumismo escondem a fragilidade
idolatrando a independência. No
entanto, é precisamente na



vulnerabilidade que descobrimos a
nossa humanidade comum. A
doença, a pobreza e a velhice não são
ameaças à dignidade, mas momentos
em que essa dignidade brilha com
maior clareza.

O cuidado, portanto, é crucial: é a
resposta humana e humanizadora à
fragilidade, mas deve ser dado
livremente e de forma pessoal. Na
verdade, o cuidado é mais do que
uma tarefa; é uma forma de
relacionar-se que reconhece a nossa
condição partilhada. Ao reconhecer a
nossa própria vulnerabilidade e a
dos outros, redescobrimos a
interdependência humana.

Isto tem consequências concretas: o
desenvolvimento dos cuidados
paliativos, o apoio às famílias com
pessoas dependentes, o
reconhecimento das profissões
orientadas para o cuidado e a
promoção da sua dignidade, bem



como uma maior valorização das
dimensões espirituais, psicológicas e
emocionais da vida, são apenas
alguns exemplos que nascem da
experiência de pessoas com uma
missão de cuidar e que, através do
seu testemunho pessoal, inspiraram
e fortaleceram muitas destas
profissões diretamente envolvidas na
caridade social.

Quando existe uma cultura do
cuidado e, portanto, do dom,
superamos perspetivas
individualistas. Como explica Mamen
Guitart, uma profissional dedicada
ao cuidado:

«Só as pessoas sabem cuidar, e todos
aprendemos a cuidar quando somos
cuidados. É natural dar o que
recebemos, e é lógico que esse
atendimento não se limite ao âmbito
privado de uma casa ou de uma
instituição. A cultura do cuidado
difunde-se em cascata, e por isso



acaba por repercutir em toda a
sociedade. Uma sociedade melhor
deveria procurar educar pessoas
capazes de cuidar. Isso seria uma
bomba atómica contra o
individualismo. A cultura do cuidado
é tão elementar, tão importante e tão
humanizante que deveria fazer parte
das linhas estratégicas de qualquer
sociedade que aspire a um
verdadeiro progresso»[21].

Esta deveria, de facto, ser a missão
distintiva de todas as iniciativas aqui
representadas. Os seus projetos
certamente resolverão problemas
concretos, mas se forem
acompanhados por pessoas que
descobrem e se inspiram no ideal de
se doar livremente aos outros,
também brilharão como uma luz
para a sociedade. O Estado, as
empresas, as famílias e as
comunidades olhar-vos-ão: para as
vossas prioridades, a vossa cultura, a
vossa atenção a cada pessoa e os



princípios que vos guiam. Levarão
uma luz particular, capaz de
iluminar toda a sociedade com uma
visão de cuidado enraizada na
dignidade humana.

6. Conclusão: atitude de
escuta e “cultura do dom”

Depois de tudo o que foi dito sobre a
cultura do dom, sobre o cuidado,
sobre o trabalho, sobre as
instituições, qual é o primeiro passo
decisivo? A resposta, embora simples
em aparência, é profunda: devemos
começar por escutar.

Escutar não é meramente uma
técnica; é uma disposição interior da
alma pela qual abrimos livremente
as nossas mentes e os nossos
corações uns aos outros. É o gesto
primordial do cuidado, o
fundamento do diálogo autêntico e a
condição para uma verdadeira
fraternidade. Em todo o ato de escuta



há duas pessoas: uma que confia,
outra que recebe.

Escutar é reconhecer o outro não
como objeto, mas como sujeito; olhar
o outro com amor; prestar atenção
com os sentidos e com o coração,
permitindo que a sua realidade
molde a nossa resposta. Sem escuta,
o ato de dar distorce-se. Degenera em
paternalismo quando impomos as
nossas próprias soluções; em
dependência, quando a assistência
corrói a liberdade do outro; ou em
projeção, quando o que damos
reflete os nossos desejos e não as
verdadeiras necessidades do outro.
Em todos estes casos, o dom humilha
em vez de elevar. Bento XVI
expressou-o com precisão: «Para que
o dom não humilhe o outro, não devo
apenas dar-lhe algo meu, mas dar-me
a mim mesmo; devo fazer parte do
dom como pessoa»[22]. A escuta é a
salvaguarda desta presença pessoal.



Aqui reside a nossa
responsabilidade. As instituições, por
mais nobres que sejam, podem
preservar valores, encarnar ideais e
oferecer oportunidades, mas correm
o risco de se tornar estruturas frias
se não forem animadas por pessoas
que descobrem e encarnam a lógica
da auto-doação. E essa possibilidade
existe quando homens e mulheres,
no seu trabalho quotidiano e nas
suas relações diárias, começam por
abraçar a escuta como forma de vida
e princípio orientador. Só então as
instituições terão uma verdadeira
possibilidade de transcender as suas
funções: as escolas serão mais do que
salas de aula, os hospitais mais do
que enfermarias, as empresas mais
do que negócios; poderão tornar-se
lugares onde a humanidade se
renova, onde a fraternidade floresce
e onde o amor de Deus se torna
tangível.



Este é o legado duradouro de São
Josemaria: não apenas promover
instituições, mas inspirar pessoas –
uma a uma – que, ao escutar e ao
darem-se, semeiam amor onde quer
que estejam, para que a sociedade
como um todo se renove e se
converta a uma verdadeira cultura
do dom.

[1] cf. Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, III:Los
caminos divinos de la tierra, Rialp
2003, p. 380-383.

[2] Ibid., p. 383.

[3] Ibid., p. 384.

[4] São Josemaria, Sulco, n. 303.

[5] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
294.



[6] São João Paulo II, Redemptor
Hominis, n. 10.

[7] São João da Cruz, Cartas, em 
Obras completas, ed. Lucinio Ruano
(Burgos, Monte Carmelo, 2001), Carta
26, p. 1041.

[8] K. Sack, “60 Lives, 30 Kidneys, All
Linked”, The New York Times,
18/02/2012.

[9] Fernando Ocáriz, “Dilatar o
coração”, Roma, 29/09/2022.

[10] Joseph Ratzinger, Principles of
Catholic Theology, Ignatius Press,
1987, p. 79-80.

[11] Viktor Frankl, Man’s Search for
Meaning, Beacon Press, 2006, p. 75.

[12] Joseph Ratzinger, Principles of
Catholic Theology, Ignatius Press,
1987, p. 81.

[13] São Josemaria, Forja, n. 453.



[14] Francisco, Discurso aos
participantes na Assembleia Plenária
da Pontifícia Academia das Ciências
Sociais, “Disability and the human
condition. Changing the social
determinants of disabilities and
building a new culture of inclusion”,
Sala Clementina, 11/04/2024.

[15] São Josemaria, Cristo que passa,
“O matrimónio, vocação cristã”.

[16] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 91.

[17] Karol Wojtyla, Amor e
responsabilidade.

[18] Leão XIV, Audiência, 20/08/2025.

[19] Bento XVI, Caritas in veritate, n.
38.

[20] Peter Berglar, Opus Dei.Vida y
obra del Fundador Josemaría Escrivá,
Rialp, 6.ª ed., 2002, p. 64.



[21] “Mamen Guitart: La hospitalidad
salvará al mundo”, entrevista de
Álvaro Sánchez León, Aceprensa,
03/09/2025.

[22] Bento XVI, Deus caritas est, n. 34.

Pe. Javier del Castillo,
Universidade de Strathmore, 2
de outubro de 2025.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/semear-amor-
colher-uma-cultura-do-dom-um-legado-

de-sao-josemaria/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/semear-amor-colher-uma-cultura-do-dom-um-legado-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/semear-amor-colher-uma-cultura-do-dom-um-legado-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/semear-amor-colher-uma-cultura-do-dom-um-legado-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/semear-amor-colher-uma-cultura-do-dom-um-legado-de-sao-josemaria/

	Semear amor, colher uma cultura do dom: Um legado de São Josemaria
	Índice
	1. Introdução: Strathmore
	2. Semear Amor: «Põe amor onde não há amor e encontrarás amor»
	3. BeDoCare: «É bom que existas. [...] É necessário que existas»
	4. Desafios do Individualismo e do Consumismo
	5. O Legado de São Josemaria na família, no trabalho e no cuidado dos outros
	6. Conclusão: atitude de escuta e “cultura do dom”


