opusdei.org

Semana Santa com o
Papa Francisco
(2023)

Homilias das celebracdes
liturgicas do Papa Francisco
durante a Semana Santa:
Domingo de Ramos, Quinta-
feira Santa, Sexta-feira Santa,
Vigilia Pascal e Domingo de
Pascoa.

09/04/2023

Domingo de Ramos - Audiéncia de
Quarta-feira - Missa Crismal de
Quinta-feira Santa / Santa Missa da



Ceia do Senhor de Quinta-feira
Santa - Celebracdo da Paixdo do
Senhor de Sexta-feira Santa / Via
Sacra - Sabado Santo Vigilia Pascal
- Domingo de Pascoa / Béncao Urbi
et Orbi

Calendario das cerimonias
presididas pelo Papa Francisco.

» domingo 2, Domingo de Ramos,
Santa Missa as 9:00 (10:00 em Roma).

* 5.2 feira 6, Quinta-feira Santa, Santa
Missa Crismal as 8:30 (9:30 em
Roma).

» 6.2 feira 7, Sexta-feira Santa, Paixao
do Senhor as 16:00 (17:00 em Roma).

» 6.2 feira 7, Sexta-feira Santa, Via
Sacra as 20:15 (21:15 em Roma).


https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2023/documents/ns_lit_doc_20230407_via-crucis-meditazioni_po.html
https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2023/documents/ns_lit_doc_20230407_via-crucis-meditazioni_po.html

* sabado 8, Sdbado Santo, Vigilia
Pascal a las 18:30 (19:30 em Roma).

* domingo 9, Domingo de Pascoa,
Santa Missa as 9:00 (10:00 em Roma).
E Béncdo Urbi et Orbi as 11:00 (12:00
em Roma).

Domingo de Ramos. 2 de abril de
2023

«Meu Deus, meu Deus, porque Me
abandonaste?» (Mt 27, 46): é a
invocacdo que a Liturgia nos fez
repetir hoje no Salmo Responsorial
(cf. Sal 22/21, 2), sendo também — no
Evangelho que ouvimos - a unica
pronunciada na cruz por Jesus.
Representam, pois, as palavras que
nos conduzem ao cora¢ao da paixao
de Cristo, ao ponto culminante dos
sofrimentos que padeceu para nos
salvar. «<Porque Me abandonaste?».



Muitos foram os sofrimentos de Jesus
e, sempre que ouvimos a narracdo da
paixdo, penetram-nos na alma.
Foram sofrimentos do corpo:
pensemos nas bofetadas, nas
pancadas, na flagelacdo, na coroa de
espinhos, na tortura da cruz. Foram
sofrimentos da alma: a traicdo de
Judas, as negacoes de Pedro, as
condenacdes religiosa e civil, a
zombaria dos guardas, os insultos ao
pé da cruz, a rejeicdo de tantos, a
faléncia de tudo, o abandono dos
discipulos. E contudo, no meio de
todo este sofrimento, restava a Jesus
uma certeza: a proximidade do Pai.
Mas agora acontece o impensavel;
antes de morrer, clama: «Meu Deus,
meu Deus, porque Me abandonaste?»
O abandono de Jesus.

Estamos perante o sofrimento mais
dilacerante, que € o sofrimento do
espirito: na hora mais tragica, Jesus
experimenta o abandono por parte
de Deus. Antes disto, nunca chamara



o Pai pelo nome genérico de Deus.
Para nos fazer sentir a intensidade
daquele momento, o Evangelho
apresenta a frase também em
aramaico; dentre as palavras
pronunciadas por Jesus na cruz, esta
€ a unica que nos chega na lingua
original. O acontecimento real é o
abaixamento extremo, ou seja, 0
abandono de seu Pai, o abandono de
Deus. Aquilo que o Senhor chega a
sofrer por nosso amor, até temos
dificuldade de o entender. Vé o céu
fechado, experimenta o viver no seu
amargo limite, o naufragio da
existéncia, o colapso de toda a
certeza: grita «o porqué dos
porqués». «Tu, 6 Deus, porqué?»

«Meu Deus, meu Deus, porque Me
abandonaste?» Na Biblia, o verbo
«abandonar» é forte; aparece em
momentos de dor extrema: em
amores fracassados, rejeitados e
traidos; em filhos enjeitados e
abortados; em situacdes de repudio,



viuvez e orfandade; em casamentos
gorados, em exclusdes que privam
dos lacos sociais, na opressao da
injustica e na soliddo da doenca. Em
suma, nas mais drasticas
dilaceragdes dos vinculos, aplica-se
esta palavra: «abandono». Cristo
levou tudo isto para a cruz, ao
carregar sobre Si o pecado do
mundo. E, no auge, Ele - Filho
unigénito e predileto — experimentou
a situacdo mais estranha no seu caso:
o abandono, a distancia de Deus.

E porque foi tdo longe? Por nds; nao
ha outra resposta. Por nds. Irmaos e
irmas, isto hoje ndo é um espetaculo.
Cada um de nos, ouvindo referir o
abandono sofrido por Jesus, diga
para si mesmo: por mim. Este
abandono é o pre¢o que pagou por
mim. Fez-Se solidario com cada um
de nods até ao ponto extremo, para
estar connosco até ao fim.
Experimentou o abandono para ndo
nos deixar reféns da desolacdo e



permanecer ao nosso lado para
sempre. Fé-lo por mim, por ti, para
que, quando eu, tu ou qualquer outro
se vir encurralado a parede, perdido
num beco sem saida, precipitado no
abismo do abandono, sorvido no
redemoinho de tantos «porqués» sem
resposta, saibamos que ha uma
esperanca: Ele, uma esperanca para
ti, para mim. Nao € o fim, porque
Jesus esteve ali e agora esta contigo:
Ele que sofreu a distancia causada
pelo abandono para acolher no seu
amor todas as nossas distancias. A
fim de que possa cada um de nos
dizer: nas minhas quedas (cada um
de noés caiu tantas vezes!), na minha
desolacdo, quando me sinto traido ou
trai os outros, quando me sinto
descartado ou descarto os outros,
quando me sinto abandonado ou
abandonei os outros, pensemos que
Ele foi abandonado, traido,
descartado. Nisto encontramo-Lo a
Ele. Quando me sinto transviado e
perdido, quando ndo aguento mais,



Ele estd comigo; nos meus tantos
porqués sem resposta, Ele esta neles.

E assim que o Senhor nos salva: a
partir de dentro dos nossos
«porqués». De 14, descerra a
esperanc¢a que ndo desilude. De facto,
na cruz, enquanto experimenta o
abandono extremo, ndo Se deixa cair
no desespero — este é o limite —, mas
reza e entrega-Se: grita o seu
«porqué» com as palavras de um
Salmo (22/21, 2) e entrega-Se nas
maos do Pai, embora O sinta distante
(cf. Lc 23, 46) ou nem O sinta sequer,
porque Se encontra abandonado. No
abandono, entrega-Se. No abandono,
continua a amar os Seus que O
deixaram sozinho. No abandono,
perdoa aos que O crucificaram (cf. Lc
23, 34). E assim o abismo dos nossos
intimeros males é imerso num amor
maior, de tal modo que cada uma das
nossas separacoes se transforma em
comunhdo.



Irmaos e irmads, um amor assim
como o de Jesus, que da tudo por nos,
até ao fim, é capaz de transformar os
nossos coragdes de pedra em
coracdes de carne. £ um amor de
piedade, ternura e compaixao. Este é
0 estilo de Deus: proximidade,
compaixao e ternura. Deus € assim.
Cristo, abandonado, impele-nos a
procura-Lo e a ama-Lo nos
abandonados. Porque neles, ndo
temos apenas necessitados, mas
temo-Lo a Ele, Jesus Abandonado,
Aquele que nos salvou descendo até
ao fundo da nossa condi¢do humana.
Ele estd com cada um deles,
abandonados até a morte... Penso
naquele homem sem-abrigo, alemao,
que morreu sob a colunata, sozinho,
abandonado. E Jesus para cada um
de nos. Muitos precisam da nossa
proximidade, tantos abandonados.
Também eu preciso que Jesus me
acaricie e Se aproxime de mim, e,
para isso, vou encontra-Lo nos
abandonados, nas pessoas sozinhas.



Ele deseja que cuidemos dos irmdaos e
irmas que mais se parecem com Ele,
com Ele no ato extremo do
sofrimento e da soliddo. Hoje,
queridos irmdos e irmas, ha tantos
«cristos abandonados». Ha povos
inteiros explorados e deixados a
propria sorte; ha pobres que vivem
nas encruzilhadas das nossas
estradas e cujo olhar ndo temos a
coragem de fixar; ha migrantes, que
jd ndo sdo rostos, mas numeros; ha
reclusos rejeitados, pessoas
catalogadas como problema. Mas ha
também muitos cristos abandonados
invisiveis, escondidos, que sdo
descartados de forma «elegante»:
criancas impedidas de nascer, idosos
deixados sozinhos — podem
porventura ser o teu pai, a tua mae, o
avo, a avo, abandonados nos lares de
terceira idade —, doentes ndo
visitados, pessoas portadoras de
deficiéncia ignoradas, jovens que
sentem dentro um grande vazio sem
que ninguém escute



verdadeiramente o seu grito de dor.
E ndo encontram outra estrada sendo
o suicidio. Os abandonados de hoje.
Os cristos de hoje.

Jesus abandonado pede-nos para
termos olhos e coragdo para os
abandonados. Para nos, discipulos do
Abandonado, ninguém pode ser
marginalizado, ninguém pode ser
deixado a si mesmo; porque —
recordemo-lo — as pessoas rejeitadas
e excluidas sdo icones vivos de Cristo,
recordam-nos o seu amor louco, o
seu abandono que nos salva de toda
a solidao e desolacdo. Irmdos e
irmas, pecamos hoje esta graca:
saber amar Jesus abandonado e
saber amar Jesus em cada
abandonado, em cada abandonada.
Pecamos a graca de saber ver, saber
reconhecer o Senhor que continua a
clamar neles. Ndo permitamos que a
sua voz se perca no siléncio
ensurdecedor da indiferenca. Nao
fomos deixados sozinhos por Deus;



cuidemos de quem € deixado so0.
Entdo, s6 entdo, faremos nossos os
desejos e os sentimentos d’Aquele
que por nos «Se esvaziou a Si
mesmo» (Flp 2, 7).

Esvaziou-se totalmente por nos.

Audiéncia de Quarta-feira. "O
Crucificado, fonte de esperanca”

Estimados irmdos e irmds, bom dia!

No domingo passado a Liturgia fez-
nos ouvir a Paixao do Senhor. Ela
termina com as seguintes palavras:
«Selaram a pedra» (Mt 27, 66). Tudo
parece ter acabado. Para os
discipulos de Jesus, aquela pedra
marca o fim da esperanga. O Mestre
foi crucificado, morto da maneira
mais cruel e humilhante, pendurado
num patibulo infame fora da cidade:



um fracasso publico, o pior final
possivel — naquela época era o pior.
Pois bem, aquele desanimo que
oprimia os discipulos ndo nos é
totalmente estranho hoje. Também
em nos se adensam pensamentos
obscuros e sentimentos de
frustracdo: por que tanta indiferenca
em relacdo a Deus? Isto € curioso:
por que tanta indiferenca em relacdo
a Deus? Por que tanto mal no
mundo? Mas, reparai, ha o mal no
mundo! Por que as desigualdades
continuam a aumentar e ndo chega a
paz tdo almejada? Por que somos
apegados assim a guerra, a fazer mal
uns aos outros? E, no corac¢ao de cada
um, quantas expetativas esvaecidas,
quantas desilusdes! E ainda aquela
sensacdo de que os tempos passados
eram melhores e de que no mundo,
talvez até na Igreja, as coisas ndo sao
como outrora... Em sintese, até hoje a
esperanca parece as vezes selada sob
a pedra da desconfianca. Convido
cada um de v0s a pensar nisto: onde



estd a tua esperanca? Tu tens uma
esperanca viva ou selaste-a ali, ou
puseste-a na gaveta como uma
lembranca? Mas a tua esperanca
impele-te a caminhar ou é uma
recordacdo romantica como se fosse
algo que ndo existe? Onde esta a tua
esperanca hoje?

Na mente dos discipulos permanecia
fixa uma imagem: a cruz. E ali
acabou tudo. Ali estava concentrado
o fim de tudo. Mas pouco tempo
depois descobririam na propria cruz
um novo inicio. Prezados irmaos e
irmas, é assim que a esperanca de
Deus germina, nasce e renasce nos
buracos negros das nossas
expetativas desiludidas; e ela, a
esperanca verdadeira, ao contrario,
nunca desilude! Pensemos
precisamente na cruz: do mais
terrivel instrumento de tortura, Deus
obteve o maior sinal do amor. Aquele
madeiro de morte, transformado em
arvore de vida, lembra-nos que os



inicios de Deus come¢am muitas
vezes a partir dos nossos fins: é
assim que Ele gosta de fazer
maravilhas. Entdo, hoje olhemos para
a arvore da cruz, para que em nos
brote a esperanga: aquela virtude
diaria, aquela virtude silenciosa,
humilde, mas aquela virtude que nos
mantém em pé, que nos ajuda a ir
em frente. Sem esperanca nao se
pode viver. Pensemos: onde esta a
minha esperanca? Hoje, olhemos
para a arvore da cruz para que
germine em nos a esperanga: para
sermos curados da tristeza — mas,
quanta gente triste... A mim, quando
podia ir pelas ruas, agora ndo posso
porque ndo me deixam, mas quando
eu podia ir pelas ruas na outra
Diocese, gostava de ver o olhar das
pessoas. Quantos olhares tristes!
Gente triste, gente que falava consigo
mesma, que caminhava s6 com o
telemdvel, mas sem paz, sem
esperanca. E onde estd a tua
esperanca hoje? E necessaria um



pouco de esperanca para sarar da
tristeza de que adoecemos, para
sarar da amargura com que
poluimos a Igreja e o mundo. Irméaos
e irmas, olhemos para o Crucifixo. E
0 que vemos? Vemos Jesus nu, Jesus
despojado, Jesus ferido, Jesus
atormentado. E o fim de tudo? Ali
esta a nossa esperanca.

Entédo vejamos como nestes dois
aspetos a esperanca, que parece
morrer, renasce. Em primeiro lugar,
vejamos Jesus despojado: com efeito,
«depois de o terem crucificado,
dividiram as suas vestes entre si,
lancando a sorte» (v. 35). Deus
despojado: Aquele que tem tudo
deixa-se privar de tudo. Mas aquela
humilhacéo é o caminho para a
redencdo. E assim que Deus vence as
nossas aparéncias. Com efeito, nos
temos dificuldade em despojar-nos,
em fazer a verdade: procuramos
cobrir sempre as verdades porque
ndo nos agradam; revestimo-nos de



exterioridade, que procuramos e
cuidamos, de mascaras para nos
disfarcarmos e nos mostrarmos
melhores do que somos. E um pouco
o habito da maquiagem: maquiagem
interior, parecer melhor do que os
outros... Pensamos que o importante
é ostentar, parecer, de tal modo que
os outros falem bem de nos. E
adornamo-nos de aparéncias,
adornamo-nos de aparéncias, de
coisas supérfluas; mas assim nao
encontramos a paz. Depois a
maquiagem vai embora e tu olhas
para o espelho com o rosto feio que
tens, mas verdadeiro, aquele que
Deus ama, nao aquele “maquiado”.
Jesus despojado de tudo lembra-nos
que a esperanca renasce fazendo a
verdade sobre nds — dizer a verdade
a si mesmo — abandonando as
ambiguidades, libertando-nos da
convivéncia pacifica com as nossas
falsidades. As vezes, habituamo-nos
de tal modo a dizer-nos falsidades
que convivemos com as falsidades



como se fossem verdades e acabamos
envenenados pelas nossas falsidades.
Isto é necessario: regressar ao
coracdo, ao essencial, a uma vida
simples, despojada de tantas coisas
inuteis, que sdo sucedaneos de
esperanca. Hoje, quando tudo é
complexo e corremos o risco de
perder o fio da meada, temos
necessidade de simplicidade, de
redescobrir o valor da sobriedade, o
valor da renuncia, de limpar o que
polui o coracdo e deixa triste. Cada
um de nos pode pensar em algo inutil
de que se pode livrar para se
reencontrar. Imagina, quantas coisas
inuteis. Aqui, ha quinze dias, em
Santa Marta, onde moro — que € um
hotel para muitas pessoas — surgiram
vozes de que nesta Semana Santa
seria bom olhar para o armario e
despojar-se, mandar embora as
coisas que temos, que ndo usamos...
ndo imaginais a quantidade de
coisas! E bom despojar-se das coisas
inuteis. E tudo foi levado aos pobres,



as pessoas que necessitam. Também
nos, temos muitas coisas inuteis
dentro do coragdo — e também fora.
Olhai para o vosso armario: olhai
para ele. Isto € util, isto é inutil... e
fazei limpeza. Olhai para o armario
da alma: quantas coisas inuteis tens,
quantas ilusdes estupidas. Voltemos a
simplicidade, as coisas verdadeiras,
que ndo precisam de maquiagem. Eis
um bom exercicio!

Demos uma segunda vista de olhos
ao Crucifixo e vejamos Jesus ferido. A
cruz mostra os pregos que lhe furam
as maos e os pés, o lado aberto. Mas
as feridas do corpo acrescentam-se
as da alma: mas quanta angustia!
Jesus estd sozinho: traido, entregue e
renegado pelos seus, pelos seus
amigos, inclusive pelos seus
discipulos, condenado pelo poder
religioso e civil, excomungado, Jesus
experimenta até o abandono de Deus
(cf. v. 46). Na cruz aparece também o
motivo da condenacdo: «Este € Jesus,



o rei dos judeus» (v. 37). E um
escarnio: Ele, que fugira quando
procuraram fazé-lo rei (cf. Jo 6, 15), é
condenado por se ter feito rei;
embora ndo tenha cometido crime
algum, é colocado entre dois
malfeitores e a Ele preferem o
violento Barrabas (cf. Mt 27, 15-21).
Em sintese, Jesus esta ferido no corpo
e na alma. Pergunto-me: de que
modo isto ajuda a nossa esperanca?
Assim, Jesus nu, privado de tudo, de
tudo: o que diz isto a minha
esperanca, como me ajuda?

Também nos estamos feridos: quem
ndo o esta na vida? E muitas vezes
com feridas escondidas que
ocultamos pela vergonha. Quem néo
carrega as cicatrizes de escolhas
passadas, de incompreensdes, de
dores que permanecem dentro e sdo
dificeis de superar? Mas também de
injusticas sofridas, de palavras
cortantes, de juizos inclementes?
Deus ndo esconde aos nossos olhos as



feridas que lhe trespassaram o corpo
e a alma. Mostra-as para nos indicar
que na Pascoa se pode abrir uma
nova passagem: fazer das proprias
feridas furos de luz. “Mas, Santidade,
ndo exagere”, alguém pode dizer-me.
N&o. E verdade: tenta; tenta. Tenta
fazé-lo. Pensa nas tuas feridas,
aquelas que so tu sabes, que cada um
tem escondidas no coracdo. E olha
para o Senhor. E verds, verds como
daquelas feridas saem furos de luz.
Jesus na cruz nao recrimina, ama.
Ama e perdoa quantos o ferem (cf. Lc
23, 34). Assim converte o mal em
bem, assim converte e transforma a
dor em amor.

Irmaos e irmads, a questdo ndo é ser
ferido pouco ou muito pela vida, o
ponto é o que fazer das minhas
feridas. As pequeninas, as grandes,
aquelas que deixardo um sinal no
meu corpo, na minha alma sempre.
O que fago com as minhas feridas? O
que fazes tu e tu com as tuas feridas?



“Nao, Padre, ndo tenho feridas” —
“Esta atento, pensa duas vezes antes
de dizer isto”. E pergunto-te: o que
fazes com as tuas feridas, aquelas
que so tu sabes? Podes deixa-las
infetar no rancor, na tristeza, ou
posso uni-las as de Jesus, a fim de
que também as minhas chagas se
tornem luminosas. Pensai em
quantos jovens ndo toleram as
proprias feridas e procuram no
suicidio uma via de salvacdo: hoje,
nas nossas cidades, muitos, muitos
jovens que ndo veem uma maneira
de sair, que ndo tém esperanca e
preferem ir além com a droga, com o
esquecimento... pobrezinhos. Pensai
neles. E tu, qual é a tua droga, para
cobrir as feridas? As nossas feridas
podem tornar-se fontes de esperanca
quando, em vez de nos
comiserarmos ou de as esconder,
enxugamos as lagrimas dos outros;
quando, em vez de ter ressentimento
pelo que nos é tirado, cuidamos do
que falta aos outros; quando, em vez



de nos inquietarmos, nos
debrucamos sobre quantos sofrem;
quando, em vez de ter sede de amor
por nos proprios, saciamos a sede de
quem precisa de nads. Pois s0 nos
reencontraremos, se deixarmos de
pensar em nds mesmos. Mas se
continuarmos a pensar em nos
mesmos ja ndo nos encontraremos. E
é agindo assim - diz a Escritura - que
a nossa ferida em breve cicatrizara
(cf. Is 58, 8), e a esperanca voltara a
florescer. Pensai: o que posso fazer
pelos outros? Estou ferido, estou
ferido de pecado, estou ferido de
historia, cada um tem a propria
ferida. O que faco: lambo as minhas
feridas assim, a vida inteira? Ou olho
para as feridas dos outros e vou com
a experiéncia ferida da minha vida,
curar, ajudar os outros? Este é o
desafio de hoje, para todos vds, para
cada um de v0s, para cada um de
nos. Que o Senhor nos ajude a ir em
frente.



kK K

Saudo cordialmente aos peregrinos de
lingua espanhola, que sdo tantos. Em
particular, satido os jovens que
participam no Encontro Internacional
Univ 2023. Nestes dias santos,
aproximemo-nos de Jesus crucificado.
Contemplando-O, feridos e despojados
de tudo, reconhecamos a nossa
propria verdade. Apresentemos-Lhe
tudo o que somos e deixemos que Ele
renove em nos a esperanca de uma
vida nova. Que Deus vos abencoe.
Muito obrigado.

Quinta-feira Santa, 6 de abril de
2023

Missa Crismal

«0 Espirito do Senhor esta sobre
mim» (Lc 4, 18): partindo deste



versiculo comecou a pregacao de
Jesus e, do mesmo versiculo, partiu a
Palavra que hoje escutamos (cf. Is 61,
1). Portanto, no principio, esta o
Espirito do Senhor.

E é sobre Ele que hoje quero refletir
convosco, amados irmaos, pois, sem
o Espirito do Senhor, ndo ha vida
crista e, sem a sua uncdo, ndo ha
santidade. O Espirito é o protagonista
e é bom hoje, no dia do nascimento
do sacerddcio, reconhecer que Ele
estd na origem do nosso ministério,
da vida e da vitalidade de cada
Pastor. Com efeito, a santa Mae Igreja
ensina-nos a professar que € o
Espirito Santo que «da a vida», [1]
como afirmou Jesus, quando disse: «E
o Espirito quem da a vida» ( Jo 6, 63);
ensinamento retomado pelo apdstolo
Paulo, quando escreve que «a letra
mata, enquanto o Espirito da vida» (
2 Cor 3, 6) e falou da «lei do Espirito,
que dd a vida (...) em Cristo Jesus» (
Rm 8, 2). Sem Ele, nem sequer a


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn1

Igreja seria a Esposa viva de Cristo,
mas, N0 maximo, uma organizacao
religiosa, mais ou menos boa; ndo
seria o Corpo de Cristo, mas um
templo construido por méaos de
homem. Entdo como edificar a Igreja
sendo a partir do facto de sermos
«templos do Espirito Santo» ( 1 Cor 6,
19; 3, 16), que habita em nos? Nao
podemos deixa-Lo fora de casa ou
arruma-Lo em qualquer area
devocional, mas coloca-Lo no centro.
Precisamos diariamente de dizer:
«Vinde, porque sem a vossa forca e
favor clemente, nada ha no homem
que seja inocente». [2]

Cada um de nos pode dizer: O
Espirito do Senhor estd sobre mim. E
ndo € presuncao, é realidade, ja que
cada cristdo, e de modo particular
cada sacerdote, pode fazer suas as
palavras que se lhe seguem: «porque
o Senhor me consagrou com a
uncao» (Is 61, 1). Irmaos, sem mérito
nosso, por pura graca, recebemos


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn2

uma unc¢ao que nos fez pais e
pastores no Povo santo de Deus.
Detenhamo-nos, pois, neste aspeto do
Espirito: a ungdo.

Depois da primeira «uncdo» que
aconteceu no ventre de Maria, 0
Espirito desceu sobre Jesus no
Jorddo. Em seguida, como explica
Sao Basilio, «cada acao [de Cristo]
gozava da com-presenca do Espirito
Santo». [3] Pois, com o poder daquela
uncdo, Ele pregava e realizava sinais,
em virtude daquela uncdo «emanava
d’Ele uma forga que a todos curava» (
Lc 6, 19). Jesus e o Espirito trabalham
sempre juntos, como se fossem as
duas mdaos do Pai — assim o diz Santo
Ireneu [4] - que, estendidas para nos,
nos abracam e levantam. E, por elas,
foram marcadas as nossas maos,
ungidas pelo Espirito de Cristo. Sim,
irmaos, o Senhor ndo Se limitou a
escolher-nos e chamar-nos ora daqui
ora dali, mas infundiu em nos a
uncao do seu Espirito, 0o mesmo que


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn3
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn4

desceu sobre os Apdstolos. Irmaos,
somos «ungidos».

Fixemos entdo o nosso olhar nos
Apostolos. Jesus escolheu-os e, a sua
chamada, deixaram os barcos, as
redes, a casa, etc. A uncdo da Palavra
mudou-lhes a vida. Com entusiasmo,
seguiram o Mestre e comecaram a
pregar, convencidos que, depois,
realizariam coisas ainda maiores; até
que chegou a Pascoa. Parece que
entdo tudo ficou suspenso: chegaram
a negar e abandonar o Mestre. Nao
devemos ter medo, sejamos corajosos
a ler a nossa propria vida e as nossas
quedas. Chegaram a negar e
abandonar o Mestre, a comecar por
Pedro. Puderam dar-se conta do
grande desajustamento entre a visao
deles e a de Jesus, e perceberam que
ndo O tinham compreendido: a frase
«ndo conheco esse homem» (Mc 14,
71), que Pedro alegou no patio do
sumo sacerdote depois da Ultima
Ceia, ndo é mera defesa impulsiva,



mas uma admissdo de ignorancia
espiritual: ele e os outros talvez
estivessem a espera duma vida de
sucessos atrds dum Messias que
arrastava multidoes e fazia
prodigios, mas ndo reconheciam o
escandalo da cruz, que esfarelou as
suas certezas. Jesus sabia que eles,
sozinhos, ndo conseguiriam e, por
isso, prometeu-lhes o Paraclito. E foi
precisamente aquela «segunda
uncao», no Pentecostes, que
transformou os discipulos, levando-
0s a apascentar o rebanho de Deus, e
jdndo a si mesmos. Esta é a
contradicdo que temos de resolver:
sou pastor do povo de Deus ou de
mim mesmo? E, para me ensinar a
estrada, temos o Espirito. Foi aquela
uncao de fogo que extinguiu uma
religiosidade centrada neles mesmos
e nas proprias capacidades: acolhido
o Espirito, evaporam-se os medos e
as hesitacoes de Pedro; Tiago e Jodo,
consumidos pelo anseio de dar a
vida, deixam de procurar lugares de



honra (cf. Mc 10, 35-45), 0 nosso
carreirismo, irmaos; os outros
deixam de estar fechados e
temerosos no Cenaculo, mas saem e
tornam-se apostolos pelo mundo
inteiro. E o Espirito que muda o
nosso coracao, que o coloca num
plano diverso.

Irmaos, um itinerario semelhante
abraca a nossa vida sacerdotal e
apostolica. Também para nds houve
uma primeira ung¢ao, com inicio
numa chamada cheia de amor que
nos arrebatou o coracdo. Por ela,
soltamos as amarras e, sobre um
genuino entusiasmo, desceu a forca
do Espirito que nos consagrou.
Depois, segundo os tempos de Deus,
havia de chegar para cada um a
etapa pascal, que marca a hora da
verdade. Trata-se dum momento de
crise, que possui varias formas. A
todos sucede, mais cedo ou mais
tarde, experimentar desilusoes,
cansacos e fraquezas, com o ideal



que parece diluir-se perante as
exigéncias da realidade, substituido
por uma certa rotina; e algumas
provacdes — dificeis de imaginar
antes — fazem aparecer a fidelidade
mais incomoda do que outrora. Esta
etapa — a da tentacao, da prova que
todos nds tivemos, temos e teremos —
esta etapa representa, para quem
recebeu a uncdo, um cume decisivo.
Dele, pode-se sair mal, deixando-se
planar rumo a uma certa
mediocridade, arrastando-se cansado
numa «normalidade» cinzenta onde
se insinuam trés perigosas tentacoes:
a da acomodacdo, em que a pessoa se
contenta com o que pode fazer; a da
substitui¢do, em que se tenta
«recarregar» o0 espirito com algo
diferente da nossa unc¢ao; a do
desanimo — a mais comum —, em que,
insatisfeitos, se avanca por inércia. E
aqui esta o grande risco:
permanecem intactas as aparéncias —
sou sacerdote, sou padre —, enquanto
a pessoa se fecha em si mesma e



conduz a vida na apatia; a fragrancia
da uncao deixou de perfumar a vida,
e 0 coragao, em vez de se dilatar,
restringe-se envolvido pelo
desencanto. E um destilado, sabeis?
Quando o sacerddcio desliza
lentamente para o clericalismo e o
padre esquece-se de ser pastor do
povo, para se tornar um clérigo de
Estado.

Mas aquela crise pode tornar-se
também um ponto de viragem no
sacerddcio, a «etapa decisiva da vida
espiritual, em que se deve efetuar a
ultima escolha entre Jesus e o
mundo, entre a heroicidade da
caridade e a mediocridade, entre a
cruz e um certo bem-estar, entre a
santidade e uma honesta fidelidade
ao compromisso religioso». [5] No
final desta celebracdo, vao dar-vos de
presente um classico, um livro que
trata deste problema: « A segunda
chamada». E um classico do Padre
Voillaume, que aborda este


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn5

problema. Lede-o! Com efeito todos
nos precisamos de refletir sobre este
momento do nosso sacerdécio. E o
momento abengoado em que nos,
como os discipulos na Pascoa, somos
chamados a ser «suficientemente
humildes para nos confessarmos
vencidos por Cristo humilhado e
crucificado, e para aceitarmos iniciar
um novo caminho, o do Espirito, da
fé e dum amor forte e sem ilusdes».
[6] E o chairos, no qual se descobre
que «0 todo ndo se reduz a
abandonar o barco e as redes para
seguir Jesus durante um certo tempo,
mas exige ir até ao Calvario, acolher
a sua licao e fruto, e ir com a ajuda
do Espirito Santo até ao fim duma
vida que deve terminar na perfeicao
da Caridade divina». [7] Com a ajuda
do Espirito Santo: é o tempo para nos,
como o foi para os Apdstolos, duma
«segunda unc¢ao», tempo duma
segunda chamada que devemos
escutar para receber a segunda
uncao, em que se acolhe o Espirito


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn6
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn7

ndo sobre o entusiasmo dos nossos
sonhos, mas na fragilidade da nossa
realidade. E uma uncéo que mostra a
verdade no mais fundo de nos
mesmos e que permite ao Espirito
ungir as nossas fragilidades, os
Nossos cansagos, a nossa pobreza
interior. Entdo a uncdo volta a
perfumar d’Ele, ndo de nos. Neste
momento, interiormente, recordo
alguns de vos que estdo em crise —
digamos assim — que estdo
desorientados e ndo sabem como
retomar o caminho, como voltar ao
caminho nesta segunda uncao do
Espirito. A estes irmdos — tenho-os
presente — digo simplesmente:
Coragem, o Senhor é maior que as
tuas fraquezas, os teus pecados.
Entrega-te ao Senhor e deixa-te
chamar uma segunda vez, esta vez
com a uncao do Espirito Santo. A
vida dupla ndo te ajudara; lancar
tudo pela janela, também nédo. Olha
para a frente, deixa-te acariciar pela
uncao do Espirito Santo.



E o caminho para este passo de
amadurecimento é admitir a verdade
da propria fragilidade. A isto nos
exorta «o Espirito da Verdade» (Jo 16,
13), que nos leva a olhar
profundamente dentro de nos
mesmos, a perguntar-nos: a minha
realizacdo depende da minha
habilidade, da func¢do que consigo
obter, dos elogios que recebo, da
carreira que faco, dos superiores ou
colaboradores que tenho, das
comodidades que me posso
assegurar, ou entdo depende da
uncdo que perfuma a minha vida?
Irmaos, a maturidade sacerdotal
passa pelo Espirito Santo, realiza-se
quando Ele Se torna o protagonista
da nossa vida. Entdo tudo muda de
perspetiva, inclusive as desilusoes e
amarguras — mesmo os pecados -,
porque ja ndo se trata de procurar
aperfeicoar-se ajustando qualquer
coisa, mas de nos entregarmos, sem
nada reter para nos, Aquele que nos
impregnou na sua uncao e quer



descer até ao fundo de nés mesmos.
Irmaos, entdo voltaremos a descobrir
que a vida espiritual torna-se livre e
feliz, ndo quando se salvam as
aparéncias e se coloca um remendo,
mas quando se deixa a iniciativa ao
Espirito e, abandonados aos seus
designios, nos dispomos a servir
onde e como nos for pedido: 0 nosso
sacerdocio cresce, ndo com
remendos, mas por
transbordamento!

Se deixarmos agir em nos o Espirito
da Verdade, guardaremos a ungdo —
guardar a uncao —, porque virdo
imediatamente a luz do dia as
falsidades — as hipocrisias clericais —,
as falsidades com que somos
tentados a viver. E o Espirito, que
«lava o que [no homem] ha de
impuro», sugerir-nos-a sem descanso
para ndo mancharmos minimamente
a unc¢do. Vem-me a mente aquela
frase de Qohélet, que diz: «Uma
mosca morta infeta e estraga o azeite



perfumado» (10, 1). E verdade! Toda
a duplicidade - incluindo a
duplicidade clerical - toda a
duplicidade que se insinua é
perigosa: ndo deve ser tolerada, mas
levada a luz do Espirito. Porque, se
ndo ha «nada mais enganador que o
coracdo, tantas vezes perverso» (Jr
17, 9), o Espirito Santo, e so Ele, nos
cura das infidelidades (cf. Os 14, 5).
Para nos, trata-se duma luta
imprescindivel: de facto é
indispensavel, como escreveu Sao
Gregorio Magno, que, «quem anuncia
a palavra de Deus, antes se debruce
sobre o seu proprio modo de viver,
para que, haurindo da propria vida,
aprenda o que dizer e como dizé-lo.
(...) Ninguém presuma dizer fora o
que antes ndo ouviu dentro». [8] E o
mestre interior que devemos escutar
é o Espirito, sabendo que ndo ha
nada em nas que Ele ndo queira
ungir. Irméos, guardemos a uncao: a
invocacao do Espirito seja, ndo uma
pratica ocasional, mas a respiracdo


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn8

de cada dia. Vinde, vinde, guardai a
uncao. Eu, consagrado pelo Espirito,
sou chamado a mergulhar n’Ele, a
deixar entrar a sua luz nas minhas
opacidades — temos tantas —, para
reencontrar a verdade daquilo que
sou. Deixemo-nos impelir por Ele no
combate as falsidades que se agitam
dentro de nos; e deixemo-nos
regenerar por Ele na adoracao,
porque, quando adoramos o Senhor,
Ele derrama nos nossos coracdes o
seu Espirito.

«0 espirito do Senhor esta sobre
mim, porque o Senhor me ungiu:
enviou-me para levar a boa-nova» (
Is 61, 1; cf. Lc 4, 18-19) e levar - 1é-se
no prosseguimento da profecia —
libertacdo, cura e graca; numa
palavra, para levar harmonia onde
ndo ha. Pois, como diz Sdo Basilio, «o
Espirito € harmonia», é Ele que faz a
harmonia. Depois de vos ter falado
da uncdo, quero dizer-vos algo sobre
esta harmonia, que € sua



consequéncia. De facto, o Espirito
Santo é harmonia; antes de mais
nada, no Céu: Sao Basilio explica que
«toda aquela harmonia supraceleste
e inefavel no servico de Deus e na
sinfonia mutua das poténcias
supracosmicas, é impossivel
conserva-la a ndo ser pela autoridade
do Espirito». [9] E, depois, na terra:
na Igreja, Ele é realmente aquela
«Harmonia divina e musical» [10]
que tudo une. Mas imaginai um
presbitério sem harmonia, sem o
Espirito: ndo funciona. Ele suscita a
diversidade dos carismas e
recompde-na na unidade, cria uma
concordia que nao se funda na
uniformizacdo, mas na criatividade
da caridade. Assim cria harmonia
entre muitos. Assim faz harmonia
num presbitério. Durante os anos do
Concilio Vaticano II, que foi um dom
do Espirito, um tedlogo publicou um
estudo no qual falava do Espirito em
chave, ndo individual, mas plural.
Convidou a imagina-L.o como uma


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn10

Pessoa divina ndo tanto singular,
mas «plural», como o0 «nos de Deus»,
0 nos do Pai e do Filho, porque é a
sua ligacdo; é, em Si mesmo,
concordia, comunhdo, harmonia.
[11] Recordo-me que, quando li este
tratado teoldgico — estava em
teologia, nos meus estudos - fiquei
escandalizado: parecia uma heresia,
porque, na nossa formacao, nao se
compreendia bem como era o
Espirito Santo.

Tudo o que deseja é criar harmonia,
principalmente através daqueles
sobre quem derramou a sua uncao.
Irmaos, construir a harmonia entre
nos ndo é tanto um método bom,
para que a comunidade eclesial
caminhe melhor, ndo é bailar o
minuet, nem € questdo de estratégia
ou de cortesia, mas € sobretudo uma
exigéncia interna na vida do Espirito.
Peca-se contra o Espirito, que é
comunhdo, quando nos tornamos,
mesmo por frivolidade, instrumentos


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn11

de divisdo, por exemplo — e voltamos
ao mesmo tema — com a
murmuracao. Quando nos tornamos
instrumentos de divisdo, pecamos
contra o Espirito. E faz-se o jogo do
inimigo, que nunca sai a descoberto
mas gosta de boatos e insinuacdes,
fomenta partidos e facdes, alimenta a
nostalgia do passado, a desconfianca,
0 pessimismo, o medo. Por favor,
estejamos atentos a ndo manchar a
uncao do Espirito e o vestido da
Santa Mde Igreja com a desunido,
com as polarizag¢des, com qualquer
falta de caridade e comunhdo.
Recordemos que o Espirito, «o nos de
Deus», prefere a forma comunitaria,
isto é, a disponibilidade acima das
exigéncias proprias, a obediéncia
acima dos proprios gostos, a
humildade acima das proprias
pretensoes.

A harmonia ndo é apenas uma
virtude entre outras. Sdo Gregorio
Magno escreve: «Quanto valha a



virtude da concordia demonstra-o o
facto de que, sem ela, todas as outras
virtudes ndo valem absolutamente
nada». [12] Ajudemo-nos, irmdos, a
conservar a harmonia, conservar a
harmonia — este seria o meu dever de
casa — comecando nao pelos outros,
mas pelo proprio, perguntando-me:
nas minhas palavras, nos meus
comentarios, naquilo que digo e
escrevo, ha a marca do Espirito ou a
do mundo? Penso também na
gentileza do sacerdote — tantas vezes
nos, padres, somos uns mal-educados
—: pensemos na gentileza do
sacerdote se 0 povo, até em nos,
encontra pessoas insatisfeitas,
pessoas descontentes, solteirdes, que
criticam e acusam, onde podera ele
ver a harmonia? Quantos nao se
aproximam ou ate se afastam,
porque na Igreja ndo se sentem
acolhidos e amados, mas olhados
com desconfianca e julgados! Em
nome de Deus, acolhamos e
perdoemos sempre! E lembremo-nos


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn12

de que ser rispido e lamuriento, além
de ndo produzir nada de bom,
corrompe 0 anuncio, porque €
contratestemunho de Deus, que é
comunhao e harmonia. E isto
desagrada tanto e sobretudo ao
Espirito Santo, que o apdstolo Paulo
nos exorta a ndo entristecer (cf. Ef 4,
30).

Irmaos, deixo-vos estes pensamentos
que me vieram do corag¢ao e concluo
dirigindo-vos uma palavra simples e
importante: obrigado! Obrigado pelo
vosso testemunho, obrigado pelo
V0SSO0 servico; obrigado por tanto
bem escondido que fazeis, obrigado
pelo perddo e a consolacdo que
ofereceis em nome de Deus: perdoai
sempre, por favor, nunca negueis o
perdéo; obrigado pelo vosso
ministério, que muitas vezes se
desenrola no meio de tantas fadigas,
incompreensdes e pouco
reconhecimento. Irmaos, o Espirito
de Deus, que ndo desilude quem



coloca n’Ele a propria confianca, vos
encha de paz e leve a bom termo
aquilo que em vos comecou, para
serdes profetas da sua uncao e
apostolos de harmonia.

[1] Credo de Niceia-Constantinopla.

[2] Sequéncia, na Missa de
Pentecostes.

[3] Liber de Spiritu Sancto XVI, 39.
[4] Cf. Adversus haereses 1V, 20, 1.

[5] R. Voillaume, «L.a seconda
chiamata», in S. Stevan (ed.), La
seconda chiamata. Il coraggio della
fragilita (Bolonha 2018), 15.

[6] Ibid., 24.
[7] Ibid., 16.
[8] Homiliae in Ezechielem, I, X, 13-14.

[9] Liber de Spiritu Sancto XVI, 38.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref9

[10] In Psalmos 29, 1.

[11] Cf. H. Muhlen, Der Heilige Geist
als Person. Ich — Du — Wir (Munster in
Westfalia 1963).

[12] Homiliae in Ezechielem, I, VIII, 8.

Quinta-feira Santa, 6 de abril de
2023

Santa Missa da Ceia do Senhor

Sexta-feira Santa, 7 de abril de
2023

Celebracao da Paixao do Senhor



https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref12

Sabado Santo, 8 de abril de 2023
Vigilia Pascal

A noite esta a chegar ao fim e
comecam ja a despontar os primeiros
fulgores da aurora, quando as
mulheres saem para o tumulo de
Jesus. Caminham com passo incerto,
olhar perdido e o coracdo dilacerado
de dor por aquela morte que lhes
arrebatou o Amado. Mas tendo
chegado 14, ao ver o tumulo vazio,
invertem o rumo, mudam de estrada;
abandonam o sepulcro e correm a
anunciar aos discipulos um percurso
novo: Jesus ressuscitou e espera-os na
Galileia. Na vida destas mulheres,
aconteceu a Pascoa, que significa
passagem: de facto, passam do
caminho triste rumo ao sepulcro
para uma corrida jubilosa até junto
dos discipulos, a fim de lhes dizer
ndo s6 que o Senhor ressuscitou, mas
que ha uma meta a alcangar
imediatamente, a Galileia. O



encontro com o Ressuscitado é 1a. O
renascimento dos discipulos, a
ressurreicdo do seu coracao passa
pela Galileia. Entremos também nos
neste caminho dos discipulos, que
vai do tamulo a Galileia.

As mulheres - diz o Evangelho -
«foram visitar o sepulcro» (Mt 28, 1).
Pensam que Jesus Se encontre no
lugar da morte, e que tudo tenha
acabado para sempre. As vezes
acontece-nos, também a nos, pensar
que a alegria do encontro com Jesus
pertenca ao passado, enquanto
aquilo que o presente nos da a
conhecer sdo sobretudo tumulos
selados: os tumulos das nossas
desilusbes, amarguras e difidéncia,
os tumulos do «ndo ha mais nada a
fazer», «as coisas ndo mudarao
jamais», «melhor gozar o dia a dia»
porque «do amanhd ndo estamos
seguros». Também nas, se fomos
amofinados pela dor, oprimidos pela
tristeza, humilhados pelo pecado,



amargurados por algum fracasso ou
pressionados por alguma
preocupacdo, experimentamos o
gosto amargo do cansacgo e vimos a
alegria apagar-se no coracao.

As vezes notamos simplesmente o
peso de levar por diante a vida
quotidiana, cansados de arriscar
pessoalmente contra uma espécie de
muro de borracha dum mundo onde
parecem prevalecer sempre as leis
do mais astuto e do mais forte.
Outras vezes sentimo-nos impotentes
e desanimados perante o poder do
mal, os conflitos que dilaceram as
relagdes, as logicas feitas de calculo e
indiferenca que parecem governar a
sociedade, o cancer da corrupcao —e
ha tanta —, a propagacao da injustica,
os ventos gélidos da guerra. Mais
ainda, talvez nos tenhamos
defrontado com a morte, ao roubar-
nos a doce presenca dos nossos
queridos ou rogar-nos por um triz na
doenca ou nas calamidades, e



facilmente caimos vitimas da
desilusdo e secou a fonte da
esperanca. Assim, por estas ou outras
situacOes — cada um de nos conhece
as suas —, 0s nossos caminhos detém-
se perante timulos e nos ficamos
imoveis a chorar e lamentar-nos,
repetindo, sozinhos e impotentes, os
nossos «porqués». Aquela cadeia de
«porqueés»...

Ao contrario, as mulheres na Pascoa
ndo ficam paralisadas diante dum
tumulo, mas — diz o Evangelho -
«afastando-se rapidamente do
sepulcro, cheias de temor e grande
alegria, as mulheres correram a dar
a noticia aos discipulos» (28, 8).
Levam a noticia que mudara para
sempre a vida e a historia: Cristo
ressuscitou! (28, 6). E, ao mesmo
tempo guardam e transmitem a
recomendacdo do Senhor, o seu
convite aos discipulos, ou seja, que
partam para a Galileia, porque 14 O
verao (cf. 28, 7). Mas, irmaos e irmas,



perguntamo-nos hoje: que significa ir
para a Galileia? Duas coisas: a
primeira, sair da clausura do
Cenaculo partindo para a regido
habitada pelos gentios (cf. Mt 4, 15),
sair do escondimento para se abrir a
missdo, escapar do medo para
caminhar rumo ao futuro. A segunda
— e isto é maravilhoso —, voltar as
origens, porque precisamente na
Galileia é que tudo comecara. La o
Senhor encontrara e chamara pela
primeira vez os discipulos. Portanto,
ir para a Galileia é voltar a graca
primordial, é readquirir a memoria
que regenera a esperanca, a
«memgoria do futuro» com que fomos
marcados pelo Ressuscitado.

Vemos assim o que faz a Pascoa do
Senhor: impele-nos a seguir em
frente, sair da sensac¢ao de derrota,
rolar a pedra dos sepulcros onde
muitas vezes encerramos a
esperanca, olhar o futuro com
confianca, porque Cristo ressuscitou



e mudou a direcdo da histdria; mas,
para o conseguir, a Pascoa do Senhor
leva-nos ao nosso passado de graca,
faz-nos regressar a Galileia, onde
teve inicio a nossa histdria de amor
com Jesus, onde ocorreu o primeiro
chamamento. Por outras palavras,
pede-nos para reviver o momento, a
situacdo, a experiéncia em que
encontramos o Senhor,
experimentamos o seu amor e
recebemos um olhar novo e
luminoso sobre nés mesmos, sobre a
realidade, sobre o mistério da vida.
Irmaos e irmads, para ressuscitar,
recomecar, retomar o caminho,
precisamos sempre de voltar a
Galileia, isto é, voltar, ndo a um Jesus
abstrato, ideal, mas a memoria viva,
a memoria concreta e palpitante do
primeiro encontro com Ele. Sim, para
caminhar devemos recordar; para
ter esperanc¢a devemos nutrir a
memoria. E este é o convite: recorda
e caminha! Se recuperares o0 primeiro
amor, o deslumbramento e a alegria



do encontro com Deus, seguiras para
a frente. Recorda e caminha.

Recorda a tua Galileia, e caminha
para a tua Galileia. F o «lugar» onde
conheceste pessoalmente Jesus, onde
Ele deixou de ser, para ti, uma
personagem histérica como outras,
tornando-Se a pessoa da tua vida:
ndo um Deus distante, mas o Deus
proximo, que te conhece melhor do
que ninguém e te ama mais do que
qualquer outra pessoa. Irméo, irm3,
traz a memoria a Galileia, a tua
Galileia: a Galileia da tua chamada,
daquela Palavra de Deus que, num
momento concreto, foi dirigida
precisamente a ti; daquela forte
experiéncia no Espirito, da maior
alegria do perdao sentida depois
daquela Confissdo, daquele momento
intenso e inesquecivel de oracao,
daquela luz que se acendeu no teu
intimo e transformou a tua vida,
daquele encontro, daquela
peregrinacdo, etc. Cada um de nas



sabe onde se encontra a sua Galileia,
cada um de nos conhece o proprio
lugar da ressurreicdo interior, lugar
inicial, fundante, que mudou as
coisas. Nao podemos deixa-lo no
passado, o Ressuscitado convida-nos
a ir até 1a, para celebrar a Pascoa.
Recorda a tua Galileia, tra-la a
memaria, reaviva-a hoje mesmo.
Volta aquele primeiro encontro.
Interroga-te como e quando foi,
reconstroi o seu contexto, tempo e
lugar, repassa a emocdao e as
sensacoes, revive as suas cores e
sabores. Com efeito, tu sabes, foi
quando esqueceste aquele primeiro
amor, quando olvidaste aquele
primeiro encontro que comecgou a
depositar-se o pd no teu coracao. E
experimentaste a tristeza e, como
para os discipulos, tudo parecia
carecido de perspetiva, com um
rochedo selando a esperanca. Mas
hoje, irmdo, irm3, a forca da Pascoa
convida a rolar para fora as pedras
da desilusdo e da desconfianca; o



Senhor, perito em derrubar as
pedras tumulares do pecado e do
medo, quer iluminar a tua memoria
santa, a tua recordacdo mais bela,
tornar atual aquele primeiro
encontro com Ele. Recorda e
caminha: volta para Ele, redescobre
a graca da ressurreicdo de Deus em
ti! Volta a Galileia, volta a tua
Galileia.

Irmaos, irmas, sigamos Jesus até a
Galileia, encontremo-Lo e adoremo-
Lo la onde Ele espera cada um de
nos. Revivamos a beleza daquele
momento em que, depois de O ter
descoberto vivo, O proclamamos
Senhor da nossa vida. Voltemos a
Galileia, a Galileia do primeiro amor,
cada um volte a sua propria Galileia,
a do primeiro encontro, e
ressurjamos para uma vida nova!




Domingo de Pascoa, 9 de abril de
2023

Béncao Urbi et Orbi

Queridos irmdos e irmds, Cristo
ressuscitou!

Hoje proclamamos que Ele, o Senhor
da nossa vida, é «a ressurreicdo e a
vida» (Jo 11, 25) do mundo. E Péscoa,
que significa «passagemy», porque,
em Jesus, realizou-se a passagem
decisiva da humanidade, ou seja, a
passagem da morte a vida, do pecado
a graca, do medo a confianca, da
desolacdo a comunhao. N’Ele, Senhor
do tempo e da historia, quero, com o
coracdo repleto de alegria, dizer a
todos: feliz Pascoa!

Seja ela para cada um de vos,
queridos irmdos e irmas, em
particular para os doentes e 0s
pobres, os idosos e quantos
atravessam momentos de provacao e
dificuldade, uma passagem da



tribulacdo a consolacdo. Ndo estamos
sozinhos: Jesus, o Vivente, esta
connosco para sempre. Alegrem-se a
Igreja e o mundo, porque hoje as
nossas esperancas ja nao se quebram
contra o muro da morte, mas o
Senhor abriu-nos uma ponte para a
vida. Sim, irmaos e irmas! Na Pascoa,
mudaram as sortes do mundo, e hoje
(dia que coincide com a data mais
provavel da ressurreicdo de Cristo)
podemos alegrar-nos de celebrar, por
pura graca, o dia mais importante e
belo da historia.

Cristo ressuscitou, ressuscitou
verdadeiramente: como se proclama
nas Igrejas do Oriente. O termo
verdadeiramente diz-nos que a
esperanca nao é uma ilusao; é
verdade! E que, a partir da Pascoa, o
caminho da humanidade assinalado
pela esperanca é percorrido com
passo mais rapido. Assim no-lo
mostram, com o seu exemplo, as
primeiras testemunhas da



Ressurreicdo. Os Evangelhos narram
aquela pressa boa com que, no dia de
Pascoa, «as mulheres correram a dar
a noticia aos discipulos» (Mt 28, 8). E
ainda que Maria de Magdala,
«correndo, foi ter com Simao

Pedro» (Jo 20, 2); e em seguida Jodo e
o0 préprio Pedro «corriam os dois
juntos» (20, 4) para chegar ao lugar
onde Jesus estivera sepultado. E ao
entardecer daquele dia de Pascoa,
depois de terem encontrado o
Ressuscitado no caminho para
Emaus, os dois discipulos «voltaram
imediatamente para Jerusalém» (Lc
24, 33) percorrendo a toda a pressa
varios quilometros em subida e na
escuriddo da noite, movidos pela
alegria irrefreavel da Pascoa que
inflamava os seus coracoes (cf. 24,
32). A mesma alegria pela qual
Pedro, ao ver Jesus ressuscitado nas
margens do lago da Galileia, ndo
pb6de demorar-se no barco com os
outros, mas lancou-se logo a 4gua
nadando velozmente ao encontro



d’Ele (cf. Jo 21, 7). Em suma, na
Pascoa, acelera-se o0 passo na
caminhada que se torna uma
corrida, porque a humanidade vé a
meta do seu percurso, o sentido do
seu destino, Jesus Cristo, e é chamada
a apressar-se ao encontro d’Ele,
esperanc¢a do mundo.

Apressemo-nos, também nos, a
crescer num caminho de confianca
reciproca: confianca entre as
pessoas, entre os povos e as nacoes.
Deixemo-nos surpreender pelo
anuncio feliz da Pascoa, pela luz que
ilumina as trevas e obscuridades em
que demasiadas vezes se encontra
envolvido o mundo.

Apressemo-nos a superar os conflitos
e as divisoes, e a abrir 0s nossos
coracOes aos mais necessitados.
Apressemo-nos a percorrer sendas
de paz e fraternidade. Alegremo-nos
com o0s sinais concretos de esperanca
que nos chegam de tantos paises, a



comecar daqueles que oferecem
assisténcia e hospitalidade a quantos
fogem da guerra e da pobreza.

Entretanto, ao longo do caminho, ha
ainda muitas pedras de tropeco, que
tornam arduo e fadigoso este
apressarmo-nos para o Ressuscitado.
Supliquemos-Lhe: Ajudai-nos a
correr ao vosso encontro! Ajudai-nos
a abrir os nossos coracodes!

Ajudai o amado povo ucraniano no
caminho para a paz, e derramai a luz
pascal sobre o povo russo. Confortai
os feridos e quantos perderam os
seus entes queridos por causa da
guerra e fazei que os prisioneiros
possam voltar sdos e salvos para as
suas familias. Abri os coragdes de
toda a Comunidade Internacional
para que se esforcem por fazer
cessar esta guerra e todos os conflitos
que ensanguentam o mundo, a
comecar pela Siria, que ainda espera
a paz. Sustentai quantos foram



atingidos pelo violento terremoto na
Turquia e na propria Siria. Rezemos
por aqueles que perderam familiares
e amigos e ficaram sem casa: possam
receber conforto de Deus e ajuda da
familia das nacoes.

Neste dia confiamo-Vos, Senhor, a
cidade de Jerusalém, primeira
testemunha da vossa Ressurreicgdo.
Expresso profunda preocupacdo com
os ataques dos ultimos dias que
ameacam o desejado clima de
confianca e respeito mutuo,
necessario para se retomar o dialogo
entre israelenses e palestinos, de
modo que a paz reine na Cidade
Santa e em toda a regido.

Ajudai, Senhor, o Libano, ainda a
procura de estabilidade e unidade,
para que supere as divisoes e todos
os cidadaos trabalhem, juntos, pelo
bem comum do pais.

Ndao Vos esquecais do querido povo
da Tunisia, especialmente dos jovens



e daqueles que sofrem por causa dos
problemas sociais e econdmicos, a
fim de ndo perder a esperanca e
colaborar na construgao dum futuro
de paz e fraternidade.

Olhai para o Haiti, que ha varios
anos esta a sofrer uma grave crise
sociopolitica e humanitaria, e
sustentai o empenho dos atores
politicos e da Comunidade
Internacional na busca duma solucao
definitiva para os inumeros
problemas que afligem aquela
populacdo tdo atribulada.

Consolidai os processos de paz e
reconciliacdo empreendidos na
Etiopia e no Sudéo do Sul e fazei
cessar as violéncias na Republica
Democratica do Congo.

Sustentai, Senhor, as comunidades
cristas que hoje celebram a Pascoa
em circunstancias particulares, como
sucede na Nicaragua e na Eritreia, e
lembrai-Vos de todos aqueles a quem



é impedido professar, livre e
publicamente, a sua fé. Dai conforto
as vitimas do terrorismo
internacional, especialmente no
Burkina Faso, Mali, Mocambique e
Nigéria.

Ajudai o Myanmar a percorrer
caminhos de paz e iluminai os
coracOes dos responsaveis para que o
martirizado povo roynga encontre
justica.

Confortai os refugiados, os
deportados, os prisioneiros politicos
e 0s migrantes, especialmente os
mais vulneraveis, bem como todos
aqueles que sofrem com a fome, a
pobreza e os efeitos nocivos do
narcotrafico, do trafico de pessoas e
de toda a forma de escravidao.
Inspirai, Senhor, os responsaveis das
nacoes, para que nenhum homem ou
mulher seja discriminado e
espezinhado na sua dignidade; para
que, no pleno respeito dos direitos



humanos e da democracia, se curem
estas chagas sociais, se procure
sempre e s6 0 bem comum dos
cidaddos, se garanta a seguranca e as
condi¢Oes necessarias para o dialogo
e a convivéncia pacifica.

Irmaos, irmas, voltemos também nos
a encontrar o gosto do caminho,
aceleremos o pulsar da esperanca,
saboreemos a beleza do Céu! Tiremos
deste Dia as energias para continuar
ao encontro do Bem que ndo
desilude. E, se «o maior pecado -
como escreveu um antigo Padre — é
ndo acreditar nas energias da
Ressurreicdo» (Santo Isaac de Ninive,
Sermaes ascéticos, 1, 5), hoje
acreditemos! «Sim, temos a certeza:
verdadeiramente Cristo

ressuscitou» (Sequéncia).
Acreditamos em Vs, Senhor Jesus,
acreditamos que convosco renasce a
esperanca, o caminho continua. Vos,
Senhor da vida, encorajai 0s nossos
caminhos e repeti, também a nos,



como aos discipulos na noite de
Pascoa: «A paz esteja convosco» (Jo
20, 19.21).

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/semana-santa-
com-o-papa-francisco-2023/ (15/12/2025)


https://opusdei.org/pt-pt/article/semana-santa-com-o-papa-francisco-2023/
https://opusdei.org/pt-pt/article/semana-santa-com-o-papa-francisco-2023/
https://opusdei.org/pt-pt/article/semana-santa-com-o-papa-francisco-2023/

	Semana Santa com o Papa Francisco (2023)

