
opusdei.org

Semana Santa com o
Papa Francisco
(2023)

Homilias das celebrações
litúrgicas do Papa Francisco
durante a Semana Santa:
Domingo de Ramos, Quinta-
feira Santa, Sexta-feira Santa,
Vigília Pascal e Domingo de
Páscoa.

09/04/2023

Domingo de Ramos - Audiência de
Quarta-feira - Missa Crismal de
Quinta-feira Santa / Santa Missa da



Ceia do Senhor de Quinta-feira
Santa - Celebração da Paixão do
Senhor de Sexta-feira Santa / Via
Sacra - Sábado Santo Vigília Pascal
- Domingo de Páscoa / Bênção Urbi
et Orbi

Calendário das cerimónias
presididas pelo Papa Francisco.

• domingo 2, Domingo de Ramos,
Santa Missa às 9:00 (10:00 em Roma).

• 5.ª feira 6, Quinta-feira Santa, Santa
Missa Crismal às 8:30 (9:30 em
Roma).

• 6.ª feira 7, Sexta-feira Santa, Paixão
do Senhor às 16:00 (17:00 em Roma).

• 6.ª feira 7, Sexta-feira Santa, Via
Sacra às 20:15 (21:15 em Roma).

https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2023/documents/ns_lit_doc_20230407_via-crucis-meditazioni_po.html
https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2023/documents/ns_lit_doc_20230407_via-crucis-meditazioni_po.html


• sábado 8, Sábado Santo, Vigília
Pascal a las 18:30 (19:30 em Roma).

• domingo 9, Domingo de Páscoa,
Santa Missa às 9:00 (10:00 em Roma).
E Bênção Urbi et Orbi às 11:00 (12:00
em Roma).

Domingo de Ramos. 2 de abril de
2023

«Meu Deus, meu Deus, porque Me
abandonaste?» (Mt 27, 46): é a
invocação que a Liturgia nos fez
repetir hoje no Salmo Responsorial
(cf. Sal 22/21, 2), sendo também – no
Evangelho que ouvimos – a única
pronunciada na cruz por Jesus.
Representam, pois, as palavras que
nos conduzem ao coração da paixão
de Cristo, ao ponto culminante dos
sofrimentos que padeceu para nos
salvar. «Porque Me abandonaste?».



Muitos foram os sofrimentos de Jesus
e, sempre que ouvimos a narração da
paixão, penetram-nos na alma.
Foram sofrimentos do corpo:
pensemos nas bofetadas, nas
pancadas, na flagelação, na coroa de
espinhos, na tortura da cruz. Foram
sofrimentos da alma: a traição de
Judas, as negações de Pedro, as
condenações religiosa e civil, a
zombaria dos guardas, os insultos ao
pé da cruz, a rejeição de tantos, a
falência de tudo, o abandono dos
discípulos. E contudo, no meio de
todo este sofrimento, restava a Jesus
uma certeza: a proximidade do Pai.
Mas agora acontece o impensável;
antes de morrer, clama: «Meu Deus,
meu Deus, porque Me abandonaste?»
O abandono de Jesus.

Estamos perante o sofrimento mais
dilacerante, que é o sofrimento do
espírito: na hora mais trágica, Jesus
experimenta o abandono por parte
de Deus. Antes disto, nunca chamara



o Pai pelo nome genérico de Deus.
Para nos fazer sentir a intensidade
daquele momento, o Evangelho
apresenta a frase também em
aramaico; dentre as palavras
pronunciadas por Jesus na cruz, esta
é a única que nos chega na língua
original. O acontecimento real é o
abaixamento extremo, ou seja, o
abandono de seu Pai, o abandono de
Deus. Aquilo que o Senhor chega a
sofrer por nosso amor, até temos
dificuldade de o entender. Vê o céu
fechado, experimenta o viver no seu
amargo limite, o naufrágio da
existência, o colapso de toda a
certeza: grita «o porquê dos
porquês». «Tu, ó Deus, porquê?»

«Meu Deus, meu Deus, porque Me
abandonaste?» Na Bíblia, o verbo
«abandonar» é forte; aparece em
momentos de dor extrema: em
amores fracassados, rejeitados e
traídos; em filhos enjeitados e
abortados; em situações de repúdio,



viuvez e orfandade; em casamentos
gorados, em exclusões que privam
dos laços sociais, na opressão da
injustiça e na solidão da doença. Em
suma, nas mais drásticas
dilacerações dos vínculos, aplica-se
esta palavra: «abandono». Cristo
levou tudo isto para a cruz, ao
carregar sobre Si o pecado do
mundo. E, no auge, Ele – Filho
unigénito e predileto – experimentou
a situação mais estranha no seu caso:
o abandono, a distância de Deus.

E porque foi tão longe? Por nós; não
há outra resposta. Por nós. Irmãos e
irmãs, isto hoje não é um espetáculo.
Cada um de nós, ouvindo referir o
abandono sofrido por Jesus, diga
para si mesmo: por mim. Este
abandono é o preço que pagou por
mim. Fez-Se solidário com cada um
de nós até ao ponto extremo, para
estar connosco até ao fim.
Experimentou o abandono para não
nos deixar reféns da desolação e



permanecer ao nosso lado para
sempre. Fê-lo por mim, por ti, para
que, quando eu, tu ou qualquer outro
se vir encurralado à parede, perdido
num beco sem saída, precipitado no
abismo do abandono, sorvido no
redemoinho de tantos «porquês» sem
resposta, saibamos que há uma
esperança: Ele, uma esperança para
ti, para mim. Não é o fim, porque
Jesus esteve ali e agora está contigo:
Ele que sofreu a distância causada
pelo abandono para acolher no seu
amor todas as nossas distâncias. A
fim de que possa cada um de nós
dizer: nas minhas quedas (cada um
de nós caiu tantas vezes!), na minha
desolação, quando me sinto traído ou
traí os outros, quando me sinto
descartado ou descarto os outros,
quando me sinto abandonado ou
abandonei os outros, pensemos que
Ele foi abandonado, traído,
descartado. Nisto encontramo-Lo a
Ele. Quando me sinto transviado e
perdido, quando não aguento mais,



Ele está comigo; nos meus tantos
porquês sem resposta, Ele está neles.

É assim que o Senhor nos salva: a
partir de dentro dos nossos
«porquês». De lá, descerra a
esperança que não desilude. De facto,
na cruz, enquanto experimenta o
abandono extremo, não Se deixa cair
no desespero – este é o limite –, mas
reza e entrega-Se: grita o seu
«porquê» com as palavras de um
Salmo (22/21, 2) e entrega-Se nas
mãos do Pai, embora O sinta distante
(cf. Lc 23, 46) ou nem O sinta sequer,
porque Se encontra abandonado. No
abandono, entrega-Se. No abandono,
continua a amar os Seus que O
deixaram sozinho. No abandono,
perdoa aos que O crucificaram (cf. Lc
23, 34). E assim o abismo dos nossos
inúmeros males é imerso num amor
maior, de tal modo que cada uma das
nossas separações se transforma em
comunhão.



Irmãos e irmãs, um amor assim
como o de Jesus, que dá tudo por nós,
até ao fim, é capaz de transformar os
nossos corações de pedra em
corações de carne. É um amor de
piedade, ternura e compaixão. Este é
o estilo de Deus: proximidade,
compaixão e ternura. Deus é assim.
Cristo, abandonado, impele-nos a
procurá-Lo e a amá-Lo nos
abandonados. Porque neles, não
temos apenas necessitados, mas
temo-Lo a Ele, Jesus Abandonado,
Aquele que nos salvou descendo até
ao fundo da nossa condição humana.
Ele está com cada um deles,
abandonados até à morte... Penso
naquele homem sem-abrigo, alemão,
que morreu sob a colunata, sozinho,
abandonado. É Jesus para cada um
de nós. Muitos precisam da nossa
proximidade, tantos abandonados.
Também eu preciso que Jesus me
acaricie e Se aproxime de mim, e,
para isso, vou encontrá-Lo nos
abandonados, nas pessoas sozinhas.



Ele deseja que cuidemos dos irmãos e
irmãs que mais se parecem com Ele,
com Ele no ato extremo do
sofrimento e da solidão. Hoje,
queridos irmãos e irmãs, há tantos
«cristos abandonados». Há povos
inteiros explorados e deixados à
própria sorte; há pobres que vivem
nas encruzilhadas das nossas
estradas e cujo olhar não temos a
coragem de fixar; há migrantes, que
já não são rostos, mas números; há
reclusos rejeitados, pessoas
catalogadas como problema. Mas há
também muitos cristos abandonados
invisíveis, escondidos, que são
descartados de forma «elegante»:
crianças impedidas de nascer, idosos
deixados sozinhos – podem
porventura ser o teu pai, a tua mãe, o
avô, a avó, abandonados nos lares de
terceira idade –, doentes não
visitados, pessoas portadoras de
deficiência ignoradas, jovens que
sentem dentro um grande vazio sem
que ninguém escute



verdadeiramente o seu grito de dor.
E não encontram outra estrada senão
o suicídio. Os abandonados de hoje.
Os cristos de hoje.

Jesus abandonado pede-nos para
termos olhos e coração para os
abandonados. Para nós, discípulos do
Abandonado, ninguém pode ser
marginalizado, ninguém pode ser
deixado a si mesmo; porque –
recordemo-lo – as pessoas rejeitadas
e excluídas são ícones vivos de Cristo,
recordam-nos o seu amor louco, o
seu abandono que nos salva de toda
a solidão e desolação. Irmãos e
irmãs, peçamos hoje esta graça:
saber amar Jesus abandonado e
saber amar Jesus em cada
abandonado, em cada abandonada.
Peçamos a graça de saber ver, saber
reconhecer o Senhor que continua a
clamar neles. Não permitamos que a
sua voz se perca no silêncio
ensurdecedor da indiferença. Não
fomos deixados sozinhos por Deus;



cuidemos de quem é deixado só.
Então, só então, faremos nossos os
desejos e os sentimentos d’Aquele
que por nós «Se esvaziou a Si
mesmo» (Flp 2, 7).

Esvaziou-se totalmente por nós.

Audiência de Quarta-feira. "O
Crucificado, fonte de esperança"

Estimados irmãos e irmãs, bom dia!

No domingo passado a Liturgia fez-
nos ouvir a Paixão do Senhor. Ela
termina com as seguintes palavras:
«Selaram a pedra» (Mt 27, 66). Tudo
parece ter acabado. Para os
discípulos de Jesus, aquela pedra
marca o fim da esperança. O Mestre
foi crucificado, morto da maneira
mais cruel e humilhante, pendurado
num patíbulo infame fora da cidade:



um fracasso público, o pior final
possível – naquela época era o pior.
Pois bem, aquele desânimo que
oprimia os discípulos não nos é
totalmente estranho hoje. Também
em nós se adensam pensamentos
obscuros e sentimentos de
frustração: por que tanta indiferença
em relação a Deus? Isto é curioso:
por que tanta indiferença em relação
a Deus? Por que tanto mal no
mundo? Mas, reparai, há o mal no
mundo! Por que as desigualdades
continuam a aumentar e não chega a
paz tão almejada? Por que somos
apegados assim à guerra, a fazer mal
uns aos outros? E, no coração de cada
um, quantas expetativas esvaecidas,
quantas desilusões! E ainda aquela
sensação de que os tempos passados
eram melhores e de que no mundo,
talvez até na Igreja, as coisas não são
como outrora... Em síntese, até hoje a
esperança parece às vezes selada sob
a pedra da desconfiança. Convido
cada um de vós a pensar nisto: onde



está a tua esperança? Tu tens uma
esperança viva ou selaste-a ali, ou
puseste-a na gaveta como uma
lembrança? Mas a tua esperança
impele-te a caminhar ou é uma
recordação romântica como se fosse
algo que não existe? Onde está a tua
esperança hoje?

Na mente dos discípulos permanecia
fixa uma imagem: a cruz. E ali
acabou tudo. Ali estava concentrado
o fim de tudo. Mas pouco tempo
depois descobririam na própria cruz
um novo início. Prezados irmãos e
irmãs, é assim que a esperança de
Deus germina, nasce e renasce nos
buracos negros das nossas
expetativas desiludidas; e ela, a
esperança verdadeira, ao contrário,
nunca desilude! Pensemos
precisamente na cruz: do mais
terrível instrumento de tortura, Deus
obteve o maior sinal do amor. Aquele
madeiro de morte, transformado em
árvore de vida, lembra-nos que os



inícios de Deus começam muitas
vezes a partir dos nossos fins: é
assim que Ele gosta de fazer
maravilhas. Então, hoje olhemos para
a árvore da cruz, para que em nós
brote a esperança: aquela virtude
diária, aquela virtude silenciosa,
humilde, mas aquela virtude que nos
mantém em pé, que nos ajuda a ir
em frente. Sem esperança não se
pode viver. Pensemos: onde está a
minha esperança? Hoje, olhemos
para a árvore da cruz para que
germine em nós a esperança: para
sermos curados da tristeza – mas,
quanta gente triste... A mim, quando
podia ir pelas ruas, agora não posso
porque não me deixam, mas quando
eu podia ir pelas ruas na outra
Diocese, gostava de ver o olhar das
pessoas. Quantos olhares tristes!
Gente triste, gente que falava consigo
mesma, que caminhava só com o
telemóvel, mas sem paz, sem
esperança. E onde está a tua
esperança hoje? É necessária um



pouco de esperança para sarar da
tristeza de que adoecemos, para
sarar da amargura com que
poluímos a Igreja e o mundo. Irmãos
e irmãs, olhemos para o Crucifixo. E
o que vemos? Vemos Jesus nu, Jesus
despojado, Jesus ferido, Jesus
atormentado. É o fim de tudo? Ali
está a nossa esperança.

Então vejamos como nestes dois
aspetos a esperança, que parece
morrer, renasce. Em primeiro lugar,
vejamos Jesus despojado: com efeito,
«depois de o terem crucificado,
dividiram as suas vestes entre si,
lançando a sorte» (v. 35). Deus
despojado: Aquele que tem tudo
deixa-se privar de tudo. Mas aquela
humilhação é o caminho para a
redenção. É assim que Deus vence as
nossas aparências. Com efeito, nós
temos dificuldade em despojar-nos,
em fazer a verdade: procuramos
cobrir sempre as verdades porque
não nos agradam; revestimo-nos de



exterioridade, que procuramos e
cuidamos, de máscaras para nos
disfarçarmos e nos mostrarmos
melhores do que somos. É um pouco
o hábito da maquiagem: maquiagem
interior, parecer melhor do que os
outros... Pensamos que o importante
é ostentar, parecer, de tal modo que
os outros falem bem de nós. E
adornamo-nos de aparências,
adornamo-nos de aparências, de
coisas supérfluas; mas assim não
encontramos a paz. Depois a
maquiagem vai embora e tu olhas
para o espelho com o rosto feio que
tens, mas verdadeiro, aquele que
Deus ama, não aquele “maquiado”.
Jesus despojado de tudo lembra-nos
que a esperança renasce fazendo a
verdade sobre nós – dizer a verdade
a si mesmo – abandonando as
ambiguidades, libertando-nos da
convivência pacífica com as nossas
falsidades. Às vezes, habituamo-nos
de tal modo a dizer-nos falsidades
que convivemos com as falsidades



como se fossem verdades e acabamos
envenenados pelas nossas falsidades.
Isto é necessário: regressar ao
coração, ao essencial, a uma vida
simples, despojada de tantas coisas
inúteis, que são sucedâneos de
esperança. Hoje, quando tudo é
complexo e corremos o risco de
perder o fio da meada, temos
necessidade de simplicidade, de
redescobrir o valor da sobriedade, o
valor da renúncia, de limpar o que
polui o coração e deixa triste. Cada
um de nós pode pensar em algo inútil
de que se pode livrar para se
reencontrar. Imagina, quantas coisas
inúteis. Aqui, há quinze dias, em
Santa Marta, onde moro – que é um
hotel para muitas pessoas – surgiram
vozes de que nesta Semana Santa
seria bom olhar para o armário e
despojar-se, mandar embora as
coisas que temos, que não usamos...
não imaginais a quantidade de
coisas! É bom despojar-se das coisas
inúteis. E tudo foi levado aos pobres,



às pessoas que necessitam. Também
nós, temos muitas coisas inúteis
dentro do coração – e também fora.
Olhai para o vosso armário: olhai
para ele. Isto é útil, isto é inútil... e
fazei limpeza. Olhai para o armário
da alma: quantas coisas inúteis tens,
quantas ilusões estúpidas. Voltemos à
simplicidade, às coisas verdadeiras,
que não precisam de maquiagem. Eis
um bom exercício!

Demos uma segunda vista de olhos
ao Crucifixo e vejamos Jesus ferido. A
cruz mostra os pregos que lhe furam
as mãos e os pés, o lado aberto. Mas
às feridas do corpo acrescentam-se
as da alma: mas quanta angústia!
Jesus está sozinho: traído, entregue e
renegado pelos seus, pelos seus
amigos, inclusive pelos seus
discípulos, condenado pelo poder
religioso e civil, excomungado, Jesus
experimenta até o abandono de Deus
(cf. v. 46). Na cruz aparece também o
motivo da condenação: «Este é Jesus,



o rei dos judeus» (v. 37). É um
escárnio: Ele, que fugira quando
procuraram fazê-lo rei (cf. Jo 6, 15), é
condenado por se ter feito rei;
embora não tenha cometido crime
algum, é colocado entre dois
malfeitores e a Ele preferem o
violento Barrabás (cf. Mt 27, 15-21).
Em síntese, Jesus está ferido no corpo
e na alma. Pergunto-me: de que
modo isto ajuda a nossa esperança?
Assim, Jesus nu, privado de tudo, de
tudo: o que diz isto à minha
esperança, como me ajuda?

Também nós estamos feridos: quem
não o está na vida? E muitas vezes
com feridas escondidas que
ocultamos pela vergonha. Quem não
carrega as cicatrizes de escolhas
passadas, de incompreensões, de
dores que permanecem dentro e são
difíceis de superar? Mas também de
injustiças sofridas, de palavras
cortantes, de juízos inclementes?
Deus não esconde aos nossos olhos as



feridas que lhe trespassaram o corpo
e a alma. Mostra-as para nos indicar
que na Páscoa se pode abrir uma
nova passagem: fazer das próprias
feridas furos de luz. “Mas, Santidade,
não exagere”, alguém pode dizer-me.
Não. É verdade: tenta; tenta. Tenta
fazê-lo. Pensa nas tuas feridas,
aquelas que só tu sabes, que cada um
tem escondidas no coração. E olha
para o Senhor. E verás, verás como
daquelas feridas saem furos de luz.
Jesus na cruz não recrimina, ama.
Ama e perdoa quantos o ferem (cf. Lc
23, 34). Assim converte o mal em
bem, assim converte e transforma a
dor em amor.

Irmãos e irmãs, a questão não é ser
ferido pouco ou muito pela vida, o
ponto é o que fazer das minhas
feridas. As pequeninas, as grandes,
aquelas que deixarão um sinal no
meu corpo, na minha alma sempre.
O que faço com as minhas feridas? O
que fazes tu e tu com as tuas feridas?



“Não, Padre, não tenho feridas” –
“Está atento, pensa duas vezes antes
de dizer isto”. E pergunto-te: o que
fazes com as tuas feridas, aquelas
que só tu sabes? Podes deixá-las
infetar no rancor, na tristeza, ou
posso uni-las às de Jesus, a fim de
que também as minhas chagas se
tornem luminosas. Pensai em
quantos jovens não toleram as
próprias feridas e procuram no
suicídio uma via de salvação: hoje,
nas nossas cidades, muitos, muitos
jovens que não veem uma maneira
de sair, que não têm esperança e
preferem ir além com a droga, com o
esquecimento... pobrezinhos. Pensai
neles. E tu, qual é a tua droga, para
cobrir as feridas? As nossas feridas
podem tornar-se fontes de esperança
quando, em vez de nos
comiserarmos ou de as esconder,
enxugamos as lágrimas dos outros;
quando, em vez de ter ressentimento
pelo que nos é tirado, cuidamos do
que falta aos outros; quando, em vez



de nos inquietarmos, nos
debruçamos sobre quantos sofrem;
quando, em vez de ter sede de amor
por nós próprios, saciamos a sede de
quem precisa de nós. Pois só nos
reencontraremos, se deixarmos de
pensar em nós mesmos. Mas se
continuarmos a pensar em nós
mesmos já não nos encontraremos. E
é agindo assim - diz a Escritura - que
a nossa ferida em breve cicatrizará
(cf. Is 58, 8), e a esperança voltará a
florescer. Pensai: o que posso fazer
pelos outros? Estou ferido, estou
ferido de pecado, estou ferido de
história, cada um tem a própria
ferida. O que faço: lambo as minhas
feridas assim, a vida inteira? Ou olho
para as feridas dos outros e vou com
a experiência ferida da minha vida,
curar, ajudar os outros? Este é o
desafio de hoje, para todos vós, para
cada um de vós, para cada um de
nós. Que o Senhor nos ajude a ir em
frente.



* * *

Saúdo cordialmente aos peregrinos de
língua espanhola, que são tantos. Em
particular, saúdo os jovens que
participam no Encontro Internacional
Univ 2023. Nestes dias santos,
aproximemo-nos de Jesus crucificado.
Contemplando-O, feridos e despojados
de tudo, reconheçamos a nossa
própria verdade. Apresentemos-Lhe
tudo o que somos e deixemos que Ele
renove em nós a esperança de uma
vida nova. Que Deus vos abençoe.
Muito obrigado.

Quinta-feira Santa, 6 de abril de
2023

Missa Crismal

«O Espírito do Senhor está sobre
mim» (Lc 4, 18): partindo deste



versículo começou a pregação de
Jesus e, do mesmo versículo, partiu a
Palavra que hoje escutamos (cf. Is 61,
1). Portanto, no princípio, está o
Espírito do Senhor.

E é sobre Ele que hoje quero refletir
convosco, amados irmãos, pois, sem
o Espírito do Senhor, não há vida
cristã e, sem a sua unção, não há
santidade. O Espírito é o protagonista
e é bom hoje, no dia do nascimento
do sacerdócio, reconhecer que Ele
está na origem do nosso ministério,
da vida e da vitalidade de cada
Pastor. Com efeito, a santa Mãe Igreja
ensina-nos a professar que é o
Espírito Santo que «dá a vida», [1]
como afirmou Jesus, quando disse: «É
o Espírito quem dá a vida» ( Jo 6, 63);
ensinamento retomado pelo apóstolo
Paulo, quando escreve que «a letra
mata, enquanto o Espírito dá vida» ( 
2 Cor 3, 6) e falou da «lei do Espírito,
que dá a vida (…) em Cristo Jesus» ( 
Rm 8, 2). Sem Ele, nem sequer a

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn1


Igreja seria a Esposa viva de Cristo,
mas, no máximo, uma organização
religiosa, mais ou menos boa; não
seria o Corpo de Cristo, mas um
templo construído por mãos de
homem. Então como edificar a Igreja
senão a partir do facto de sermos
«templos do Espírito Santo» ( 1 Cor 6,
19; 3, 16), que habita em nós? Não
podemos deixá-Lo fora de casa ou
arrumá-Lo em qualquer área
devocional, mas colocá-Lo no centro.
Precisamos diariamente de dizer:
«Vinde, porque sem a vossa força e
favor clemente, nada há no homem
que seja inocente». [2]

Cada um de nós pode dizer: O
Espírito do Senhor está sobre mim. E
não é presunção, é realidade, já que
cada cristão, e de modo particular
cada sacerdote, pode fazer suas as
palavras que se lhe seguem: «porque
o Senhor me consagrou com a
unção» (Is 61, 1). Irmãos, sem mérito
nosso, por pura graça, recebemos

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn2


uma unção que nos fez pais e
pastores no Povo santo de Deus.
Detenhamo-nos, pois, neste aspeto do
Espírito: a unção.

Depois da primeira «unção» que
aconteceu no ventre de Maria, o
Espírito desceu sobre Jesus no
Jordão. Em seguida, como explica
São Basílio, «cada ação [de Cristo]
gozava da com-presença do Espírito
Santo». [3] Pois, com o poder daquela
unção, Ele pregava e realizava sinais,
em virtude daquela unção «emanava
d’Ele uma força que a todos curava» (
Lc 6, 19). Jesus e o Espírito trabalham
sempre juntos, como se fossem as
duas mãos do Pai – assim o diz Santo
Ireneu [4] – que, estendidas para nós,
nos abraçam e levantam. E, por elas,
foram marcadas as nossas mãos,
ungidas pelo Espírito de Cristo. Sim,
irmãos, o Senhor não Se limitou a
escolher-nos e chamar-nos ora daqui
ora dali, mas infundiu em nós a
unção do seu Espírito, o mesmo que

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn3
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn4


desceu sobre os Apóstolos. Irmãos,
somos «ungidos».

Fixemos então o nosso olhar nos
Apóstolos. Jesus escolheu-os e, à sua
chamada, deixaram os barcos, as
redes, a casa, etc. A unção da Palavra
mudou-lhes a vida. Com entusiasmo,
seguiram o Mestre e começaram a
pregar, convencidos que, depois,
realizariam coisas ainda maiores; até
que chegou a Páscoa. Parece que
então tudo ficou suspenso: chegaram
a negar e abandonar o Mestre. Não
devemos ter medo, sejamos corajosos
a ler a nossa própria vida e as nossas
quedas. Chegaram a negar e
abandonar o Mestre, a começar por
Pedro. Puderam dar-se conta do
grande desajustamento entre a visão
deles e a de Jesus, e perceberam que
não O tinham compreendido: a frase
«não conheço esse homem» (Mc 14,
71), que Pedro alegou no pátio do
sumo sacerdote depois da Última
Ceia, não é mera defesa impulsiva,



mas uma admissão de ignorância
espiritual: ele e os outros talvez
estivessem à espera duma vida de
sucessos atrás dum Messias que
arrastava multidões e fazia
prodígios, mas não reconheciam o
escândalo da cruz, que esfarelou as
suas certezas. Jesus sabia que eles,
sozinhos, não conseguiriam e, por
isso, prometeu-lhes o Paráclito. E foi
precisamente aquela «segunda
unção», no Pentecostes, que
transformou os discípulos, levando-
os a apascentar o rebanho de Deus, e
já não a si mesmos. Esta é a
contradição que temos de resolver:
sou pastor do povo de Deus ou de
mim mesmo? E, para me ensinar a
estrada, temos o Espírito. Foi aquela
unção de fogo que extinguiu uma
religiosidade centrada neles mesmos
e nas próprias capacidades: acolhido
o Espírito, evaporam-se os medos e
as hesitações de Pedro; Tiago e João,
consumidos pelo anseio de dar a
vida, deixam de procurar lugares de



honra (cf. Mc 10, 35-45), o nosso
carreirismo, irmãos; os outros
deixam de estar fechados e
temerosos no Cenáculo, mas saem e
tornam-se apóstolos pelo mundo
inteiro. É o Espírito que muda o
nosso coração, que o coloca num
plano diverso.

Irmãos, um itinerário semelhante
abraça a nossa vida sacerdotal e
apostólica. Também para nós houve
uma primeira unção, com início
numa chamada cheia de amor que
nos arrebatou o coração. Por ela,
soltamos as amarras e, sobre um
genuíno entusiasmo, desceu a força
do Espírito que nos consagrou.
Depois, segundo os tempos de Deus,
havia de chegar para cada um a
etapa pascal, que marca a hora da
verdade. Trata-se dum momento de
crise, que possui várias formas. A
todos sucede, mais cedo ou mais
tarde, experimentar desilusões,
cansaços e fraquezas, com o ideal



que parece diluir-se perante as
exigências da realidade, substituído
por uma certa rotina; e algumas
provações – difíceis de imaginar
antes – fazem aparecer a fidelidade
mais incómoda do que outrora. Esta
etapa – a da tentação, da prova que
todos nós tivemos, temos e teremos –
esta etapa representa, para quem
recebeu a unção, um cume decisivo.
Dele, pode-se sair mal, deixando-se
planar rumo a uma certa
mediocridade, arrastando-se cansado
numa «normalidade» cinzenta onde
se insinuam três perigosas tentações:
a da acomodação, em que a pessoa se
contenta com o que pode fazer; a da 
substituição, em que se tenta
«recarregar» o espírito com algo
diferente da nossa unção; a do 
desânimo – a mais comum –, em que,
insatisfeitos, se avança por inércia. E
aqui está o grande risco:
permanecem intactas as aparências –
sou sacerdote, sou padre –, enquanto
a pessoa se fecha em si mesma e



conduz a vida na apatia; a fragrância
da unção deixou de perfumar a vida,
e o coração, em vez de se dilatar,
restringe-se envolvido pelo
desencanto. É um destilado, sabeis?
Quando o sacerdócio desliza
lentamente para o clericalismo e o
padre esquece-se de ser pastor do
povo, para se tornar um clérigo de
Estado.

Mas aquela crise pode tornar-se
também um ponto de viragem no
sacerdócio, a «etapa decisiva da vida
espiritual, em que se deve efetuar a
última escolha entre Jesus e o
mundo, entre a heroicidade da
caridade e a mediocridade, entre a
cruz e um certo bem-estar, entre a
santidade e uma honesta fidelidade
ao compromisso religioso». [5] No
final desta celebração, vão dar-vos de
presente um clássico, um livro que
trata deste problema: « A segunda
chamada». É um clássico do Padre
Voillaume, que aborda este

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn5


problema. Lede-o! Com efeito todos
nós precisamos de refletir sobre este
momento do nosso sacerdócio. É o
momento abençoado em que nós,
como os discípulos na Páscoa, somos
chamados a ser «suficientemente
humildes para nos confessarmos
vencidos por Cristo humilhado e
crucificado, e para aceitarmos iniciar
um novo caminho, o do Espírito, da
fé e dum amor forte e sem ilusões». 
[6] É o chairos, no qual se descobre
que «o todo não se reduz a
abandonar o barco e as redes para
seguir Jesus durante um certo tempo,
mas exige ir até ao Calvário, acolher
a sua lição e fruto, e ir com a ajuda
do Espírito Santo até ao fim duma
vida que deve terminar na perfeição
da Caridade divina». [7] Com a ajuda
do Espírito Santo: é o tempo para nós,
como o foi para os Apóstolos, duma
«segunda unção», tempo duma
segunda chamada que devemos
escutar para receber a segunda
unção, em que se acolhe o Espírito

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn6
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn7


não sobre o entusiasmo dos nossos
sonhos, mas na fragilidade da nossa
realidade. É uma unção que mostra a
verdade no mais fundo de nós
mesmos e que permite ao Espírito
ungir as nossas fragilidades, os
nossos cansaços, a nossa pobreza
interior. Então a unção volta a
perfumar d’Ele, não de nós. Neste
momento, interiormente, recordo
alguns de vós que estão em crise –
digamos assim – que estão
desorientados e não sabem como
retomar o caminho, como voltar ao
caminho nesta segunda unção do
Espírito. A estes irmãos – tenho-os
presente – digo simplesmente:
Coragem, o Senhor é maior que as
tuas fraquezas, os teus pecados.
Entrega-te ao Senhor e deixa-te
chamar uma segunda vez, esta vez
com a unção do Espírito Santo. A
vida dupla não te ajudará; lançar
tudo pela janela, também não. Olha
para a frente, deixa-te acariciar pela
unção do Espírito Santo.



E o caminho para este passo de
amadurecimento é admitir a verdade
da própria fragilidade. A isto nos
exorta «o Espírito da Verdade» (Jo 16,
13), que nos leva a olhar
profundamente dentro de nós
mesmos, a perguntar-nos: a minha
realização depende da minha
habilidade, da função que consigo
obter, dos elogios que recebo, da
carreira que faço, dos superiores ou
colaboradores que tenho, das
comodidades que me posso
assegurar, ou então depende da
unção que perfuma a minha vida?
Irmãos, a maturidade sacerdotal
passa pelo Espírito Santo, realiza-se
quando Ele Se torna o protagonista
da nossa vida. Então tudo muda de
perspetiva, inclusive as desilusões e
amarguras – mesmo os pecados –,
porque já não se trata de procurar
aperfeiçoar-se ajustando qualquer
coisa, mas de nos entregarmos, sem
nada reter para nós, Àquele que nos
impregnou na sua unção e quer



descer até ao fundo de nós mesmos.
Irmãos, então voltaremos a descobrir
que a vida espiritual torna-se livre e
feliz, não quando se salvam as
aparências e se coloca um remendo,
mas quando se deixa a iniciativa ao
Espírito e, abandonados aos seus
desígnios, nos dispomos a servir
onde e como nos for pedido: o nosso
sacerdócio cresce, não com
remendos, mas por
transbordamento!

Se deixarmos agir em nós o Espírito
da Verdade, guardaremos a unção –
guardar a unção –, porque virão
imediatamente à luz do dia as
falsidades – as hipocrisias clericais –,
as falsidades com que somos
tentados a viver. E o Espírito, que
«lava o que [no homem] há de
impuro», sugerir-nos-á sem descanso
para não mancharmos minimamente
a unção. Vem-me à mente aquela
frase de Qohélet, que diz: «Uma
mosca morta infeta e estraga o azeite



perfumado» (10, 1). É verdade! Toda
a duplicidade – incluindo a
duplicidade clerical – toda a
duplicidade que se insinua é
perigosa: não deve ser tolerada, mas
levada à luz do Espírito. Porque, se
não há «nada mais enganador que o
coração, tantas vezes perverso» ( Jr
17, 9), o Espírito Santo, e só Ele, nos
cura das infidelidades (cf. Os 14, 5).
Para nós, trata-se duma luta
imprescindível: de facto é
indispensável, como escreveu São
Gregório Magno, que, «quem anuncia
a palavra de Deus, antes se debruce
sobre o seu próprio modo de viver,
para que, haurindo da própria vida,
aprenda o que dizer e como dizê-lo.
(...) Ninguém presuma dizer fora o
que antes não ouviu dentro». [8] E o
mestre interior que devemos escutar
é o Espírito, sabendo que não há
nada em nós que Ele não queira
ungir. Irmãos, guardemos a unção: a
invocação do Espírito seja, não uma
prática ocasional, mas a respiração

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn8


de cada dia. Vinde, vinde, guardai a
unção. Eu, consagrado pelo Espírito,
sou chamado a mergulhar n’Ele, a
deixar entrar a sua luz nas minhas
opacidades – temos tantas –, para
reencontrar a verdade daquilo que
sou. Deixemo-nos impelir por Ele no
combate às falsidades que se agitam
dentro de nós; e deixemo-nos
regenerar por Ele na adoração,
porque, quando adoramos o Senhor,
Ele derrama nos nossos corações o
seu Espírito.

«O espírito do Senhor está sobre
mim, porque o Senhor me ungiu:
enviou-me para levar a boa-nova» ( 
Is 61, 1; cf. Lc 4, 18-19) e levar – lê-se
no prosseguimento da profecia –
libertação, cura e graça; numa
palavra, para levar harmonia onde
não há. Pois, como diz São Basílio, «o
Espírito é harmonia», é Ele que faz a
harmonia. Depois de vos ter falado
da unção, quero dizer-vos algo sobre
esta harmonia, que é sua



consequência. De facto, o Espírito
Santo é harmonia; antes de mais
nada, no Céu: São Basílio explica que
«toda aquela harmonia supraceleste
e inefável no serviço de Deus e na
sinfonia mútua das potências
supracósmicas, é impossível
conservá-la a não ser pela autoridade
do Espírito». [9] E, depois, na terra:
na Igreja, Ele é realmente aquela
«Harmonia divina e musical» [10]
que tudo une. Mas imaginai um
presbitério sem harmonia, sem o
Espírito: não funciona. Ele suscita a
diversidade dos carismas e
recompõe-na na unidade, cria uma
concórdia que não se funda na
uniformização, mas na criatividade
da caridade. Assim cria harmonia
entre muitos. Assim faz harmonia
num presbitério. Durante os anos do
Concílio Vaticano II, que foi um dom
do Espírito, um teólogo publicou um
estudo no qual falava do Espírito em
chave, não individual, mas plural.
Convidou a imaginá-Lo como uma

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn10


Pessoa divina não tanto singular,
mas «plural», como o «nós de Deus»,
o nós do Pai e do Filho, porque é a
sua ligação; é, em Si mesmo,
concórdia, comunhão, harmonia. 
[11] Recordo-me que, quando li este
tratado teológico – estava em
teologia, nos meus estudos – fiquei
escandalizado: parecia uma heresia,
porque, na nossa formação, não se
compreendia bem como era o
Espírito Santo.

Tudo o que deseja é criar harmonia,
principalmente através daqueles
sobre quem derramou a sua unção.
Irmãos, construir a harmonia entre
nós não é tanto um método bom,
para que a comunidade eclesial
caminhe melhor, não é bailar o 
minuet, nem é questão de estratégia
ou de cortesia, mas é sobretudo uma
exigência interna na vida do Espírito.
Peca-se contra o Espírito, que é
comunhão, quando nos tornamos,
mesmo por frivolidade, instrumentos

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn11


de divisão, por exemplo – e voltamos
ao mesmo tema – com a
murmuração. Quando nos tornamos
instrumentos de divisão, pecamos
contra o Espírito. E faz-se o jogo do
inimigo, que nunca sai a descoberto
mas gosta de boatos e insinuações,
fomenta partidos e fações, alimenta a
nostalgia do passado, a desconfiança,
o pessimismo, o medo. Por favor,
estejamos atentos a não manchar a
unção do Espírito e o vestido da
Santa Mãe Igreja com a desunião,
com as polarizações, com qualquer
falta de caridade e comunhão.
Recordemos que o Espírito, «o nós de
Deus», prefere a forma comunitária,
isto é, a disponibilidade acima das
exigências próprias, a obediência
acima dos próprios gostos, a
humildade acima das próprias
pretensões.

A harmonia não é apenas uma
virtude entre outras. São Gregório
Magno escreve: «Quanto valha a



virtude da concórdia demonstra-o o
facto de que, sem ela, todas as outras
virtudes não valem absolutamente
nada». [12] Ajudemo-nos, irmãos, a
conservar a harmonia, conservar a
harmonia – este seria o meu dever de
casa – começando não pelos outros,
mas pelo próprio, perguntando-me:
nas minhas palavras, nos meus
comentários, naquilo que digo e
escrevo, há a marca do Espírito ou a
do mundo? Penso também na 
gentileza do sacerdote – tantas vezes
nós, padres, somos uns mal-educados
–: pensemos na gentileza do
sacerdote se o povo, até em nós,
encontra pessoas insatisfeitas,
pessoas descontentes, solteirões, que
criticam e acusam, onde poderá ele
ver a harmonia? Quantos não se
aproximam ou até se afastam,
porque na Igreja não se sentem
acolhidos e amados, mas olhados
com desconfiança e julgados! Em
nome de Deus, acolhamos e
perdoemos sempre! E lembremo-nos

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftn12


de que ser ríspido e lamuriento, além
de não produzir nada de bom,
corrompe o anúncio, porque é
contratestemunho de Deus, que é
comunhão e harmonia. E isto
desagrada tanto e sobretudo ao
Espírito Santo, que o apóstolo Paulo
nos exorta a não entristecer (cf. Ef 4,
30).

Irmãos, deixo-vos estes pensamentos
que me vieram do coração e concluo
dirigindo-vos uma palavra simples e
importante: obrigado! Obrigado pelo
vosso testemunho, obrigado pelo
vosso serviço; obrigado por tanto
bem escondido que fazeis, obrigado
pelo perdão e a consolação que
ofereceis em nome de Deus: perdoai
sempre, por favor, nunca negueis o
perdão; obrigado pelo vosso
ministério, que muitas vezes se
desenrola no meio de tantas fadigas,
incompreensões e pouco
reconhecimento. Irmãos, o Espírito
de Deus, que não desilude quem



coloca n’Ele a própria confiança, vos
encha de paz e leve a bom termo
aquilo que em vós começou, para
serdes profetas da sua unção e
apóstolos de harmonia.

[1] Credo de Niceia-Constantinopla.

[2] Sequência, na Missa de
Pentecostes.

[3] Liber de Spiritu Sancto XVI, 39.

[4] Cf. Adversus haereses IV, 20, 1.

[5] R. Voillaume, «La seconda
chiamata», in S. Stevan (ed.), La
seconda chiamata. Il coraggio della
fragilità (Bolonha 2018), 15.

[6] Ibid., 24.

[7] Ibid., 16.

[8] Homiliae in Ezechielem, I, X, 13-14.

[9] Liber de Spiritu Sancto XVI, 38.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref9


[10] In Psalmos 29, 1.

[11] Cf. H. Mühlen, Der Heilige Geist
als Person. Ich – Du – Wir (Múnster in
Westfália 1963).

[12] Homiliae in Ezechielem, I, VIII, 8.

Quinta-feira Santa, 6 de abril de
2023

Santa Missa da Ceia do Senhor

Sexta-feira Santa, 7 de abril de
2023

Celebração da Paixão do Senhor

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html#_ftnref12


Sábado Santo, 8 de abril de 2023

Vigília Pascal

A noite está a chegar ao fim e
começam já a despontar os primeiros
fulgores da aurora, quando as
mulheres saem para o túmulo de
Jesus. Caminham com passo incerto,
olhar perdido e o coração dilacerado
de dor por aquela morte que lhes
arrebatou o Amado. Mas tendo
chegado lá, ao ver o túmulo vazio,
invertem o rumo, mudam de estrada;
abandonam o sepulcro e correm a
anunciar aos discípulos um percurso
novo: Jesus ressuscitou e espera-os na
Galileia. Na vida destas mulheres,
aconteceu a Páscoa, que significa 
passagem: de facto, passam do
caminho triste rumo ao sepulcro
para uma corrida jubilosa até junto
dos discípulos, a fim de lhes dizer
não só que o Senhor ressuscitou, mas
que há uma meta a alcançar
imediatamente, a Galileia. O



encontro com o Ressuscitado é lá. O
renascimento dos discípulos, a
ressurreição do seu coração passa
pela Galileia. Entremos também nós
neste caminho dos discípulos, que
vai do túmulo à Galileia.

As mulheres – diz o Evangelho –
«foram visitar o sepulcro» (Mt 28, 1).
Pensam que Jesus Se encontre no
lugar da morte, e que tudo tenha
acabado para sempre. Às vezes
acontece-nos, também a nós, pensar
que a alegria do encontro com Jesus
pertença ao passado, enquanto
aquilo que o presente nos dá a
conhecer são sobretudo túmulos
selados: os túmulos das nossas
desilusões, amarguras e difidência,
os túmulos do «não há mais nada a
fazer», «as coisas não mudarão
jamais», «melhor gozar o dia a dia»
porque «do amanhã não estamos
seguros». Também nós, se fomos
amofinados pela dor, oprimidos pela
tristeza, humilhados pelo pecado,



amargurados por algum fracasso ou
pressionados por alguma
preocupação, experimentamos o
gosto amargo do cansaço e vimos a
alegria apagar-se no coração.

Às vezes notamos simplesmente o
peso de levar por diante a vida
quotidiana, cansados de arriscar
pessoalmente contra uma espécie de
muro de borracha dum mundo onde
parecem prevalecer sempre as leis
do mais astuto e do mais forte.
Outras vezes sentimo-nos impotentes
e desanimados perante o poder do
mal, os conflitos que dilaceram as
relações, as lógicas feitas de cálculo e
indiferença que parecem governar a
sociedade, o câncer da corrupção – e
há tanta –, a propagação da injustiça,
os ventos gélidos da guerra. Mais
ainda, talvez nos tenhamos
defrontado com a morte, ao roubar-
nos a doce presença dos nossos
queridos ou roçar-nos por um triz na
doença ou nas calamidades, e



facilmente caímos vítimas da
desilusão e secou a fonte da
esperança. Assim, por estas ou outras
situações – cada um de nós conhece
as suas –, os nossos caminhos detêm-
se perante túmulos e nós ficamos
imóveis a chorar e lamentar-nos,
repetindo, sozinhos e impotentes, os
nossos «porquês». Aquela cadeia de
«porquês»...

Ao contrário, as mulheres na Páscoa
não ficam paralisadas diante dum
túmulo, mas – diz o Evangelho –
«afastando-se rapidamente do
sepulcro, cheias de temor e grande
alegria, as mulheres correram a dar
a notícia aos discípulos» (28, 8).
Levam a notícia que mudará para
sempre a vida e a história: Cristo
ressuscitou! (28, 6). E, ao mesmo
tempo guardam e transmitem a
recomendação do Senhor, o seu
convite aos discípulos, ou seja, que 
partam para a Galileia, porque lá O
verão (cf. 28, 7). Mas, irmãos e irmãs,



perguntamo-nos hoje: que significa ir
para a Galileia? Duas coisas: a
primeira, sair da clausura do
Cenáculo partindo para a região
habitada pelos gentios (cf. Mt 4, 15),
sair do escondimento para se abrir à
missão, escapar do medo para 
caminhar rumo ao futuro. A segunda
– e isto é maravilhoso –, voltar às
origens, porque precisamente na
Galileia é que tudo começara. Lá o
Senhor encontrara e chamara pela
primeira vez os discípulos. Portanto,
ir para a Galileia é voltar à graça
primordial, é readquirir a memória
que regenera a esperança, a
«memória do futuro» com que fomos
marcados pelo Ressuscitado.

Vemos assim o que faz a Páscoa do
Senhor: impele-nos a seguir em
frente, sair da sensação de derrota,
rolar a pedra dos sepulcros onde
muitas vezes encerramos a
esperança, olhar o futuro com
confiança, porque Cristo ressuscitou



e mudou a direção da história; mas,
para o conseguir, a Páscoa do Senhor
leva-nos ao nosso passado de graça,
faz-nos regressar à Galileia, onde
teve início a nossa história de amor
com Jesus, onde ocorreu o primeiro
chamamento. Por outras palavras,
pede-nos para reviver o momento, a
situação, a experiência em que
encontramos o Senhor,
experimentamos o seu amor e
recebemos um olhar novo e
luminoso sobre nós mesmos, sobre a
realidade, sobre o mistério da vida.
Irmãos e irmãs, para ressuscitar,
recomeçar, retomar o caminho,
precisamos sempre de voltar à
Galileia, isto é, voltar, não a um Jesus
abstrato, ideal, mas à memória viva,
à memória concreta e palpitante do
primeiro encontro com Ele. Sim, para
caminhar devemos recordar; para
ter esperança devemos nutrir a
memória. E este é o convite: recorda
e caminha! Se recuperares o primeiro
amor, o deslumbramento e a alegria



do encontro com Deus, seguirás para
a frente. Recorda e caminha.

Recorda a tua Galileia, e caminha
para a tua Galileia. É o «lugar» onde
conheceste pessoalmente Jesus, onde
Ele deixou de ser, para ti, uma
personagem histórica como outras,
tornando-Se a pessoa da tua vida:
não um Deus distante, mas o Deus
próximo, que te conhece melhor do
que ninguém e te ama mais do que
qualquer outra pessoa. Irmão, irmã,
traz à memória a Galileia, a tua
Galileia: a Galileia da tua chamada,
daquela Palavra de Deus que, num
momento concreto, foi dirigida
precisamente a ti; daquela forte
experiência no Espírito, da maior
alegria do perdão sentida depois
daquela Confissão, daquele momento
intenso e inesquecível de oração,
daquela luz que se acendeu no teu
íntimo e transformou a tua vida,
daquele encontro, daquela
peregrinação, etc. Cada um de nós



sabe onde se encontra a sua Galileia,
cada um de nós conhece o próprio
lugar da ressurreição interior, lugar
inicial, fundante, que mudou as
coisas. Não podemos deixá-lo no
passado, o Ressuscitado convida-nos
a ir até lá, para celebrar a Páscoa.
Recorda a tua Galileia, trá-la à
memória, reaviva-a hoje mesmo.
Volta àquele primeiro encontro.
Interroga-te como e quando foi,
reconstrói o seu contexto, tempo e
lugar, repassa a emoção e as
sensações, revive as suas cores e
sabores. Com efeito, tu sabes, foi
quando esqueceste aquele primeiro
amor, quando olvidaste aquele
primeiro encontro que começou a
depositar-se o pó no teu coração. E
experimentaste a tristeza e, como
para os discípulos, tudo parecia
carecido de perspetiva, com um
rochedo selando a esperança. Mas
hoje, irmão, irmã, a força da Páscoa
convida a rolar para fora as pedras
da desilusão e da desconfiança; o



Senhor, perito em derrubar as
pedras tumulares do pecado e do
medo, quer iluminar a tua memória
santa, a tua recordação mais bela,
tornar atual aquele primeiro
encontro com Ele. Recorda e
caminha: volta para Ele, redescobre
a graça da ressurreição de Deus em
ti! Volta à Galileia, volta à tua
Galileia.

Irmãos, irmãs, sigamos Jesus até à
Galileia, encontremo-Lo e adoremo-
Lo lá onde Ele espera cada um de
nós. Revivamos a beleza daquele
momento em que, depois de O ter
descoberto vivo, O proclamamos
Senhor da nossa vida. Voltemos à
Galileia, à Galileia do primeiro amor,
cada um volte à sua própria Galileia,
a do primeiro encontro, e
ressurjamos para uma vida nova!



Domingo de Páscoa, 9 de abril de
2023

Bênção Urbi et Orbi

Queridos irmãos e irmãs, Cristo
ressuscitou!

Hoje proclamamos que Ele, o Senhor
da nossa vida, é «a ressurreição e a
vida» (Jo 11, 25) do mundo. É Páscoa,
que significa «passagem», porque,
em Jesus, realizou-se a passagem
decisiva da humanidade, ou seja, a
passagem da morte à vida, do pecado
à graça, do medo à confiança, da
desolação à comunhão. N’Ele, Senhor
do tempo e da história, quero, com o
coração repleto de alegria, dizer a
todos: feliz Páscoa!

Seja ela para cada um de vós,
queridos irmãos e irmãs, em
particular para os doentes e os
pobres, os idosos e quantos
atravessam momentos de provação e
dificuldade, uma passagem da



tribulação à consolação. Não estamos
sozinhos: Jesus, o Vivente, está
connosco para sempre. Alegrem-se a
Igreja e o mundo, porque hoje as
nossas esperanças já não se quebram
contra o muro da morte, mas o
Senhor abriu-nos uma ponte para a
vida. Sim, irmãos e irmãs! Na Páscoa,
mudaram as sortes do mundo, e hoje
(dia que coincide com a data mais
provável da ressurreição de Cristo)
podemos alegrar-nos de celebrar, por
pura graça, o dia mais importante e
belo da história.

Cristo ressuscitou, ressuscitou
verdadeiramente: como se proclama
nas Igrejas do Oriente. O termo 
verdadeiramente diz-nos que a
esperança não é uma ilusão; é
verdade! E que, a partir da Páscoa, o
caminho da humanidade assinalado
pela esperança é percorrido com
passo mais rápido. Assim no-lo
mostram, com o seu exemplo, as
primeiras testemunhas da



Ressurreição. Os Evangelhos narram
aquela pressa boa com que, no dia de
Páscoa, «as mulheres correram a dar
a notícia aos discípulos» (Mt 28, 8). E
ainda que Maria de Magdala,
«correndo, foi ter com Simão
Pedro» (Jo 20, 2); e em seguida João e
o próprio Pedro «corriam os dois
juntos» (20, 4) para chegar ao lugar
onde Jesus estivera sepultado. E ao
entardecer daquele dia de Páscoa,
depois de terem encontrado o
Ressuscitado no caminho para
Emaús, os dois discípulos «voltaram
imediatamente para Jerusalém» (Lc
24, 33) percorrendo a toda a pressa
vários quilómetros em subida e na
escuridão da noite, movidos pela
alegria irrefreável da Páscoa que
inflamava os seus corações (cf. 24,
32). A mesma alegria pela qual
Pedro, ao ver Jesus ressuscitado nas
margens do lago da Galileia, não
pôde demorar-se no barco com os
outros, mas lançou-se logo à água
nadando velozmente ao encontro



d’Ele (cf. Jo 21, 7). Em suma, na
Páscoa, acelera-se o passo na
caminhada que se torna uma
corrida, porque a humanidade vê a
meta do seu percurso, o sentido do
seu destino, Jesus Cristo, e é chamada
a apressar-se ao encontro d’Ele,
esperança do mundo.

Apressemo-nos, também nós, a
crescer num caminho de confiança
recíproca: confiança entre as
pessoas, entre os povos e as nações.
Deixemo-nos surpreender pelo
anúncio feliz da Páscoa, pela luz que
ilumina as trevas e obscuridades em
que demasiadas vezes se encontra
envolvido o mundo.

Apressemo-nos a superar os conflitos
e as divisões, e a abrir os nossos
corações aos mais necessitados.
Apressemo-nos a percorrer sendas
de paz e fraternidade. Alegremo-nos
com os sinais concretos de esperança
que nos chegam de tantos países, a



começar daqueles que oferecem
assistência e hospitalidade a quantos
fogem da guerra e da pobreza.

Entretanto, ao longo do caminho, há
ainda muitas pedras de tropeço, que
tornam árduo e fadigoso este
apressarmo-nos para o Ressuscitado.
Supliquemos-Lhe: Ajudai-nos a
correr ao vosso encontro! Ajudai-nos
a abrir os nossos corações!

Ajudai o amado povo ucraniano no
caminho para a paz, e derramai a luz
pascal sobre o povo russo. Confortai
os feridos e quantos perderam os
seus entes queridos por causa da
guerra e fazei que os prisioneiros
possam voltar sãos e salvos para as
suas famílias. Abri os corações de
toda a Comunidade Internacional
para que se esforcem por fazer
cessar esta guerra e todos os conflitos
que ensanguentam o mundo, a
começar pela Síria, que ainda espera
a paz. Sustentai quantos foram



atingidos pelo violento terremoto na
Turquia e na própria Síria. Rezemos
por aqueles que perderam familiares
e amigos e ficaram sem casa: possam
receber conforto de Deus e ajuda da
família das nações.

Neste dia confiamo-Vos, Senhor, a
cidade de Jerusalém, primeira
testemunha da vossa Ressurreição.
Expresso profunda preocupação com
os ataques dos últimos dias que
ameaçam o desejado clima de
confiança e respeito mútuo,
necessário para se retomar o diálogo
entre israelenses e palestinos, de
modo que a paz reine na Cidade
Santa e em toda a região.

Ajudai, Senhor, o Líbano, ainda à
procura de estabilidade e unidade,
para que supere as divisões e todos
os cidadãos trabalhem, juntos, pelo
bem comum do país.

Não Vos esqueçais do querido povo
da Tunísia, especialmente dos jovens



e daqueles que sofrem por causa dos
problemas sociais e económicos, a
fim de não perder a esperança e
colaborar na construção dum futuro
de paz e fraternidade.

Olhai para o Haiti, que há vários
anos está a sofrer uma grave crise
sociopolítica e humanitária, e
sustentai o empenho dos atores
políticos e da Comunidade
Internacional na busca duma solução
definitiva para os inúmeros
problemas que afligem aquela
população tão atribulada.

Consolidai os processos de paz e
reconciliação empreendidos na
Etiópia e no Sudão do Sul e fazei
cessar as violências na República
Democrática do Congo.

Sustentai, Senhor, as comunidades
cristãs que hoje celebram a Páscoa
em circunstâncias particulares, como
sucede na Nicarágua e na Eritreia, e
lembrai-Vos de todos aqueles a quem



é impedido professar, livre e
publicamente, a sua fé. Dai conforto
às vítimas do terrorismo
internacional, especialmente no
Burkina Faso, Mali, Moçambique e
Nigéria.

Ajudai o Myanmar a percorrer
caminhos de paz e iluminai os
corações dos responsáveis para que o
martirizado povo roynga encontre
justiça.

Confortai os refugiados, os
deportados, os prisioneiros políticos
e os migrantes, especialmente os
mais vulneráveis, bem como todos
aqueles que sofrem com a fome, a
pobreza e os efeitos nocivos do
narcotráfico, do tráfico de pessoas e
de toda a forma de escravidão.
Inspirai, Senhor, os responsáveis das
nações, para que nenhum homem ou
mulher seja discriminado e
espezinhado na sua dignidade; para
que, no pleno respeito dos direitos



humanos e da democracia, se curem
estas chagas sociais, se procure
sempre e só o bem comum dos
cidadãos, se garanta a segurança e as
condições necessárias para o diálogo
e a convivência pacífica.

Irmãos, irmãs, voltemos também nós
a encontrar o gosto do caminho,
aceleremos o pulsar da esperança,
saboreemos a beleza do Céu! Tiremos
deste Dia as energias para continuar
ao encontro do Bem que não
desilude. E, se «o maior pecado –
como escreveu um antigo Padre – é
não acreditar nas energias da
Ressurreição» (Santo Isaac de Nínive,
Sermões ascéticos, I, 5), hoje
acreditemos! «Sim, temos a certeza:
verdadeiramente Cristo
ressuscitou» (Sequência).
Acreditamos em Vós, Senhor Jesus,
acreditamos que convosco renasce a
esperança, o caminho continua. Vós,
Senhor da vida, encorajai os nossos
caminhos e repeti, também a nós,



como aos discípulos na noite de
Páscoa: «A paz esteja convosco» (Jo
20, 19.21).

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/semana-santa-
com-o-papa-francisco-2023/ (15/12/2025)

https://opusdei.org/pt-pt/article/semana-santa-com-o-papa-francisco-2023/
https://opusdei.org/pt-pt/article/semana-santa-com-o-papa-francisco-2023/
https://opusdei.org/pt-pt/article/semana-santa-com-o-papa-francisco-2023/

	Semana Santa com o Papa Francisco (2023)

