
opusdei.org

Agradar a Deus (4):
Sei que te alegrou
muito, Jesus. As
coisas pequenas

S. Josemaria ensinou-nos a
cuidar das coisas pequenas
porque compreendia a
capacidade do homem de
agradar a Deus com pequenos e
quase minúsculos detalhes
realizados com amor.

02/04/2020

Descarregar livro completo 
«Agradar a Deus»

https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-agradar-a-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-agradar-a-deus/


A 29 de dezembro de 1933, S.
Josemaria ultimava a instalação da
Academia DYA. Nesse dia, estavam a
ajudá-lo quatro estudantes: Manolo,
Isidoro, Pepe e Ricardo. Uma das
tarefas que executaram foi a
instalação de um quadro negro de
ardósia de 1,10 m por 2,o m, numa
sala de aula. No dia seguinte,
apontou nos seus papéis a emoção
que o dominou: «Mal acabaram de
colocar o quadro numa sala de aula,
a primeira coisa que escreveram os
quatro artistas foi: “Deo omnis
gloria!”, toda a glória para Deus. – Já
sei que te alegrou muito, Jesus»[1].

Nestas poucas palavras vislumbra-se
a sua alegria ao contemplar este
simpático acontecimento. Mas talvez
haja mais alguma coisa naquele
apontamento, isto é, a maneira como
o fundador do Opus Dei compreendia
a nossa capacidade de agradar a



Deus com pequenos e quase
minúsculos detalhes. Não é fácil
entender como uma ação tão
insignificante das criaturas pode
chegar assim ao seu Criador.

Deus disse que acha as suas «delícias
com os filhos dos homens» (Pr 8, 31),
que o encantamos. Se esta expressão
de S. Josemaria parece atrevida,
então é ainda mais audaz quando
descreve uma convicção muito
íntima: «Com a Fé e o Amor, somos
capazes de endoidecer a Deus, que se
torna novamente louco – já foi louco
na Cruz, e é louco cada dia na Hóstia
–, mimando-nos como um Pai ao seu
filho primogénito»[2]. Esta
consciência era algo habitual na sua
pregação: «Falei-lhes de Jesus doido,
louco por nós»[3]. Alguma vez
tínhamos chegado a imaginar uma
reação divina deste calibre?

A felicidade de Deus



No final da sua primeira carta
pastoral, o prelado do Opus Dei pedia
a Deus: «Faz, Senhor, com que, a
partir da fé no Teu Amor, vivamos
cada dia com um amor sempre novo,
numa alegre esperança»[4]. O que
pode unir a alegria –, algo de que
todos já tivemos experiência – com as
virtudes que nos aproximam de Deus
e nos são oferecidas por Ele? S.
Tomás de Aquino afirma que a
felicidade «corresponde a Deus num
grau supremo» (S. Th. I-I, q. 26);
ninguém é tão feliz como ele e deseja
desfrutar e partilhar essa alegria
connosco. Por isso, vivemos à espera
da felicidade eterna e, ao mesmo
tempo estamos já alegres porque
Deus nos permite participar aqui da
sua felicidade.

Para nos metermos no mistério da
felicidade divina, pode ser útil
contemplar uma reação de Jesus, que
nos narra S. Marcos: «Estando Jesus
sentado em frente do gazofilácio,



observava a multidão que depositava
nele moedas de cobre, e muitos ricos
depositavam muito. Então chegou
uma viúva pobre e deitou duas
pequenas moedas, que valiam a
quarta parte de um asse» (Mc 12,
41-42). Este detalhe insignificante
emocionou Nosso Senhor.

As moedas de cobre retumbavam
quando caíam no gazofilácio, que era
uma espécie de trombeta virada para
cima, localizada no pátio do templo.
Ali entregavam-se as oferendas,
esmolas e rendas. A batida usual do
metal pesado era muito diferente do
tinir suave das duas moedas sem
valor que esta pobre mulher tinha
oferecido. Perfaziam a quarta parte
do asse, que, naquele momento, era a
moeda mais pequena em circulação.

Sem dúvida, aquela mulher
conquistou o coração de Cristo. Ele
na realidade não precisa das nossas
oferendas, mendiga algo muito



maior: o nosso coração. «Não viste os
fulgores do olhar de Jesus quando a
pobre viúva deixou no templo a sua
pequena esmola? – Dá-Lhe tu o que
puderes dar; o mérito não está nem
no pouco nem no muito, mas na
vontade com que o deres»[5]. Jesus
não interpreta os gestos da mesma
maneira que nós o fazemos. A
oferenda da viúva é minúscula, mas
a Jesus agrada-lhe muito mais do que
as outras porque é livre, humilde e
gratuita. Significa muito para ele, e
não resiste a explicar o porquê: «Em
verdade vos digo que esta pobre
viúva deitou mais que todos os
outros no gazofilácio, pois todos
deitaram aquilo que lhes sobrava;
ela, pelo contrário, na sua
necessidade, deitou tudo o que tinha,
todo o seu sustento» (Mc 12, 43).
Cristo desafia-nos a valorizar as
coisas – sobretudo a nossa vida – de
uma forma diferente, alternativa e
paradoxal.



Amar com a mesma moeda

É inútil tentar medir o amor do
Senhor por nós. «Deus chega de
graça. O seu amor ultrapassa
qualquer possibilidade de negócio:
nada fizemos para o merecer, e
nunca poderemos retribuí-lo»[6].
Jesus Cristo quer ser nosso amigo. Na
intimidade do Cenáculo, Jesus diz aos
Apóstolos: A vós, chamei-vos amigos
(Jo 15, 15) e neles, disse-nos isto a
todos. Deus ama-nos não apenas
como criaturas, mas como filhos a
quem, em Cristo, oferece uma
verdadeira amizade»[7]. Sem dúvida,
quando sentimos a nossa fragilidade,
tendemos a pensar que Deus reage
como nós o faríamos. Quando as
coisas não nos acontecem ou quando
nos parece que não estamos à altura
do seu amor, imaginamo-lo
desiludido, dececionado ou
entristecido. Não nos cabe na cabeça
que a nossa vida, sulcada de misérias
e tropeços, possa agradar ou



encantar e, ainda menos,
enlouquecer, a Deus.

Deus deleita-se na nossa luta
gratuita, livre e alegre

Os Padres da Igreja trataram de
prevenir-nos contra este erro tão
comum: «Homem, porque te
consideras tão vil, tu que tanto vales
aos olhos de Deus?»[8]. S. Boaventura
ensina-nos o caminho para não nos
enganarmos: «se queres saber como
se realizam estas coisas pergunta à
graça, não ao saber humano;
pergunta ao desejo, não ao
entendimento; pergunta ao gemido
expresso na oração»[9].

Como pode Deus entusiasmar-se
deste modo com os nossos
minúsculos detalhes de carinho ou
inclusivamente com as nossas
limitações? Como é possível que a
distância infinita entre o amor de
Deus e a nossa pobre
correspondência seja cancelada?



Está claro que não temos dinheiro
suficiente para comprar o seu amor.
Ama-nos porque lhe dá na gana, que
é a razão mais divina. Por isso,
obriga-nos a corresponder-lhe uma
maneira determinada. Ao mesmo
tempo, entusiasma-se se lhe pagamos
com a sua moeda, com um amor
gratuito de quem se deixa amar, de
quem permite ao outro estar louco.
Isto sucede quando compreendemos
que o carinho divino não está à
venda e, por isso, esperamos
unicamente na lotaria da sua
bondade incondicional. Então a alma
responde com o pouco que
entesoura, mas com uma grande
diferença: fá-lo porque lhe dá na
gana, da mesma maneira que a Deus.
E desfruta-o do mesmo modo que
Ele.

Os «detalhes caseiros do herói»

Espreitar a imensidão do amor de
Deus, que nos quer com loucura,



pode ajudar-nos a compreender o
valor que tem para Deus o pequeno,
precisamente porque é nosso. Temos
consciência que nunca pagaremos a 
dívida, mas estamos animados ao
sonhar que podemos ajudar a
suportar os encargos da família. É o
seu amor que transforma as nossas
bugigangas em joias preciosas. Tudo
serve para fazer feliz a Deus: bastam,
como nos diz o Evangelho, duas
moedas que são a quarta parte do
asse, mas que considera aptas para a
sua infinita capacidade de amar e ser
amado. Estas pequenas coisas
libertam a alma porque a ajudam a
deixar-se amar em troca de nada.
Vividas assim, não limitam. Pelo
contrário, elas não podem ser
tratadas com perseverança se forem
o resultado do desejo de controlar, de
pagar a dívida. Trata-se, na realidade,
de detalhes espontâneos e simples de
quem se sabe olhado com carinho
por um Deus todo-poderoso e eterno,



mas ao mesmo tempo um Deus muito
caseiro.

Muitos de nós não estaremos à altura
dos grandes santos ou dos mártires,
mas temos a sorte de que as nossas
ocorrências encantem a Deus. Nunca
pensaremos que fazemos algo que
mereça o seu carinho e é
precisamente isso que abre, por
completo, o nosso coração à sua
graça. Ele deleita-se com a nossa luta
gratuita, livre e alegre. Como não nos
apercebemos da altura, perdemos as
vertigens e atuamos com
naturalidade e uma fé encantadora
para Ele: «muito bem, servo bom e
fiel; como foste fiel no pouco, eu te
confiarei muito: entra na alegria do
teu senhor» (Mt 25, 23).

Meter-se, com esta perspetiva, no
universo das coisas pequenas
permite-nos evitar duas caricaturas
que não são dignas do humor e do
amor com que Deus nos olha.



Aparentemente longínquos, os dois
desvios têm algo decisivo em comum:
põem o foco em nós, no que fazemos.
Por um lado, podemos descobrir
depois de anos de luta que o cuidar
das coisas pequenas nos proporciona
uma certa segurança e há o risco de
procurar aí a tranquilidade daquele
que se limita a cumprir. Talvez sem
nos darmos conta se tenham
transformado em pequenas rigidezes
que servem de analgésico para a
nossa insegurança. Vivemo-las
externamente mas não as
desfrutamos. Por outro lado, pode
acontecer que signifiquem um peso
insuportável, um fardo que esmaga e
apaga a face bondosa de Cristo
porque torna a luta avassaladora.

Em nenhum caso a solução passa por
não lhes prestar atenção. Pelo
contrário, trata-se de vislumbrar
como se apresenta a nossa luta
perante Deus, não os resultados que
nós conseguimos. É uma questão de



pôr o foco de novo n’Ele. Por vezes
essa luta pode estar escondida,
ínfima e sem fruto, mas é a parte do
«diálogo entre a criança inocente e o
pai, doido pelo seu filho: – Quanto
me queres? Diz lá! – E o miudito diz,
marcando as sílabas: muitos
milhões!»[10].

Sobre isto, escreve S. Josemaria
numa carta: «Que parvoíces te conto!
É verdade: mas tudo aquilo, em que
intervimos os pobrezitos dos homens
– até à santidade – é um tecido de
pequenas ninharias, que
perfeitamente retificadas, podem
formar um tapete esplêndido de
heroísmo ou de baixeza, de virtudes
ou de pecados. As ações – o nosso
Mio Cid – contam sempre aventuras
gigantescas, mas misturadas com
detalhes caseiros do herói. – Oxalá
faças sempre muito caso – em frente!
– das coisas pequenas. E eu também:
e eu também. […]»[11].



A graça faz-nos rápidos

Endoidecer Deus é possível em Cristo.
Os nossos pequenos esforços – as
nossas moedinhas –, unidos a Cristo,
transformados na sua própria oferta,
convertem-se num «sacrifício puro,
imaculado e santo» (Oração
Eucarística I); são um dom agradável
a Deus Pai, como diz o sacerdote em
voz baixa depois de apresentadas as
oferendas na santa Missa. A
expressão latina é muito
significativa: «Utplaceat tibi», para te
agradar. Produz esse efeito porque a
Eucaristia «arrasta-nos no ato
oblativo de Jesus»[12].

Os santos encontraram um
trampolim para estar à altura;
inclusivamente descobriram que os
nossos defeitos ajudam-nos a querer
mais ao Senhor, se, arrependidos, os
pomos nas suas mãos: «Repito-Lhe
que o amo, e depois encho-me de
vergonha, porque, como posso



garantir que O amo, se O ofendi
tantas vezes? Então a reação não é
pensar que minto, porque não é
verdade. Continuo a minha oração:
Senhor, quero desagravar-Te por
aquilo em que Te ofendi e por aquilo
em que Te ofenderam todas as almas.
Repararei com a única coisa que Te
posso oferecer: os méritos infinitos
do Teu nascimento, da Tua vida, da
Tua paixão, da Tua morte e da Tua
ressurreição gloriosa; os da tua Mãe,
os de S. José, as virtudes dos Santos, e
as debilidades dos meus filhos e das
minhas filhas que resplandecem com
a luz celestial – como joias – quando
abominamos com toda a verdade da
alma o pecado mortal e venial
deliberado»[13]. A alma que se deixa
amar apropria-se dos méritos de
Cristo e sente-se capaz de subir aos
cumes que, para as suas forças,
seriam inalcançáveis. Tanta audácia
– empurrada pela graça de Deus –
pode até ser paradoxal, divertida, é
engraçada. E este bom humor



estimula a nossa melhor resposta a
esse amor que nos é oferecido.

Neste sentido, Bento XVI contava
numa entrevista uma intuição muito
pessoal de como é que é Deus:
«Pessoalmente acredito que tem um
grande sentido de humor. Às vezes
dá um empurrão a uma pessoa e diz-
lhe: “Não te dês tanta importância!”.
Na realidade, o humor é uma
componente da alegria da criação.
Em muitas questões da nossa vida
nota-se que Deus também nos quer
impulsionar a sermos um pouco mais
rápidos; a perceber a alegria; a
descer do nosso pedestal e a não
esquecer o gosto pelo divertido»[14].

Deus quer que entremos no seu gozo
(cf. Mt 25, 23), que participemos na
sua alegria íntima, do se gozo infinito
que nada pode arruinar. Foi para
isso que nos criou[15].

Possivelmente a boa mulher do
evangelho não perdeu demasiado



tempo a pensar se a sua oferta era
maior ou menor do que as dos outros
que acudiam ao gazofilácio. Teve a
intuição de que a Deus não lhe
importava muito a quantidade. Não
foram necessários muitos cálculos
nem se pôs a fazer comparações.
Simplesmente pareceu-lhe lógico dar
tudo. Não fez da sua pobreza um
drama, embora a sua condição talvez
não fosse agradável. É assim que
vivem os santos. São audazes e
espirituosos, divertidos e graciosos:
«Sinto-me muito contente por ir para
o céu muito em breve. Mas quando
penso naquelas palavras do Senhor:
“Trago comigo o meu salário para
pagar a cada um conforme as suas
obras”, digo para mim mesma que no
meu caso Deus vai ver-se num
grande apuro: Eu não tenho obras!
Assim não poderá pagar-me
“segundo as minhas obras”… Pois
bem, pagar-me-á “segundo as
Suas…”»[16].



* * *

O profeta Sofonias conta-nos o que
pensa e sente Deus pelos seus filhos:
«O Senhor teu Deus está no meio de
ti, valente e salvador; alegra-se e
regozija-se contigo, renova-te com o
seu amor; exulta e alegra-se contigo
como em dia de festa» (Sf 3, 1-18). O
Papa contou como essas palavras
sempre o impressionaram: «Enche-
me de vida reler este texto»[17]. São
palavras que a Igreja também aplica
à Mãe de Deus. A Virgem pode
explicar-nos como chegar a essa
convicção visto ela nunca ter
duvidado de que Gabriel lhe dizia a
verdade: «Achaste graça diante de
Deus» (Lc 1, 30); enlouqueces o teu
Criador.

[1] S. Josemaria, Forja, n. 611.



[2] S. Josemaria, Instrução sobre o
espírito sobrenatural da Obra, n. 39

[3] S. Josemaria, Apuntes íntimos de
23/11/1931. Citado em José Luis
Illanes, Camino, edição crítico-
histórica, Rialp, Madrid, 2004, p. 986.

[4] Fernando Ocáriz, Carta Pastoral,
14/02/2017, n. 33.

[5] S. Josemaria, Caminho, n. 829.

[6] Francisco, Homilia da Noite de
Natal, 24/12/2019.

[7] Fernando Ocáriz, Carta Pastoral,
01/11/2019, n. 2.

[8] S. Pedro Crisólogo, Sermão 148.

[9] S. Boaventura, Itinerarium mentis
in Deum, cap. 7, n. 6, em Opera
omnia, V, Ad Claras Aquas
(Quaracchi) 1891, p. 313.

[10] S. Josemaria, Caminho, n. 897.



[11] Carta de S. Josemaria a Juan
Jiménez Vargas, Burgos 27/03/1938.
Citada em José Luis Illanes, Camino,
edição crítico-histórica, p. 922.

[12] Bento XVI, Deus caritas est, n. 13.

[13] S. Josemaria, En diálogo con el
Señor, “La alegría de servir a Dios”,
25/12/1973, n. 4a.

[14] Bento XVI, Dios y el mundo,
Círculo de Lectores, Barcelona, 2005,
p. 13.

[15] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1.

[16] Sta. Teresinha do Menino Jesus, 
Carta 226.

[17] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
4.

Diego Zalbidea



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/sei-que-te-
alegrou-muito-jesus/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/sei-que-te-alegrou-muito-jesus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sei-que-te-alegrou-muito-jesus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sei-que-te-alegrou-muito-jesus/

	Agradar a Deus (4): Sei que te alegrou muito, Jesus. As coisas pequenas

