
opusdei.org

Scott Hahn : "Amar
apaixonadamente a
Sagrada Escritura"

O teólogo Scott Hahn fala sobre
S. Josemaria e a Bíblia,
afirmando que, em certo
sentido, só poderemos
compreender plenamente os
méritos de S. Josemaria, ou as
graças que recebeu, se
compreendermos o uso que fez
das Escrituras.

13/09/2020



O mundo conhece Josemaria Escrivá
(1902-1975) como fundador do Opus
Dei e da Sociedade Sacerdotal da
Santa Cruz. Os fiéis da Igreja Católica
conhecem-no, sobretudo, pela sua
santidade e pelo seu poder de
intercessão e por isso no dia 6 de
outubro de 2002 o Papa João Paulo II
canonizou-o, declarando-o assim
digno de pública veneração e
imitação.

Em certo sentido, só poderemos
compreender plenamente os méritos
de S. Josemaria, ou as graças que
recebeu, se compreendermos o uso
que fez das Escrituras. Com efeito,
desenvolveu, com o Opus Dei, uma
espiritualidade estritamente bíblica e
ele próprio advertia que a instituição
por ele fundada estava firmemente
assente sobre o fundamento das
Escrituras. Na exposição talvez mais
forte do seu espírito, a homilia
“Amar o mundo apaixonadamente”,
S. Josemaria proclama

https://opusdei.org/pt-pt/article/amar-o-mundo-apaixonadamente/


repetidamente a Bíblia como a sua
principal fonte de autoridade: “Esta
doutrina da Sagrada Escritura, (...)
encontra-se, como sabeis, no próprio
cerne do espírito do Opus
Dei” (Entrevistas a S. Josemaria, 116);
“Tenho-o ensinado constantemente
com palavras da Sagrada
Escritura” (n. 114).

Eu diria, inclusivamente, que a Bíblia
foi sempre para S. Josemaria a
principal referência. Conhecia
profundamente os ensinamentos dos
Padres e Doutores da Igreja,
dominava a teologia escolástica e
manteve-se a par das tendências da
teologia contemporânea, mas era às
Escrituras que voltava uma e outra
vez na sua pregação e nos seus
escritos e para onde dirigia os seus
filhos espirituais do Opus Dei.

S. Josemaria tinha uma consciência
clara da unidade entre os dois
Testamentos, o Antigo e o Novo. Para



ele, as profecias do Antigo
Testamento não perderam relevância
pelo facto de encontrarem a sua
plenitude no Novo. Pelo contrário,
resplandecem com uma luz nova e
mais brilhante. Por isso não hesitava
em tomar os ensinamentos dos
profetas e patriarcas de Israel como
modelos espirituais para os cristãos
de hoje:

“Quando receberes Nosso Senhor na
Eucaristia, agradece-lhe com todas as
veras da tua alma essa bondade de
estar contigo.

- Nunca te detiveste a considerar que
passaram séculos e séculos, para que
viesse o Messias? Os patriarcas e os
profetas a pedir, com todo o povo de
Israel: "A terra tem sede, Senhor,
vem!".

Oxalá seja assim a tua espera de
amor." (Forja, 991)



Citava com frequência textos tanto
do Antigo como do Novo Testamento,
mas especialmente dos Evangelhos,
aos quais a Tradição atribuiu um
lugar de destaque (cf. Dei Verbum,
18). Possivelmente, as frases mais
repetidas na sua pregação são as que
invocam o texto sagrado: "como nos
diz o Evangelho ...", "diz-nos a
Sagrada Escritura ...", "os Evangelhos
relatam ...", "lembra aquela cena do
Evangelho ... ”.

D. Álvaro del Portillo, o filho mais fiel
de S. Josemaria, seu confessor e
sucessor à frente do Opus Dei afirma:
“Admirava-me a facilidade com que
citava de cor e com exatidão frases
da Sagrada Escritura. Até nas
conversas em família trazia à baila
textos sagrados para mover os
presentes a uma oração mais
profunda ”. [1]

As Escrituras como referência



A fundação do Opus Dei teve lugar
em 2 de outubro de 1928, quando S.
Josemaria “viu” a Obra de Deus
(ainda sem nome) como um caminho
de santificação no trabalho
profissional e no cumprimento dos
deveres quotidianos dos cristãos.

Como era o Opus Dei naquela época?
Não sabemos os detalhes exatos, mas
podemos vislumbrar a Obra
incorporada nos escritos posteriores
do fundador. Neles fala das
Escrituras como referência segura do
seu estilo de vida, que era "velho
como o Evangelho e, como o
Evangelho, novo." (Entrevistas a S.
Josemaria, 24). No início de sua obra
fundamental, Caminho, escreveu:
«Oxalá fossem tais as tuas atitudes e
as tuas palavras, que todos pudessem
dizer quando te vissem ou ouvissem
falar: "Este lê a vida de Jesus
Cristo".» (Caminho, n. 2). Por outro
lado, ao falar de quem não vivia a
caridade cristã, S. Josemaria dizia



que “parece que não leram o
Evangelho” (Sulco, 26).

A sua leitura do Evangelho e das
Escrituras em geral era iluminada
pelo seu particular carisma
fundacional, que o levava a
desenvolver algumas ideias que
tinham passado despercebidas na
teologia anterior. É notável a sua
renovada ênfase em certos conceitos
das Escrituras: a chamada universal
à santidade, por exemplo, e a
santificação da vida ordinária.
Sentia-se atraído pela contemplação,
uma e outra vez, dos Evangelhos e
aludia repetidamente aos trinta anos
da vida oculta de Jesus. Nesse
relativo silêncio encontrava um
modelo para a "vida oculta" das
pessoas comuns que vivem no
mundo.

Assim, o estudo das Escrituras foi
essencial para a sua espiritualidade
pessoal e para o programa que



desenvolveu para os membros do
Opus Dei. Afirmava que as Escrituras
não só permitiam que os leitores
conhecessem a vida de Jesus, mas
também os encorajava a imitá-lo.
“Devemos reproduzir, na nossa
própria vida, a vida de Cristo,
conhecendo Cristo: pela leitura e
meditação da Sagrada Escritura, pela
oração” (Cristo que passa, 14).

O método

S. Josemaria praticou e pregou um
caminho particular de aproximação
às Escrituras na oração. É um
caminho intensivo, mais que
exaustivo. Mons. Del Portillo
sublinhava que o fundador do Opus
Dei “deu provas constantes de um
respeito extraordinário pela Sagrada
Escritura, que, juntamente com a
Tradição da Igreja, é a fonte da qual
se alimentava continuamente para a
sua oração pessoal e para a sua
pregação. Todos os dias lia algumas



páginas - um capítulo - da Escritura,
em particular do Novo Testamento ”. 
[2]

Esta prática de estudo diário do Novo
Testamento - cerca de cinco minutos -
foi prescrita por S. Josemaria a todos
os que dirigia. Aconselhava-os a que,
ao lerem o Evangelho, imaginassem
a cena assumindo o papel de uma
das personagens. «Esses minutos
diários de leitura do Novo
Testamento que te aconselhei
(metendo-te e participando no
conteúdo de cada cena, como um
protagonista mais) são para que
encarnes, para que cumpras o
Evangelho na tua vida... e para fazê-
lo cumprir.» (Sulco, 672; ver também 
Amigos de Deus, 222).

Noutra passagem dos seus
ensinamentos, desenvolveu ainda
mais esta ideia, novamente
enfatizando o uso da imaginação



com uma experiência quase
sensorial:

“Misturai-vos com frequência entre
as personagens do Novo Testamento.
Saboreai aquelas cenas comovedoras
em que o Mestre atua com gestos
divinos e humanos ou relata, com
frases humanas e divinas, a história
sublime do perdão e do seu contínuo
Amor pelos seus filhos. Esses reflexos
do Céu renovam-se também agora na
perenidade atual do Evangelho:
palpa-se, nota-se, pode-se afirmar
que se toca com as mãos a proteção
divina” (Amigos de Deus, 216).

O poder de transformar-se

Embora na realidade a leitura do
Evangelho só lhe tomasse cinco
minutos por dia, não podemos
reduzir a meditação de S. Josemaria
sobre as Escrituras a esses breves
momentos. Rezava também com as
Escrituras a sua missa diária e a
recitação do Ofício Divino. Com



frequência usava os comentários
bíblicos dos Padres da Igreja para a
sua leitura espiritual. Na verdade,
insistia em que a meditação pessoal
das Escrituras devia alimentar a
oração mental do cristão, além das
orações espontâneas que
preencheriam o seu dia. “Porque é
necessário que a conheçamos bem,
que a tenhamos inteira na mente e
no coração, de modo que, em
qualquer momento, sem necessidade
de nenhum livro, cerrando os olhos,
possamos contemplá-la como um
filme; de forma que, nas mais
diversas situações da nossa vida,
acudam à memória as palavras e os
atos do Senhor.”. (Cristo que passa,
107).

Através da leitura das Escrituras,
chegará a graça da transformação, da
conversão. Ler a Bíblia não é um ato
passivo, envolve uma busca ativa e
subsequente encontro. “Se fizermos
assim, se não criarmos obstáculos, as



palavras de Cristo penetrarão até ao
fundo da nossa alma e transformar-
nos-ão. Porque a palavra de Deus é
viva, eficaz e mais penetrante que
uma espada de dois gumes; introduz-
se até à divisão da alma e do espírito,
até às junturas e medulas; e discerne
os pensamentos e intenções do
coração. (Hb 4:12) ”(Cristo que passa,
107).

Filiação Divina e Palavra Revelada

No coração do Opus Dei existe uma
ideia muito simples. Dizia S.
Josemaria: “A filiação divina é o
fundamento do espírito do Opus Dei.
Todos os homens são filhos de
Deus” (Cristo que passa, 64). S.
Josemaria experimentou
pessoalmente esta filiação de forma
mística, um dia de 1931, enquanto
viajava de elétrico em Madrid.
Naquele momento ele sentiu “o
alcance daquela realidade
surpreendente” de ser filho de Deus,



e desceu do elétrico balbuciando
“Abba, Pater! Abba, Pater! " (cf. Gal 4:
6) [3].

Muitos Padres da Igreja,
especialmente S. João Crisóstomo,
falaram da Revelação em termos de
"acomodação" e "condescendência",
que Crisóstomo interpretava como
ações paternas. Para se revelar, Deus
olha o homem, como um pai humano
que contempla o seu filho. Da mesma
forma que um pai humano às vezes
recorre a falar "como o filho", Deus
comunica-se frequentemente com
condescendência - isto é, fala como
uma pessoa humana falaria, com a
mesma linguagem, como se tivesse as
mesmas paixões e fraquezas. Assim,
lemos nas Escrituras que Deus “se
arrepende” das suas decisões,
quando seguramente Deus nunca
tem necessidade de arrependimento.

No entanto, os pais humanos não se
limitam a colocar-se ao nível dos



filhos. Eles também tentam educar os
seus filhos para que se comportem
como adultos. Da mesma forma, às
vezes Deus também se comunica por
elevação - isto é, eleva os filhos a um
nível divino, dotando as simples
palavras humanas com o seu poder
divino (como no caso dos profetas).

S. Josemaria acreditava nas
Escrituras como acreditaria nas
palavras do seu pai. A sua confiança
filial é um exemplo da fé constante
dos cristãos de que todos os livros do
Antigo e do Novo Testamento com
todas as suas partes são “santos e
canónicos, porque escritos sob a
inspiração do Espírito Santo, têm
Deus como seu autor (...). Pois, como
tudo o que os autores inspirados ou
hagiógrafos afirmam deve ter-se
como afirmado pelo Espírito Santo,
há que confessar que os livros da
Escritura ensinam firmemente, com
fidelidade e sem erro, a verdade que
Deus, para nossa salvação, quis



consignar nas Letras Sagradas”.(Dei
Verbum, 11).

Mons. Del Portillo insistia em que S.
Josemaria mostrava a sua fé na
origem divina das Escrituras, não só
na pregação e nos escritos, mas
também nas conversas quotidianas.
«Como prova da sua veneração pela
Sagrada Escritura, muitas vezes
introduzia as suas citações com as
palavras: “Diz o Espírito Santo...”.
Não era um simples modo de dizer,
mas um autêntico ato de fé, que
ajudava a ponderar o valor eterno e
toda a verdade que têm palavras a
que podemos acabar por nos
acostumar.» [4]

Sentido literal e espiritual

S. Josemaria deu grande ênfase à
imaginação para captar todos os
detalhes, mesmo os mais pequenos,
da narrativa evangélica. Para ele,
nenhuma palavra era supérflua,
nenhum detalhe era insignificante: o



Espírito Santo não desperdiçava
palavras.

Mas esse cuidado com o sentido
literal e histórico não o cegou
quando se tratou de compreender o
sentido espiritual das Escrituras. A
Igreja tem tradicionalmente
interpretado os textos bíblicos como
literalmente verdadeiros e como
sinais espirituais de Cristo, do céu ou
das verdades morais (cf. Catecismo
da Igreja Católica, nn. 115-117). Com
efeito, embora S. Josemaria nunca
tenha utilizado expressamente os
termos "exegese literal" ou "exegese
espiritual", foi um dos grandes
exegetas do seu tempo. Concordo
com o Cardeal Parente quando
observa que os comentários de S.
Josemaria sobre a Sagrada Escritura
refletem “uma profundidade e uma
imediatez muitas vezes maiores até
do que as obras dos Santos Padres” 
[5].



Sobre isto podem dar-se um grande
número de exemplos. Consideremos
este ensinamento de Caminho:
«Como os bons filhos de Noé, cobre
com o manto da caridade as misérias
que vires no teu pai, o Sacerdote» (n.
75). Da cena da vergonhosa
embriaguez de Noé (Gn 9, 20-23), S.
Josemaria extrai um ensinamento
moral avassalador para a vida
contemporânea na Igreja. Esta é a
exegese espiritual, concisa e incisiva.
Com uma única frase aprendemos
com os nossos ancestrais do Antigo
Testamento por que não devemos
nunca propagar o escândalo contra o
sacerdote, a quem do ponto de vista
da fé chamamos "Pai".

Vemos outra incrível exegese
espiritual quando ele compara os
pecados dos cristãos com a ação de
Esaú, que troca os seus direitos de
primogénito por um prato de
lentilhas (Gn 25: 29-34). Por um
momento de prazer, muitos cristãos



estão dispostos a opor-se a Deus e,
assim, renunciar à vida eterna. (S.
Josemaria usa a imagem de Esaú em
vários escritos. Ver, por exemplo, 
Amigos de Deus, 13).

S. Josemaria, em suma, não hesitou
em atualizar o texto bíblico
aplicando-o à vida contemporânea,
colocando-se assim na linha dos
grandes exegetas desde Santo
Agostinho e S. João Crisóstomo a
Santo António de Pádua e Jacques
Bossuet. Os especialistas descrevem
esta interpretação extensiva como a
"acomodação do sentido espiritual".

No entanto, nenhuma destas
interpretações põe em causa a
verdade histórico-literal do texto
bíblico, que S. Josemaria
reverenciava. Nas palavras de S.
Tomás de Aquino, "todos os demais
sentidos da Sagrada Escritura se
baseiam no literal" [6].



Assim, para lançar os alicerces, S.
Josemaria realizou estudos
detalhados sobre o que a ciência
bíblica tinha a dizer sobre a cultura
milenar do antigo Israel e do Império
Romano na época de Jesus. A sua
pregação da Paixão de Cristo, por
exemplo, mostra como estava
familiarizado com as afirmações
históricas do método romano de
crucificação. As suas homilias sobre
S. José mostram um profundo
interesse não só pela filologia, mas
também pelas antigas tradições dos
judeus na vida familiar e no
trabalho.

Em algumas ocasiões, S. Josemaria
recebia iluminações divinas
extraordinárias que lhe revelavam
um sentido particular do texto
bíblico. Contava, por exemplo, que
na festa da Transfiguração de 1931,
ao celebrar a missa, “enquanto
erguia a hóstia, havia outra voz sem
ruído de palavras. Uma voz, como



sempre, perfeita, clara: Et ego si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad me ipsum! [“E eu, quando for
levantado da terra, atrairei todos a
mim” (Jo, 12,32)] E o conceito preciso:
não é no sentido em que a Escritura o
diz; Digo-te isso no sentido de que me
ponhas no cimo de todas as
atividades humanas; que, em todas
as partes do mundo, haja cristãos
com uma libérrima dedicação
pessoal, que sejam outros Cristos ”. 
[7]

Esta súbita iluminação teve uma
profunda influência no
desenvolvimento posterior do Opus
Dei. Certamente veio de Deus. Mas,
hoje como sempre, a graça junta-se à
natureza e aperfeiçoa-a. Aquilo que
S. Josemaria descreve é claramente
um exemplo de contemplação infusa,
firmemente baseada, isso sim, numa
vida constante e disciplinada de
meditação das Escrituras.



Poderiam citar-se várias histórias
que ilustram perfeitamente um
princípio sintetizado pela Pontifícia
Comissão Bíblica no documento,
publicado em 1993, A Interpretação
da Bíblia na Igreja: “é, sobretudo pela
liturgia que os cristãos entram em
contacto com as Escrituras. (...)
Principalmente a liturgia, e
especialmente a liturgia sacramental,
cujo ápice se atinge na celebração da
Eucaristia, realiza a mais perfeita
atualização dos textos bíblicos. (...)
Cristo está então “presente na sua
palavra, porque é ele mesmo quem
fala quando se lê a Sagrada Escritura
na Igreja” (Sacrosanctum Concilium,
7). Assim, a letra escrita torna-se
palavra viva ”[8].

Texto e contexto

S. Josemaria estudou as Escrituras
com muita seriedade. Ele sabia que a
Bíblia é um texto que não se
compreende ou interpreta de forma



evidente e automática. E, apesar de
que às vezes Deus lhe concedia luzes
sobrenaturais, ele tinha consciência
de que esses fenómenos eram algo
extraordinário e não a forma usual
de chegar a entender o sentido de um
texto.

Se ele não podia confiar nas suas
próprias luzes, nem depender
exclusivamente de fenómenos
místicos, para onde olhava nos seus
estudos comuns da Bíblia? Voltava-se
para a Igreja, a sua tradição viva da
qual os antigos Padres são
"testemunhas perenes" (Catecismo da
Igreja Católica, n. 688). Um rápido
olhar aos volumes de homilias revela
a sua íntima familiaridade com as
obras de S. Jerónimo, S. Basílio, Santo
Agostinho ou S. Tomás de Aquino.

S. Josemaria contrastou todas as suas
reflexões sobre as Escrituras - mesmo
as que recebeu por inspiração divina
- com o testemunho dos Padres e do



Magistério pontifício e conciliar.
Conhecia bem os perigos ocultos na
contínua dependência da
interpretação pessoal das Escrituras,
também porque encontrava uma
advertência clara sobre isso... nas
próprias páginas da Sagrada
Escritura! No primeiro domingo da
Quaresma de 1952, reflete sobre as
formas subtis como o demónio tenta
Jesus no deserto:

“Vale a pena reparar no modo de
proceder de Satanás com Jesus
Cristo: argumenta com textos dos
Livros Sagrados, retorcendo,
desfigurando de forma blasfema o
seu sentido. Mas Jesus não se deixa
enganar: o Verbo feito carne bem
conhece a Palavra divina, escrita
para salvação dos homens e não para
confusão e condenação. Quem está
unido a Jesus Cristo pelo Amor - tal é
a conclusão que devemos tirar -
nunca se deixará enganar por
manejos fraudulentos da Sagrada



Escritura, porque sabe que é obra
típica do Demónio procurar
confundir a consciência cristã
utilizando com dolo os mesmos
termos usados pela eterna Sabedoria,
tentando fazer da luz trevas.” (Cristo
que passa, n. 63).

Da atual Babel de interpretações
bíblicas contraditórias, podemos
deduzir que o método de Satanás não
mudou muito ao longo dos séculos.
No meio de tanta confusão, S.
Josemaria apresenta-se-nos como um
modelo de fé tão inteligente quanto
rendida. Enquanto tantos exegetas
cristãos atravessavam o século XX
com a pobre roupagem do
agnosticismo e da irrelevância, S.
Josemaria enriquecia-se com uma
confiança total na Bíblia; e na Igreja
como sua intérprete infalível.

Podemos ver, tocar e estudar o seu
legado na Bíblia de Navarra, um
projeto que ele impulsionou. Iniciada



no início da década de 1970 na
Universidade de Navarra, em
Espanha, a Bíblia de Navarra oferece
uma bela e fidedigna tradução das
Escrituras, à qual se juntam
numerosas citações de concílios
eclesiais, Padres e Doutores. Este
grande empreendimento permitiu a
quem não é teólogo nem eclesiástico
desfrutar e enriquecer-se com a
Bíblia de um modo semelhante ao de
S. Josemaria.

O lugar da Bíblia

Os encontros mais profundos de S.
Josemaria com a Sagrada Escritura
não se realizaram no estudo, nem na
pregação oral, mas na liturgia. Tal
como os Padres e o Concílio Vaticano
II, ele via a Missa como o encontro
por excelência com Cristo Jesus no
“pão e na palavra” (ver, por exemplo,
Cristo que passa, 116, 118, 122; Forja,
437). A Santa Missa, na qual
encontramos a Liturgia da Palavra, é,



para S. Josemaria, “o centro e raiz”
da vida interior.

As suas homilias - repletas de
citações e alusões a ambos os
Testamentos - estão sempre focadas
no tempo litúrgico e, especialmente,
nas leituras do dia. Com efeito, via a
Missa como o habitat sobrenatural
das suas homilias: “Acabais de ouvir
a leitura solene dos dois textos da
Sagrada Escritura correspondentes à
Missa do XXI Domingo depois de
Pentecostes. Tendo ouvido a palavra
de Deus, já estais situados no âmbito
em que se hão-de mover as palavras
que agora vos dirijo: palavras de
sacerdote, pronunciadas perante
uma grande família de filhos de Deus
na sua Santa Igreja. Palavras, pois,
que desejam ser sobrenaturais,
pregoeiras da grandeza de Deus e das
suas misericórdias para com os
homens; palavras que vos
disponham para a impressionante
Eucaristia que hoje



celebramos.”(Entrevistas a S.
Josemaria , 113).

Como os Padres da Igreja e os Padres
do Concílio Vaticano II, S. Josemaria
via na Missa um momento de
particular graça para receber a
Palavra de Deus. As inspirações
recebidas na Liturgia da Palavra
deviam ser profundas e duradouras:
Ouvimos agora a palavra da
Escritura, a Epístola e o Evangelho,
que são luzes do Paráclito, que fala
com voz humana para que a nossa
inteligência saiba e contemple, para
que a vontade se robusteça e a acção
se cumpra.” (Cristo que passa, 89).

O intérprete virtuoso

Ao canonizar Josemaria Escrivá, a
Igreja apresentou-o como digno de
imitação. Não pode haver dúvida de
que tal imitação deve incluir um
estudo detalhado das Escrituras, uma
leitura meditada das Escrituras e
uma oração disciplinada das



Escrituras. A sua própria
programação diária atesta isso. As
«normas de piedade» que viveu - e
que estabeleceu para os seus filhos
no Opus Dei - estão saturadas de
matizes bíblicos.

No entanto, o que era claramente
crucial para S. Josemaria era o
encontro com Jesus Cristo, o ser "ipse
Christus", o próprio Cristo. Essa meta
deve ser alcançada mediante certos
meios, incluindo a leitura meditada
dos Evangelhos. Assim, não se pode
entender ou viver a vocação para o
Opus Dei sem, pelo menos, aspirar a
um alto grau de conhecimento da
Bíblia.

Apesar de ter passado grande parte
da sua vida antes do Concílio
Vaticano II, S. Josemaria antecipou
muitos dos seus ensinamentos - como
a ênfase na proclamação do apelo
universal à santidade e ao
apostolado, que tinha sido o carácter



distintivo do Opus Dei desde 1928.
Creio, porém, que S. Josemaria, antes
de tudo, estava em sintonia com a
doutrina da Sagrada Escritura - a sua
verdade, autoridade, inspiração e
infalibilidade - que encontraria uma
expressão mais robusta na
Constituição Dogmática sobre a
Revelação Divina, Dei Verbum.

Tal como muitos homens tendem a
ver nas suas mulheres as melhores
qualidades descritas no livro dos
Provérbios 31 (“a mulher virtuosa”),
gosto de ver em S. Josemaria, meu
pai espiritual, o cumprimento das
palavras da Dei Verbum, 25. Nelas, os
Padres Conciliares oferecem uma
visão do sacerdote ideal. Para
terminar, gostaria de ter a ousadia de
adaptar estas palavras a S. Josemaria
e a muitos dos sacerdotes que o
seguiram no Opus Dei e na Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz.



Eles mergulham nas Escrituras “com
leitura assídua e estudo diligente”.

Vigiam “para que nenhum deles se
transforme num "pregador vazio e
supérfluo da palavra de Deus que
não a escuta dentro de si" (Santo
Agostinho, Serm. 179, I)”.

Comunicam aos fiéis que lhes são
confiados, “sobretudo na Sagrada
Liturgia, as imensas riquezas da
palavra divina”.

Eles aprendem “o conhecimento
sublime de Jesus Cristo (Fl 3, 8) com a
leitura frequente das divinas
Escrituras.”

Aproximam-se alegremente “do
mesmo texto sagrado, seja por meio
da Sagrada Liturgia, repleta da
linguagem de Deus, ou por meio da
leitura espiritual, ou por meio de
instituições adequadas para isso, e
por outros meios”.



E não esquecem que “a oração deve
acompanhar a leitura da Sagrada
Escritura para que se estabeleça o
diálogo entre Deus e o homem;
porque 'a Ele falamos quando
rezamos, e a Ele ouvimos quando
lemos as palavras divinas' (Santo
Ambrósio, De officiis ministerium I,
20, 88) ”.

Scott Hahn, Ph.D.

Publicado em Romana, n. 35: 
Passionately Loving the Word: The
Use of Sacred Scripture in the
Writings of Saint Josemaria

[1] A. DEL PORTILLO, Entrevista
sobre o Fundador do Opus Dei,
conduzida por Cesare Cavalleri,
Rialp, Madrid, 1993, p. 150 (edição
portuguesa na Editora Quadrante, S.
Paulo)

https://en.romana.org/35/a-study/passionately-loving-the-word-the-use-of-sacred-scr/
https://en.romana.org/35/a-study/passionately-loving-the-word-the-use-of-sacred-scr/
https://en.romana.org/35/a-study/passionately-loving-the-word-the-use-of-sacred-scr/


[2] Ibid., Pp. 147-148.

[3] ANDRÉS VÁZQUEZ DE PRADA, El
Fundador do Opus Dei, Volume I: 
Senhor, que eu veja!, Rialp, Madrid,
1997, p.390. (edição portuguesa: 
Josemaria Escrivá, Ed. Verbo)

[4] A. DEL PORTILLO, pág. 150

[5] Ibid., P. 149.

[6] S. TOMAS DE AQUINO, S. Th. I,
1,10 ad. 1; cfr. Catecismo da Igreja
Católica, n. 116

[7] Carta, 27-XII-1947, citada em
VÁZQUEZ DE PRADA, p. 380

[8] Pontifícia Comissão Bíblica , A
Interpretação da Bíblia na Igreja, IV.c.
1.89).

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/scott-hahn-amar-apaixonadamente-a-sagrada-escritura/


opusdei.org/pt-pt/article/scott-hahn-
amar-apaixonadamente-a-sagrada-

escritura/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/scott-hahn-amar-apaixonadamente-a-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/pt-pt/article/scott-hahn-amar-apaixonadamente-a-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/pt-pt/article/scott-hahn-amar-apaixonadamente-a-sagrada-escritura/

	Scott Hahn : "Amar apaixonadamente a Sagrada Escritura"

