
opusdei.org

São Tomás Moro,
intercessor do Opus
Dei

22 de Junho é dia de São Tomás
Moro. Apresentamos uma
tradução de um artigo da
Revista 'Studia et Documenta'
do Instituto Histórico São
Josemaria Escrivá, sobre este
santo mártir inglês do XVI,
intercessor do Opus Dei para as
relações com as autoridades e
entidades civis ou seculares.



22/06/2025

Introdução
O desejo de São Josemaria de
obter uma relíquia de São Tomás
Moro
São Tomás Moro como
intercessor do Opus Dei
1954-1964
As cinco estadias de verão de
São Josemaria na Grã-Bretanha,
1958-1962
São Tomás Moro e Santa
Catarina de Sena
São Tomás Moro nos últimos
anos de São Josemaria

Introdução

Em 20 de agosto de 1959 THE Times
(Londres) publicou um artigo – o

• 
• 

• 

• 

• 

• 



décimo duma série sobre “People to
Watch” – , com o título “Spanish
Founder of Opus Dei”. Um 
correspondente especial anónimo –
que era o escritor e editor católico
Tom Burns – explicava nesse texto
que São Josemaria era «uma
personalidade próxima e alegre que
teria tido muito em comum com Sir
Tomás Moro, que de facto escolheu
como santo padroeiro»[1]. Naquela
data, São Tomás Moro (1478-1535) já
era há alguns anos um santo a que se
recorria no Opus Dei, e a que o
fundador tinha rezado, tanto em
1958 como em 1959 na igreja
anglicana de São Dunstan, Cantuária,
onde a cabeça cortada do mártir foi
enterrada quase, com certeza
absoluta, quatro séculos antes.

Ao longo do ano académico de
1953-1954 foi feito um sacrário para
o oratório de Pentecostes em Villa
Tevere, a sede central do Opus Dei
em Roma. No desenho incluíam-se,



na parte exterior, representações
distribuídas simetricamente de São
Nicolau de Bari, São João Maria
Vianney, São Pio X – até esse
momento eleitos padroeiros menores
do Opus Dei, embora em breve
viessem a ser denominados 
intercessores –, e São Tomás Moro. O
fundador teria aprovado o projeto no
verão de 1954, quando Pio X acabava
de ser canonizado e, portanto,
proposto para a devoção pública
universal[2]. Parece claro que São
Tomás Moro foi acrescentado ao
grupo de intercessores, formando
um quarteto, não depois – e
provavelmente não muito antes – do
verão de 1954[3]. O sacrário já
terminado, de que São Josemaria
gostou muito, foi entregue em 29 de
setembro de 1956[4].

Em 1954, São Josemaria tinha
decidido que as origens geográficas
dos intercessores que ainda não
tinham sido nomeados deviam



refletir em certa medida o alcance
universal do Opus Dei, então em
rápida expansão por todo o mundo.
Esta etapa requeria frequentes
relações com os dicastérios da Santa
Sé e com as autoridades seculares ou
civis de diferentes níveis, de modo
que o valor dos intercessores para
estos dois campos – São Pio X e São
Tomás Moro – tinha que ser claro. O
trabalho estável dos fiéis do Opus Dei
na Grã-Bretanha tinha começado em
28 de dezembro de 1946, e pouco
mais tarde teve começo em países de
língua inglesa como a Irlanda e os
Estados Unidos da América. Esta
presença no mundo anglófono pode
ter marcado a conveniência de
nomear um intercessor de língua
inglesa.

Talvez também houvesse – embora
isto já seja pura especulação – um
elemento de reparação na sua
aproximação de Inglaterra, como
tinha sido o caso de França ao



escolher o Santo cura d’Ars. O
fundador afirmou nalguma ocasião o
grande amor que tinha a França, em
parte como compensação pelo ódio a
esse país comum entre os espanhóis
durante a sua juventude, devido
tanto a hostilidades históricas como a
razões religiosas[5]. A situação não
era muito diferente no caso de
Inglaterra (ou Grã-Bretanha).
Quando um bispo católico inglês
nascido em Gibraltar, Peter Amigo,
ofereceu os seus serviços ao Governo
britânico em 1915 para ajudar a
assegurar a neutralidade espanhola
na Primeira Guerra Mundial, foi
animado a percorrer o país e
informar. Ao fazê-lo, observou um
ressentimento contínuo pelo papel
que a Grã-Bretanha tinha
desempenhado na crise – o desastre –
sofrida por Espanha em 1898, e uma
considerável simpatia espanhola pela
Alemanha e Áustria entre os
militares e o clero. Estes últimos – e
muitos leigos – tinham recebido a



propaganda alemã que se
aproveitava do desprezo pelo
secularismo anticlerical francês e
apresentava o Kaiser como um pilar
da civilização cristã. O facto de que
os liberais e republicanos espanhóis
tendessem a favorecer França e o
Reino Unido só serviu para
confirmar as suspeitas entre uma
ampla variedade de monárquicos e
tradicionalistas católicos. O rei
Afonso XIII encontrava-se
igualmente dividido pelos
sentimentos opostos entre a sua
mulher, inglesa, e a mãe, austríaca[6].
Além disso, na atitude dalguns
católicos espanhóis para com a Grã-
Bretanha – e certamente na de São
Josemaria na sua juventude –
também teve o seu peso a
perseguição histórica que a
população católica da Irlanda
sofreu[7] Foi notável a determinação
do fundador por superar
preconceitos, tanto antigos como
modernos.



Rejeitou claramente o veneno do
nacionalismo, oposto a um são
patriotismo, e estava decidido a que
a universalidade do Opus Dei
brilhasse[8]. São Josemaria explicou
ao então jovem Peter Haverty, que
conheceu em Londres em 11 de
agosto de 1958, o que
frequentemente dizia noutras
conversas: que podia ter escolhido
santos espanhóis como intercessores,
mas que se tinha decidido pelo
contrário: nenhum dos intercessores
devia ser espanhol[9].

São Tomás Moro era especialmente
adequado para o papel de intercessor
do Opus Dei, tanto pelo seu prestígio
profissional e pela sua condição de
homem de estado, como por ser um
homem casado e pai de família. Ia
ser o único leigo e não celibatário
nomeado santo intercessor: o
número dos canonizados com tais
características era então, e agora,
bastante pequeno. Embora São



Josemaria tivesse visto, desde o
princípio, a presença de fiéis casados
no Opus Dei, não pôde obter a
aprovação para admitir formalmente
os três primeiros membros
supranumerários até 1948[10]. É
provável que este facto influísse em
certa medida na eleição de São
Tomás Moro como intercessor
poucos anos mais tarde[11].

O desejo de São Josemaria de obter
uma relíquia de São Tomás Moro

Em fins de 1957, São Josemaria fez
chegar um pedido aos do Opus Dei
que viviam em Londres: que
tentassem obter uma relíquia de São
Tomás Moro para a capela de
relíquias que se queria instalar na
sede central, Villa Tevere. O pedido
deixava claro que já se tinham feito
esforços infrutíferos por outras
vias[12]. O encargo foi recebido e a
procura começou imediatamente em
Londres. Em 14 de fevereiro de 1958



duas pessoas foram visitar o
Arcebispo de Westminster para falar
doutros assuntos e, aproveitando a
oportunidade, perguntaram-lhe se os
podia ajudar a conseguir uma. Disse-
lhes que era impossível, e eles
sugeriram que lhes desse licença
para pedir a um sacerdote um
fragmento duma relíquia que
possuía[13]. As gestões ficaram
paradas durante algum tempo, sem
que os esforços se vissem coroados
de êxito.

A resposta do Arcebispo não era
nenhuma surpresa, pelo menos no
que diz respeito às relíquias
corporais. O cadáver sem cabeça do
executado Moro descansava
enterrado juntamente com outros
muitos corpos, confundido
deliberadamente com os outros, no
subsolo da igreja de São Pedro ad
Vincula, no pátio interior da Torre de
Londres, um lugar que não estava
então aberto ao público. Além disso,



não era claro que os restos não
tivessem sido transladados nas
mudanças posteriores realizadas na
igreja, pelo que a identificação era
praticamente impossível. A cabeça
do mártir tinha sido resgatada pela
filha favorita, Margaret Roper, graças
a um suborno e a um estratagema
piedoso, quando estava para ser
retirada (para a sua eliminação
indigna, embora segura, no rio
Tamisa) de um gancho na Ponte de
Londres, em que tinha sido exposta
da forma habitual para dissuadir
outros traidores. É quase certo que
foi enterrada, anos mais tarde, no
túmulo dos Roper (a família do
marido de Margaret) na cidade de
Cantuária, em São Dunstán, que já há
algum tempo é uma igreja
anglicana[14]. Por tudo isto, ia ser
sempre difícil, se não impossível,
obter relíquias do corpo do santo.
Através dos comerciantes de
antiguidades de Londres fizeram-se
gestões sem êxito para conseguir



algum objeto que tivesse pertencido
ao santo. O Pe. Juan Antonio
Galarraga[15] informou da procura o
seu amigo monsenhor Gordon
Wheeler, administrador da catedral
de Westminster. Numa carta com
data de 18 de junho de 1958, Mons.
Wheeler informava Galarraga que o
Pe. Alfonso de Zulueta, pároco da
igreja do Nosso Santíssimo Redentor
e São Tomás Moro em Chelsea, tinha
estado a tentar que se reparasse a
carcaça duma valiosa relíquia que
julgava que tinha chegado à igreja
procedente duma comunidade de
freiras inglesas estabelecidas em
Bruges (Bélgica). Segundo parece,
tratava-se dum fragmento duma
vértebra da base do crânio de Moro
que se tinha soltado
(deliberadamente ou não) no
momento da sua extração do gancho
em que foi exposta na Ponte de
Londres ou, em todo o caso, antes de
ser enterrada em Cantuária. Esta
relíquia era demasiado pequena para



a dividir (em fevereiro de 1981, foi
roubada da igreja de Chelsea e nunca
foi recuperada). Mons. Wheeler
proporcionou a provável direção do
convento de Bruges[16]. Thomas
Holland, então secretário da
Delegação Apostólica em Londres e
mais tarde bispo de Salford, bom
amigo do fundador, também ajudou
na procura duma relíquia nalgum
momento do ano de 1958-1959[17].

Durante a sua estada em Londres no
verão de 1958, o fundador exprimiu
de novo o seu interesse em conseguir
uma relíquia, e informaram-no das
dificuldades encontradas. Com
sentido de humor, animava os seus
filhos a continuar a esforçar-se e
contava-lhes que já se tinha feito um
cofre que servisse de relicário para
juntar aos que já continham relíquias
dos outros três intercessores, e que
teria que pôr nele uma nota em que
se indicasse que estava vazio porque



os seus filhos em Inglaterra não
tinham conseguido uma relíquia[18].

A comunidade de Cónegas Regrantes
de Santo Agostinho, originalmente
exiladas de Inglaterra, permanece
até hoje no seu convento belga de
Bruges. Em 1773, o Pe. Thomas More,
S.J., último provincial dos jesuítas
ingleses antes da supressão da
Companhia de Jesus e último na
linha familiar masculina direta do
seu homónimo mártir, entregou a
vértebra à irmã, a madre Maria
Agostinha More, oitava prioresa do
convento, que por sua vez a deixou à
comunidade quando da sua morte
em 1807. Parece que os arquivos da
Província Britânica da Companhia de
Jesus registam que esta relíquia tinha
sido entregue por Philip Roper mais
de um século antes, em 1645, ao
primo, o Pe. Henry More, S.J., bisneto
do mártir, para que a guardasse
nalguma casa dos jesuítas, e que
tinha permanecido na Província até



à supressão. A parte que fica em
Bruges exibe-se na capela sob o
retrato do mártir, que se pensa ser da
escola de Holbein. Em 1877, a
prioresa, madre Mary Gabriel Belton,
dividiu a vértebra e deu uma parte
aos jesuítas britânicos – como
agradecimento da comunidade pela
ajuda que o Pe. John Morris, S.J., lhes
tinha dado para fazer uma nova
fundação em Haywards Heath,
Sussex, e pelo seu excelente trabalho
para a beatificação dos mártires
ingleses –. A parte separada foi
depositada nesse momento na Casa
de Manresa dos Jesuítas, em
Roehampton, Londres. Há uma
considerável confusão sobre o seu
destino posterior. Segundo uma nota
encontrada numa caixa com outras
relíquias que antes estavam na agora
encerrada Casa de Manresa, a
relíquia foi entregue ao Colégio
Norte-americano de Roma em 1972.
Outra nota, que contradiz bastante
esse relato, sugere que foi dividida



em seis relíquias mais pequenas
antes de ser trazida de regresso,
depois do que pelo menos duas
foram enviadas para os Estados
Unidos e Austrália[19]. Não há
documentação sobre as averiguações
que o Pe. Juan Antonio Galarraga ou
algum outro possam ter feito nos
anos 50 para conseguir uma relíquia
do corpo do santo, mas o certo é que,
mesmo que tivesse tido lugar, a
investigação não chegou a nada.

Tiveram que recorrer então a tentar
conseguir um fragmento duma
relíquia secundária célebre. O Pe.
Juan Antonio Galarraga visitou o
priorado de Santo Agostinho, Newton
Abbot, no sul de Devon, em 27 de
agosto de 1959 – enquanto São
Josemaria ainda estava em Londres
durante o seu segundo verão em
Inglaterra –, e viu o grande
fragmento da camisa-cilício de São
Tomás Moro que as freiras
guardavam ali (uma peça interior



feita de pêlo animal grosso que lhe
mortificava a carne irritando-lhe
constantemente a pele)[20]. Seguiu-se
uma correspondência entre ele e a
prioresa sobre a aquisição de um
bocadinho para São Josemaria. Em
12 de setembro, a madre Mary
Dorothy informou que o bispo de
Plymouth aprovava a entrega dum
bocado do fragmento da camisa que
tinha sido separada do resto antes de
ser selado definitivamente. Pediu-se
ao Pe. Juan Antonio Galarraga que
mandasse um relicário onde colocar
o pequeno bocado da camisa, e foi
então que o bispo proporcionou um
certificado de autenticidade.
Finalmente, o Pe. Juan Antonio pôde
escrever à prioresa em 21 de
dezembro de 1959 avisando da
receção: «Estamos agora na posse da
relíquia, e estamos prestes a enviá-la
para Roma. Será uma maravilhosa
alegria para o nosso fundador e
presidente geral, Mons. Escrivá»[21].



A relíquia colocou-se rapidamente,
com a inscrição «Ex cilicio Sancti
Thomæ More, Martyris», no pequeno
cofre já preparado que se
encontrava, juntamente com os
relicários dos outros três
intercessores nomeados até ao
momento, na parte posterior do altar
do oratório da Santíssima Trinidade
em Villa Tevere, onde São Josemaria
rezava e celebrava habitualmente a
santa Missa até à sua morte em 1975.
Isto é por si um dado significativo da
devoção do fundador aos santos
intercessores, a que recorria com
frequência. Até algum tempo depois
da nomeação de Santa Catarina de
Sena em 1964, só havia quatro
relicários no altar, distribuídos nos
quatro espaços existentes entre as
seis velas. Na devida altura,
acrescentou-se um cofre semelhante
para Santa Catarina, que ocupava o
espaço central; e mais tarde, depois
da sua canonização em 2002,
colocou-se uma relíquia do próprio



São Josemaria. Esta está num
relicário do estilo de ostensório
situado à esquerda do cofre de Santa
Catarina. O cofre com a relíquia de
São Tomás Moro é o primeiro à
direita. São Josemaria mostrou-o ao
autor deste artigo em 30 de setembro
de 1973, quando teve o privilégio de
assistir à Missa do fundador nesse
oratório.

São Tomás Moro como intercessor
do Opus Dei 1954-1964

A nomeação de São Tomás Moro
como intercessor não foi um mero
gesto de internacionalismo. Nos
começos de 1957, e depois com uma
frequência excecional até 1960, como
durante muitos meses de 1962 e de
novo em fins de 1963, São Tomás
Moro foi escolhido como padroeiro
intercessor das intenções mensais
gerais propostas pelo fundador aos
membros do Opus Dei para a oração
e o trabalho apostólico. No momento



da sua nomeação como intercessor,
tinha-se-lhe confiado como campo
próprio o das relações do Opus Dei
com as autoridades e entidades civis
ou seculares, em sentido amplo. Isto
era muito apropriado para ele, já que
o santo se tinha comprometido
ativamente em pessoa e por meio dos
seus escritos em assuntos legais e
públicos, bem como na vida política
em muitos níveis durante uma
carreira que culminou com a tomada
de posse como Lorde Chanceler de
Inglaterra. Tinha trabalhado muito
duramente, em colaboração com a
hierarquia, para dar a conhecer os
verdadeiros ensinamentos da Igreja
Católica, então assediada pelos
luteranos.

Quase todas as intenções mensais
mencionadas se centravam
especificamente na necessidade de
rezar e de trabalhar para que a
completa liberdade dos membros do
Opus Dei em assuntos da vida



profissional e pública, incluindo a
política, fosse melhor
compreendida[22]. Dirigiam-se
claramente a resistir às confusões e
calúnias do momento, originadas em
Espanha, mas cada vez mais
difundidas em todo o mundo por
volta de 1957 e depois de vários
membros do Opus Dei, no uso da sua
liberdade pessoal como cidadãos,
acederem a postos governamentais
livremente aceites que lhes oferecia
o regime franquista. Isto deu lugar a
mal-entendidos, suspeitas e
polémicas públicas[23].

Os anos 50 foram difíceis para o
rápido crescimento do Opus Dei em
Espanha, onde as relações Igreja-
Estado eram – para dizer suavemente
– complexas e cheias de tensões.
Muitos no regime tinham uma clara
mentalidade intolerante ou de
partido único, que foi reforçada – ou
ainda mais complicada – pela
existência dum catolicismo quase



oficial. O Opus Dei foi
frequentemente atacado e difamado
por figuras influentes e grupos
institucionais, religiosos e políticos,
para os quais era impossível
conceber – e menos ainda tolerar –
que os leigos católicos individuais
pudessem atuar na vida pública por
iniciativa própria, e totalmente sob a
sua responsabilidade pessoal[24]. As
repercussões disto nos meios de
comunicação, controlados por
grupos defrontados que apoiavam o
regime, foram profundas e saíram do
âmbito espanhol até chegar a ter
impacto noutros países, onde os
comentaristas mais ou menos
liberais que, compreensivelmente,
desagradavam tanto ao franquismo
como ao seu catolicismo confessional
estavam dispostos a denunciá-los
duma forma que distorcia ainda
mais os mal-entendidos
originalmente espanhóis. Os exilados
espanhóis nestes países estavam
naturalmente dispostos a tirar o



máximo proveito de tais
informações. Os meios de
comunicação britânicos não eram de
maneira nenhuma imunes a tudo
isto[25].

Estas tensões, além disso,
aumentaram a dificuldade de obter o
pleno reconhecimento civil e
universitário do Estudio General de
Navarra em Pamplona (germe da
Universidade de Navarra), que o
fundador tinha estabelecido em
1952, e dos seus títulos académicos. O
Estado espanhol tinha mantido
zelosamente durante muito tempo
um monopólio que lhe permitia
controlar o ensino superior. O 
Estudio cresceu de forma constante,
mas durante a primeira década da
sua existência os estudantes tiveram
que fazer os exames na Universidade
de Zaragoza para validar os títulos. A
Concordata entre a Santa Sé e o
Estado espanhol de 1953, que
regulava entre outras coisas o papel



da Igreja e do Estado na educação,
dava certas possibilidades (através
do artigo 31 especialmente), mas não
isentas de complicações. Finalmente,
após negociações muito complexas, o
Estudio General obteve o estatuto de
Universidade sob a proteção da
Igreja em 1960 e, dois anos mais
tarde, o reconhecimento civil
completo dos seus títulos; algo que
foi um importante precedente como
instituição de ensino superior em
Espanha que rompia com o
monopólio do Estado. O fundador
dedicou muitos esforços e orações à
solução do problema durante esse
primeiro decénio de existência da
instituição, e sem dúvida que
recorreu a São Tomás Moro para que
intercedesse no êxito das gestões
perante as autoridades civis[26].

As cinco estadias de verão de São
Josemaria na Grã-Bretanha,
1958-1962



São Josemaria passou cinco verões,
os de 1958 a 1962, em Inglaterra, e
como consequência passou lá mais
tempo do que em nenhum outro país
tirando a sua Espanha natal e
Itália[27]. Na terça-feira, 26 de agosto
de 1958, visitou Cantuária pela
primeira vez. Foi à Catedral,
tradicional sede do primeiro
arcebispo, Santo Agostinho, e viu lá o
lugar do martírio doutro dos grandes
santos de Inglaterra, Thomas
Becket[28]; mas nesta primeira ocasião
não foi à igreja de São Dunstan. Que
não visitassem essa igreja, visto em
retrospetiva, pode parecer um
surpreendente descuido. Só se pode
supor que os britânicos que o
acompanhavam nessa ocasião não
tinham então uma ideia clara do
significado dessa igreja. A omissão
deve ter sido advertida pouco depois
do seu regresso a Londres, visto que
uns dias mais tarde, em 3 de
setembro, foi de novo a Cantuária,
desta vez com um único propósito.



Foi diretamente à igreja de São
Dunstan. Depois de pedir aos que os
acompanhavam que fossem visitar a
Catedral, ficou a rezar com o Beato
Álvaro del Portillo durante uma hora
ou mais junto dos restos de São
Tomás, situados na cripta dos
Roper[29].

Desde o princípio da sua estada em
Londres nesse ano o fundador tinha
mostrado um grande interesse em
que os seus filhos começassem
quanto antes o trabalho estável na
cidade universitária de Oxford, que
visitou em 8 de agosto, só quatro dias
depois da sua chegada. As gestões
foram rápidas e já antes de partir se
tinha concretizado uma clara
possibilidade de adquirir ali uma
propriedade, Grandpont House, com
uma considerável parcela de terreno.
As escrituras da aquisição não se
formalizaram até aos princípios de
1959, mas São Josemaria animava-os
para o conseguirem já no mês de



agosto anterior. De facto, tinha feito
vir um arquiteto de Roma, Jesús
Álvarez Gazapo, para que visse a
possível localização no terreno e
estudasse um projeto de construção.
Grandpont House e a Universidade
de Navarra eram com toda a certeza
dois dos assuntos por que o fundador
rezou a São Tomás Moro em
Cantuária em 3 de setembro de 1958
– Jesús Gazapo era um dos que o
acompanhou naquele dia –, visto que
em ambos os casos era necessário
manter negociações com as
autoridades civis[30]. São Tomás Moro,
embora conhecido principalmente
como londrino, tinha estudado em
Oxford. Mais tarde, na qualidade de
advogado, tinha exercido como Alto
Comissário (High Steward) da
Universidade e tinha intervindo nos
seus assuntos[31].

Dois anos mais tarde, em 1960, no
meio de difíceis negociações com as
autoridades civis e académicas sobre



os planos para Grandpont House, o
Pe. Juan Antonio Galarraga levou
para Oxford um antigo óleo de São
Tomás Moro que até então tinha
estado pendurado em Netherhall
House: os membros do Opus Dei
estavam a recorrer à intercessão do
santo para levar para a frente uma
intenção próxima do coração do
fundador[32]. Precisamente antes de
que o projeto que tinham para
Oxford fosse rejeitado pela oposição
das autoridades locais no outono de
1960, o fundador estabeleceu como
intenção mensal geral de setembro
para todo o Opus Dei (renovada nos
meses seguintes): rezar por essas
negociações, com vista ao seu
potencial impacto apostólico
mundial, e para isso propunha-se
concretamente recorrer a São Tomás
Moro[33].

O fundador desejava visitar em 15 de
agosto de 1958, festa da Assunção,
uma igreja ou santuário em Londres



onde se venerasse especialmente
Nossa Senhora. Aceitou a sugestão de
ir à igreja paroquial católica de
Nossa Senhora de Willesden, um
santuário anterior à Reforma que foi
destruído no século XVI e tinha sido
reconstruído e reinaugurado
recentemente. De facto, tinha sido o
centro de muitas peregrinações
diocesanas no recente Ano Mariano
mundial de 1954. Na manhã da festa,
São Josemaria foi lá com vários dos
seus filhos e renovou a consagração
do Opus Dei ao Coração de Maria,
que tinha feito pela primeira vez
exatamente sete anos antes em
Loreto (Itália), rezando além disso
pelo desenvolvimento do trabalho
apostólico, especialmente na Grã-
Bretanha[34]. São Tomás Moro
também tinha visitado o santuário
prerreformista de Willesden[35].
Quase meio século depois da visita de
15 de agosto de 1958, em 13 de junho
de 2006 teve lugar a bênção pública
duma lápide colocada pelo clero



paroquial na parte dianteira da
igreja com representações pintadas
dos dois santos canonizados que se
sabe que peregrinaram a Willesden –
São Tomás Moro e São Josemaria
Escrivá – rezando perante Nossa
Senhora[36].

Na quinta-feira, 16 de julho de 1959,
o fundador chegou à Grã-Bretanha
através de Dover na sua segunda
visita ao país, e nesse mesmo dia fez
uma visita a São Dunstán em
Cantuária no caminho para Londres
de carro. Nesse verão fez pelo menos
outra visita, a 10 de agosto, de
Londres. Foi durante esta estada, e
depois de duas visitas a Cantuária,
que foi publicado o artigo no Times a
que nos referimos no começo deste
artigo.

Pelo que recordava Andrés Vázquez
de Prada[37] quando escreveu sobre o
assunto depois da morte do
fundador, foi no verão de 1959 – em



10 de agosto, durante a viagem de
regresso de carro a Londres desde
Cantuária, onde tinha ido em 
peregrinação para rezar ante os
restos de Moro – que manteve uma
longa conversa com São Josemaria
em que Andrés relatou aspetos da
vida, morte e sepultura do mártir.
Tinha estado a investigar estas
questões desde o ano anterior, depois
de observar que São Josemaria
recorria à intercessão do santo para
levar para a frente os seus planos de
expansão apostólica na Grã-
Bretanha. Nessa conversa,
mencionou também de passagem
que estava a preparar alguns artigos
curtos sobre São Tomás Moro para
uma revista espanhola. O Beato
Álvaro del Portillo, que ia com eles
no carro, interveio com uma
sugestão: «Não podias escrever um
livro?». Esta ideia foi imediatamente
aceite e desenvolvida por São
Josemaria, que animou Vázquez de
Prada a embarcar na empresa e



acrescentou o interesse que teria
aprofundar na psicologia da
personagem, desenvolver as suas
ideias e contextualizá-las
adequadamente. A conversa girou à
volta do trabalho que se espera dum
bom historiador, e o fundador
insistiu na importância da
veracidade, para a qual o historiador
há de ser rigoroso na recolha de
dados[38].

Devido à insistência paternal de São
Josemaria, preocupado pela saúde de
Vázquez de Prada, este passou um
prolongado período em Espanha a
recuperar duma doença entre o
outono de 1959 e a primavera de
1960. Longe de estar ocioso durante a
convalescença, aproveitou a
ausência forçada do trabalho
profissional em Londres para
preparar um primeiro esboço da
biografia que tinha sido animado a
escrever. Em maio de 1960, foi a
Roma a convite do fundador e deixou



lá o seu texto para obter opiniões de
críticos qualificados. Voltou a
Londres a tempo de acompanhar de
novo São Josemaria ali nesse verão e
disse-lhe que tinha recebido alguns
comentários, um dos quais o tinha
decidido a uma reelaboração
completa do manuscrito para
conseguir uma maior eficácia. O
fundador, numa das conversas que
mantiveram sobre São Tomás Moro,
instou-o de novo a procurar «a
verdade, a objetividade; sem medo
do que pudesse averiguar»[39]. Em
Londres, durante o verão de 1962, o
autor, a pedido explícito de São
Josemaria, obteve para ele um
conjunto de provas corrigidas da sua
– agora completamente reescrita e
quase a ser publicada – biografia em
espanhol. Pouco depois, quando o
fundador a leu com escrupulosa
atenção, disse ao autor: «Este livro
está escrito com o coração»; e
acrescentou: «Teve que te fazer
muito bem por dentro». Como já



tinha dito em várias ocasiões, tinha-
lhe agradado a atitude de Vázquez de
Prada a assumir as críticas e
sugestões recebidas de outros para
melhorar a sua obra[40]. Houve outros
testemunhos de como São Josemaria
gostou do texto, tanto nesse verão
como em anos posteriores[41], quando
ao ter conhecimento de novas
edições do livro comentava o muito
bem que a sua leitura faria às
almas[42].

O fundador continuou a fazer visitas
a Cantuária em cada uma das suas
permanências de verão em
Inglaterra até 1962[43], e também
visitou outros sítios associados com
Moro, incluindo a Torre de Londres,
onde o santo foi encarcerado.
Vázquez de Prada menciona nas suas
recordações uma visita que fez com
São Josemaria no verão de 1961 ou
1962 a Lincoln's Inn, uma das quatro
grandes sociedades de advogados
ingleses, de que Moro tinha sido



membro desde os seus anos de
estudante de Direito. Concretamente
recordava que estiveram no Old Hall
e noutros edifícios da época de Moro,
alguns deles conservam-se no seu
estado original e outros restaurados,
e que o fundador mostrou grande
interesse[44].

A evidente devoção de São Josemaria
e a sua confiança na intercessão de
São Tomás Moro foi um exemplo
para muitos membros do Opus Dei,
cooperadores e amigos. O interesse
do fundador pela peregrinação e a
oração devota na cripta dos Roper
em Cantuária fez com que muitos
dos seus filhos, residentes em
Inglaterra ou de passagem, fossem lá
desde finais dos anos 50 em diante[45].
Vários publicaram biografias do
santo nas suas próprias línguas[46].

São Tomás Moro e Santa Catarina
de Sena



Vázquez de Prada menciona também
nas suas memórias a preocupação do
fundador por que ficassem claros na
sua biografia de São Tomás Moro os
motivos do seu silêncio inicial
durante o julgamento em que foi
condenado à morte. Em Londres,
durante o verão de 1960, São
Josemaria disse a Vázquez de Prada
que o seu relato não deixava ficar
clara a atitude do santo perante as
autoridades inglesas e que ao não a
explicar bem podia interpretar-se
mal, sobretudo ao compará-la com a
clareza com que se tinha exprimido
no seu momento Santa Catarina de
Sena. Vázquez de Prada entendeu
que o suposto silêncio de Moro se
apresentava quase como um
fracasso, ao evitar dizer abertamente
o que pensava em consciência. Para
esclarecer a questão, Vázquez de
Prada decidiu inserir no seu livro
uma longa nota de rodapé que
continha um esclarecimento feito
sobre este mesmo ponto no século



XVI pelo cardeal Reginald Pole numa
carta a um bispo espanhol[47].

Os historiadores das últimas décadas
esclareceram a controversa questão
do silêncio de Moro e demonstraram
como na realidade foi muito ativo
nos assuntos do «Parlamento da
Reforma» que se reuniu a partir de
1529, tanto de forma indireta – um
procedimento que usou
especialmente enquanto esteve ao
serviço do rei – como direta através
de publicações, até à sua demissão da
chancelaria de Inglaterra em 1532[48].
Embora tenha sido prudente, a sua
atitude não passou despercebida aos
adversários. O silêncio que usou na
sua própria defesa no fim da sua
vida, quando já não ocupava um
cargo público, foi tão relativo que a
sua manifesta eloquência lhe
custaria a vida.

Outro assunto que pode ter
preocupado São Josemaria, com o



seu elevado conceito da dignidade da
vocação laical, era a forma como
algumas das biografias então
disponíveis tratavam da suposta 
tentativa de vocação do jovem Moro
com os cartuxos. Alguns sugeriram,
com Erasmo, que se tinha
conformado com a vida de segunda
categoria como um bom marido em
vez de como um mau sacerdote. O
fundador comentou, depois de ler em
1962 as provas do livro de Vázquez
de Prada, como estava
particularmente satisfeito com o
relato que ali se fazia da descoberta
da vocação de Moro[49].

Quando a italiana Santa Catarina de
Sena foi nomeada quinta (e última)
intercessora do Opus Dei em 1964, o
fundador deixou claro que a sua
devoção por ela vinha de longe. O
que era novidade nesse momento era
a força com que se informava não 
sobre mas com frequência contra a
Igreja nos numerosos comentários



mediáticos que acompanharam o
Concilio Vaticano II, e uma 
globalização cada vez maior de
calúnias originalmente espanholas
contra o Opus Dei. São Josemaria
tinha-se contentado durante muito
tempo com manter um silêncio
discreto – atendendo a conselhos de
eclesiásticos prudentes da cúria
romana que coincidiam com o seu
habitual desejo de «passar
despercebido» –, e inclusivamente
estava decidido a deixar passar os
ataques contra a sua pessoa; mas ao
mesmo tempo que sofria por causa
da deslealdade e a falsidade com que
frequentemente se tratava a Igreja e
a Obra nos princípios dos anos
sessenta, compreendeu que tinha
chegado o momento de falar
claramente[50]. Este processo chegou
ao ponto culminante na primavera
de 1964, quando afirmou: «Antes o
que era heroico era calar, e assim o
fizeram os vossos irmãos. Mas agora
o heroico é falar, para tratar de



evitar que se ofenda a Deus Nosso
Senhor. Falar; procurando não ferir,
com caridade, mas também com
clareza. Viva Santa Catarina!». A
festa da Santa italiana, então em 30
de abril, celebrou-se de maneira
particular pela primeira vez nesse
ano em Villa Tevere[51]. Em 13 de
maio, anunciou que, a partir de
então, Santa Catarina de Sena seria a
intercessora do Opus Dei nos
assuntos relacionados com o
apostolado de dar uma orientação
correta e veraz à opinião pública[52].

Como se viu, algumas das intenções
mensais gerais propostas pelo
fundador aos seus filhos a partir de
fins dos anos 50 estavam
relacionadas com a oração para uma
correta formação da opinião pública
e até então tinham sido confiadas a
São Tomás Moro. Com a nomeação
de Santa Catarina, pode dizer-se que
São Tomás Moro se desprendia duma
parte do terreno que lhe tinha sido



confiado até esse momento. Daí em
diante, continuava a ser um valioso
intercessor no amplo espaço das
relações do Opus Dei com as
autoridades civis e seculares,
enquanto o campo mais específico do
apostolado da opinião pública,
claramente considerado até então
como parte do mesmo, se confiava
agora a Santa Catarina. Não se deve
atribuir de modo algum essa
mudança a dúvidas do fundador
sobre a profunda fortaleza do santo
inglês. Trata-se antes duma
consequência do novo ênfase que se
devia dar – sempre com uma
perspetiva positiva – ao papel dos
meios de comunicação das massas, a
necessidade de os tratar com
profissionalismo e o interesse por
procurar para esse trabalho um
intercessor apropriado – neste caso
uma intercessora[53].

São Tomás Moro nos últimos anos
de São Josemaria



Não há dúvida que,
independentemente do que São
Josemaria tivesse lido até então sobre
São Tomás Moro, a biografia
publicada em 1962 por Vázquez de
Prada – um filho espiritual que
compartilhava os seus pontos de
vista – ampliou notavelmente a sua
admiração pelo santo inglês. A partir
de então, e após os seus cinco verões
em Londres, registam-se várias
referências concretas do fundador a
São Tomás Moro que deixam ficar
claro que já não tinha reservas sobre
a qualidade da sua atividade pública.

Em 1966, por exemplo, no meio da
confusão caraterística desses anos,
Ramón García de Haro recorda como
o fundador lhes dizia que o santo
inglês tinha cultivado todas as
virtudes, entre elas a de conjugar a
intransigência com o erro e a
transigência com as pessoas.
Acrescentou o comentário, repetido
muitas vezes nestes anos, de que



Tomás Moro podia ter pertencido
facilmente ao Opus Dei como
membro supranumerário se tivesse
vivido atualmente[54].

Às vezes falava de Moro como um
exemplo, para as pessoas modernas,
de verdadeira fidelidade no exercício
de direitos e deveres, tanto como
cidadãos como cristãos, fazendo
notar que mesmo antes de ter visto o
Opus Dei em 2 de outubro de 1928,
ele próprio tinha tido uma perceção
clara da importância de cada um
destes campos. O exemplo do santo
leigo inglês era-lhe especialmente
valioso a este respeito[55].

Em 1973, disse a um grupo dos seus
filhos em Roma – ao afirmar que as
futuras edições da biografia de
Andrés Vázquez de Prada podiam
fazer muito bem – que Moro tinha
tido o coração dum pai e dum marido
e que, embora tivesse amado o rei,



também tinha demonstrado saber
como dizer «não»[56].

São Josemaria pôde ver Um homem
para a eternidade, o filme dirigido
por Zinnemann, pouco depois de
aparecer em 1966. Alguns anos mais
tarde, no final da sua vida, acedeu à
proposta dalguns dos seus filhos em
Espanha de assistir a outra projeção,
porque pensavam que o ajudava a
descansar; mas nesta ocasião
levantou-se inesperadamente e
abandonou a sala pouco depois de
ter começado o filme. Umas horas
mais tarde explicou aos que o
rodeavam que tinha deixado de ver o
filme pelo sofrimento que lhe
causava considerar os paralelismos
entre o que via ali e a situação da
Igreja contemporânea, em que,
conforme sugeriu, muitas coisas
estavam em pior estado do que na
Inglaterra de Moro. Aproveitou a
ocasião para falar da vida do santo
com tal pormenor que alguns dos



presentes se surpreenderam[57]. No
contexto similar dos problemas na
Igreja no decénio de 1960 e a
deslealdade manifestada
inclusivamente, ou especialmente,
por alguns clérigos, ouviu-se o
fundador comentar algumas vezes
como o leigo São Tomás Moro tinha
dado um exemplo de fortaleza e de
lealdade aos sacerdotes e bispos de
Inglaterra[58].

Gostava de mostrar a relíquia de São
Tomás Moro que se conserva no
oratório da Santíssima Trindade aos
ingleses do Opus Dei que estudavam
em Roma ou que simplesmente
estavam de visita, e era frequente
aproveitar essas ocasiões para os
animar a refletir. Nessas ocasiões
comentava com uma fina ironia
como tinha sido difícil obter a
relíquia nessa tão apregoada terra de
liberdade, e aproveitava a ocasião
para expor a verdadeira natureza da
liberdade de espírito dos cristãos[59].



Depois dos verões passados em
Inglaterra tinha compreendido que,
juntamente com numerosas virtudes,
o carácter tipicamente inglês incluía
uma certa obsessão pelo respeito à
«privacidade» que podia inibir os
seus filhos ingleses no momento de
se envolverem na vida de outros
como verdadeiros amigos e
apóstolos, e aproveitava a ocasião
para lhes apresentar uma conceção
adequada da liberdade[60].

[1] The Times (Londres), 20 de agosto
de 1959, p. 9. Thomas Ferrier Burns
(1906-1995) aceitou escrever o artigo
com a condição de se reunir com São
Josemaria nesse verão, o texto
impresso dá a entender que o
encontro já tinha tido lugar e que
nele falaram de São Tomás Moro:
Arquivo Geral da Prelatura, Roma
[AGP], Sec. A, Leg. 0212, Carp. 03,



Exp. 1: 11 pp., MS. testemunho,
'Londres 1959', assinado por Juan
Antonio Galarraga, Cádiz, 30 de
Agosto de 1975, p. 4. Cf. São
Josemaria, Conversaciones con
Monseñor Escrivá de Balaguer, edição
crítico-histórica preparada sob a
direção de José Luis ILLANES, Roma-
Madrid, Istituto Storico San
Josemaría Escrivá – Rialp, 2012, pp.
16-17. Sobre o que os dois santos
tinham em comum, cf. Dominique Le
Tourneau, Josemaría Escrivá et
Thomas More: l’héroisme au
quotidien, ‘Moreana’ 38, 147-48, Dec.
2001, pp. 25-40.

[2] cf. Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei. Madrid,
Rialp, 1997-2003, vol. III, pp. 305-307.

[3] Em julho de 1954 planeou-se a
realização dum quadro que
representasse os quatro
intercessores à volta duma imagem
central de Nossa Senhora



(posteriormente mudada por uma de
São José): Diário das obras de Villa
Tevere, julho de 1954, AGP, série M.
2.2, 1059-5. Há dois oratórios em
Villa Tevere dedicados a São Nicolau
e a São João Maria Vianney,
nomeados intercessores com
anterioridade, mas não a São Pio X
ou a São Tomás Moro, nomeados
intercessores quando as obras já
estavam avançadas. Um altar
(colocado num lateral da sala
chamada Aula, por trás duma grade)
está dedicado conjuntamente aos
quatro intercessores nomeados no
momento da sua construção.

[4] cf. Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei. Rialp, vol. III,
p. 306; AGP, série A.5, 192-3-1,
testemunho de Jesús Álvarez Gazapo.

[5]cf. ibíd., p. 414, nota 70.
Testemunho de Hugo de Azevedo, 6
de setembro de 1975, AGP, serie A.5,
206-3-8.



[6] cf. Michael Clifton, Amigo – Friend
of the Poor: Bishop of Southwark
1904-1949, Leominster, Gracewing,
1987, pp. 57-65. Cf. George
Santayana, Persons and Places:
Fragments of Autobiography, W. G.
Holzberger - H. J. Saatkamp Jr. (eds.),
com introdução de R. C. Lyon,
Cambridge, MIT Press, 1986, p. 527: o
mesmo anglófilo observou que a
família espanhola da sua irmã
justamente depois da Primeira
Guerra Mundial tinha sido
contagiada por uma anglofobia em
sintonia com a clerical and
nationalist Spanish opinion.

[7] AGP, série A.5, 252-1, 1 p. TS.
testemunho de Andrés Vázquez de
Prada, assinado, Madrid, 20 de agosto
de 1975, que começa, «Durante as
estadas». São Josemaria disse aos
visitantes irlandeses que se
«vingassem» devolvendo bem por
mal ao converter os britânicos.



[8] Por exemplo, palavras citadas em 
Obras, agosto de 1964, pp. 11-12, AGP,
Biblioteca, PO3.

[9] AGP, série A.2, 24-2-1: 12 pp. TS.,
com o título «Inglaterra: verão 1958»,
sem assinar, de 1975, p. 7. Comissão
Regional do Opus Dei na Grã-
Bretanha, Londres [daqui em diante,
Comissão Regional GB], MS. A6 nota
do defunto professor John Henry
sobre os comentários do fundador a
este respeito, Londres, 1962.

[10] cf. Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei. Rialp, vol. III,
pp. 158-163.

[11] Na versão completa deste artigo
(disponível tanto em formato
impresso como digital em Studia et
Documenta, vol. 8) recolhemos ampla
e minuciosamente as vias por que
São Josemaria pôde ter acesso à
abundante bibliografia existente
sobre São Tomás Moro, antes e
depois da sua nomeação como



intercessor em 1954. Por razões de
espaço não incluímos aqui essa parte
do estudo, e por isso remetemos o
leitor para o original em inglês.

[12] Comissão Regional GB, folha A6,
MS, dupla face, de Giorgio De Filippi
a Juan Antonio Galarraga, sem data
(separada da carta datada?). A última
correspondência de De Filippi foi em
18 de janeiro de 1958. A atribuição
das relíquias dos intercessores ao
oratório da Santíssima Trindade
pode ser posterior.

[13] Comissão Regional GB, folha A5,
TS. Cópia, sem data, informa em
espanhol sobre o resultado da visita
de 14 de fevereiro de 1958,
presumivelmente para o seu envio ao
fundador.

[14] cf. Hugo O. Aalbin, Opening of
the Roper Vault in St. Dunstan's
Canterbury and Thoughts on the
Burial of William and Margaret
Roper, 'Moreana' 63 (Dez. 1979), pp.



29-35. Para a abóbada e o ataúde de
chumbo com o crânio: http://
www.youtube.com/watch?
v=3h0sQRqVWtk (consultado em 7 de
julho de 2012). São Josemaria não foi
para além da lápide.

[15] Juan Antonio Galarraga (São
Sebastião 1920, Sevilha 2005),
doutorado em Farmácia, depois de
dirigir as residências universitárias
de Jenner (Madrid) e Albayzín
(Granada), em 1946 foi ampliar
estudos na London School of Hygiene
and Tropical Medicine e iniciou a
atividade apostólica do Opus Dei na
Grã-Bretanha. Recebeu a ordenação
sacerdotal em 1953 e durante o
período a que se referem estes dados
era conselheiro do Opus Dei nessa
região. Regressou a Espanha em
1972.

[16] Comissão Regional GB, TS. Carta
de Mons. Gordon Wheeler ao padre
Juan Antonio Galarraga, 18 de junho

http://www.youtube.com/watch?v=3h0sQRqVWtk
http://www.youtube.com/watch?v=3h0sQRqVWtk
http://www.youtube.com/watch?v=3h0sQRqVWtk


de 1958. Mons. Wheeler informa que
a relíquia tinha chegado antes de que
Zulueta ocupasse o seu cargo em
1941. Cf. Catholic Herald (Londres),
13 de fevereiro de 1981, p. 3, «Relic of
Chelsea’s Own Saint is Stolen», em
que se sugere que a relíquia foi
adquirida «há uns 20 anos». Cf. Id., 6
de março de 1970, p. 3, «St. Thomas
More relics sought by Germans in
Mexico»: a relíquia de Chelsea,
«demasiado pequena para ser
dividida», diz-se que procede de
Bruges. O relato de Alfonso de
Zulueta pode ser compatível com o
do Herald se «há 20 anos» se referir à
apresentação posterior da relíquia
restaurada. Não há documentação
paroquial existente sobre a sua
aquisição.

[17] Informação dada por Mons.
Richard Stork.

[18] cf. AGP, série A.5, 214-1-1, 17 pp.
MS. testemunho, assinado por Juan



Antonio Galarraga, Cádiz, 30 de
agosto de 1975, «1958», pp. 8-9; AGP,
série A.2, 24-2-1, 12 pp. TS.
testemunho, encabeçado «Inglaterra:
verão 1958», sem assinar, datado em
1975, p. 12; AGP, série A.2, 238-2-6,
testemunho do Pe. Jaime Planell
Fonrodona, Pamplona, 30 de agosto
de 1975; Ana Sastre, Tiempo de
Caminar: Semblanza de Monseñor
Josemaria Escrivá de Balaguer,
Madrid, Rialp, 1989, p. 375. Em
novembro ou dezembro de 1959, o
fundador mostrou o relicário vazio a
alguns membros do Opus Dei: AGP,
série A.5, 244-2-1, testemunho de
Gumersindo Sánchez Fernández,
Bilbau, 16 de setembro de 1975.

[19] cf. Lives of the English Martyrs
Declared Blessed by Pope Leo XIII. in
1886 and 1895: Written by Fathers of
the Oratory, of the Secular Clergy, and
of the Society of Jesus, vol. I, Martyrs
under Henry VIII, Bede Camm (ed.),
reeditado, Londres, Longmans,



Green and Co, 1914, p. 172;
informação proporcionada por
correio eletrónico em 3 de julho de
2012 pela irmã Mary Aline,
arquivista do convento de Bruges; e
por correio eletrónico de 10 de julho
de 2012 de Anna Edwards, arquivista
auxiliar dos arquivos da província
britânica da Companhia de Jesus.

[20] cf. ‘The Hairshirt of St. Thomas
More, Newton Abbot, South Devon,
St. Augustine’s Priory’: folheto
duplicado de TS. 4 pp., na Comissão
Regional GB; mencionado na entrada
«More» da Catholic Encyclopedia
(1912): na linha em: http://
www.newadvent.org/cathen/
14689c.htm (consultado em 5 de
julho de 2012).

[21] Comissão Regional GB, TS. e MS.
Onze cartas entre Juan Antonio
Galarraga e a madre Mary Dorothy,
prioresa das Cónegas Regrantes,
Priorado de Santo Agostinho, Newton

http://www.newadvent.org/cathen/14689c.htm
http://www.newadvent.org/cathen/14689c.htm
http://www.newadvent.org/cathen/14689c.htm


Abbot, Devon, 28 de agosto a 21 de
dezembro de 1959. Cf. AGP, série A.5,
214-1-1, 17 pp. MS. estemunho,
assinado por Juan Antonio Galarraga,
Cádiz, 30 de agosto de 1975, «1958»,
pp. 8-9, para um relato posterior;
AGP, série A.5, 238-2-6, testemunho
de Jaime Planell Fonrodona,
Pamplona, 30 de agosto de 1975; AGP,
série A.2, 24-2-2 'o nosso Padre em
Inglaterra [verão 1959]', 5 pp. TS. em
espanhol, sem assinar, pp. 3-4. O
Priorado encerrou em 1983, a
relíquia passou para o bispo de
Plymouth que a confiou a outra
comunidade feminina, as monjas
brigidinas de Syon Abbey, Marley
Road, South Brent, Devon, que
encerrou recentemente. O bispo –
informação dada por correio
eletrónico em 5 de julho de 2012,
pela irmã Benignus O'Brien,
arquivista diocesana – confiou agora
a relíquia aos monges beneditinos da
Abadia de Buckfast, Devon.



[22]Comissão Regional GB, TS.
Intenções mensais gerais para
janeiro, fevereiro, março, abril, maio,
junho de 1957; novembro e
dezembro de 1958; maio, junho,
julho, agosto, setembro e outubro de
1962; novembro e dezembro de 1963.

[23] Para o contexto histórico, cf.
Jaume AURELL, La formación de un
gran relato sobre el Opus Dei, Set D 6
(2012), pp. 235-294, passim.

[24] O tom moderadamente positivo
do esboço biográfico de São
Josemaria que The Times publicou
em 1959 – citado mais acima – foi
motivo dum breve embargo da
venda desse número em Espanha.
Cf.The Times (Londres), 24 de agosto
de 1959, p. 7, e 27 de agosto de 1959,
p. 7. O incidente provocou que um
membro do Opus Dei e crítico do
regime, publicasse em Paris uma
análise pormenorizada do sucedido:
Rafael Calvo Serer, Notes sur un



article du "Times", 'La Table Ronde',
142, out. 1959, pp. 144-153.

[25] cf., por exemplo, The Times
(Londres), 30 de setembro de 1957, p.
9, carta de esclarecimento do Pe.
Juan Antonio Galarraga ao editor.

[26] cf. AGP, série A.2, 24-2-2 «o nosso
Padre em Inglaterra [verão 1959]»,
item 2, 5 pp. TS. em espanhol, sem
assinar, p. 3: o autor do testemunho
tinha ouvido dizer ao Pe. Juan
Antonio Galarraga que a visita de São
Josemaria em 1959 ao seu velho
amigo, o bispo Pedro Cantero
Cuadrado – que então se alojava na
residência do bispo de Salford, em
Wardley Hall – estava relacionada
com a futura universidade e com
uma intenção que o fundador tinha
confiado a São Tomás Moro; a mesma
fonte indicava que o fundador
acabava de visitar a cripta dos Roper
com essa intenção. Cf. Comissão
Regional GB, A6 MS. nota de Gonzalo



González, 19 de Dezembro de 2008,
em que diz que Galarraga tinha a
certeza de que o fundador tinha
rezado pelo Estudo Geral na sua
primeira visita à cripta em 1958;
Manuel Garrido González, 
Correspondencia de san Josemaría
Escrivá con aragoneses, em Martín
Ibarra Benlloch (ed.), Semblanzas
Aragonesas de san Josemaría Escrivá
de Balaguer, Torreciudad (Huesca),
Patronato de Torreciudad, 2004, pp.
161-198, na p. 165, para uma carta do
fundador a Mons. Cantero, 9 de
agosto de 1959, sobre o novo
Instituto de Direito Canónico. Para a
correspondência com outro
eclesiástico sobre a futura
Universidade, cf. Santiago Martínez
Sánchez, Dos amigos que se escriben:
Josemaría Escrivá y José María Bueno
Monreal. 1939-1975, SetD 6 (2012),
pp. 297-394, nas pp. 317-319, 342-346,
350-357, 359. Existe uma fotografia
de São Josemaria a rezar em São
Dunstan em que aparece



acompanhado, entre outros, por
Florentino Pérez Embid, que esteve
muito envolvido nessas negociações
e veio em 1960 consultar o fundador.
O então prelado do Opus Dei, Mons.
Javier Echevarría – que acompanhou
São Josemaria durante as suas
estadas em Londres entre 1958 e
1962 –, nas respostas orais às
perguntas formuladas pelo autor
deste artigo em Londres, em 12 de
abril de 2008, confirmou que o
fundador estava a seguir com muito
interesse as gestões para que se
aprovasse o que seria passado tempo
a Universidade de Navarra e que
rezou por isso perante os sagrados
restos de São Tomás Moro na cripta
dos Roper. Acrescentou que a Santa
Sé tinha muito interesse em que se
erigisse como Universidade Católica
para quebrar o domínio do Estado
sobre a educação superior, mas que o
fundador não desejava uma
instituição confessional. Só aceitou
essa fórmula porque a Santa Sé o



desejava.Para os primeiros anos da
Universidade, cf. Francisco Ponz, 
Principios fundacionales de la
Universidad de Navarra, em Onésimo
Díaz - Federico M. Requena (eds.), 
Josemaría Escrivá de Balaguer y los
inicios de la Universidad de Navarra
(1952-1960), Pamplona, Eunsa, 2002,
pp. 41-108, passim, esp. pp. 56-57;
Federico SUÁREZ, Los orígenes de la
Facultad de Filosofía y Letras: la
Escuela de Historia, en Ibid, pp. 185 y
202, passim. Cf. («From a
Correspondent»), «The University of
Navarre: Its Aims and
Achievements», The Tablet (Londres)
22 de junho de 1963, p. 678, para um
resumo bem informado dos seus
primeiros onze anos, os pormenores
do reconhecimento do Estado e os
aspetos em que se diferencia duma
universidade eclesiástica em sentido
estrito.



[27] Para um esboço, cf. Andrés
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei. Rialp, vol. III, pp. 340-350.

[28] Que Cantuária tivesse sido a
sede episcopal de Santo Agostinho,
enviado pelo Papa São Gregório
Magno para evangelizar a Inglaterra,
era motivo mais que suficiente para
a visita.

[29] cf. AGP, série A.5, 214-1-1, 17 pp.
MS. testemunho, «1958», assinado
por Juan Antonio Galarraga, Cádiz,
30 de agosto de 1975, pp. 7-8: tem
dúvidas se o fundador foi duas ou
três vezes a Cantuária em 1958, e
inclusivamente sobre se a ocasião em
que ficou só com o Beato del Portillo
teve lugar então ou em 1959. Outro
recorda que Galarraga lhe disse,
muito antes, que em 26 de agosto não
visitaram São Dunstan: Comissão
Regional GB, A6 MS. nota de Gonzalo
González, 19 de dezembro de 2008.



[30] cf. AGP, série A.5, 252-1, pp.
21-22; AGP, série A.2, 24-2-1: 12 pp.
TS. Testemunho, intitulado
«Inglaterra: verão 1958», sem
assinar, de 1975, pp. 2, 3, 5, 6, 8, 9, 10,
12. Há uma fotografia tirada em São
Dunstan, em 3 de setembro de 1958,
com o arquiteto Jesús Álvarez
Gazapo.

[31] cf. Chambers, Thomas More, pp.
64-66, 215.

[32] cf. AGP, série M.2.2, 283-14,
Diary, Grandpont-2, Oxford
(Inglaterra), 12 fev. 1960 - 5 mar.
1961, terça-feira 1 mar. 1960. O
mesmo diário, em 26 de junho de
1960, indica que Vázquez de Prada
vivia então ali e estava a trabalhar
na sua biografia. Nada sugere que o
quadro se mudasse por indicação do
fundador. Cf. também AGP, série M.
1.1, c1586-A1, carta de Joaquín
Alonso a Juan Antonio Galarraga,
Roma, 20 de outubro de 1960,



instando as pessoas do Opus Dei da
Grã-Bretanha, da parte do fundador,
a rezar tanto a São Tomás Moro
como ao (ainda não beatificado)
cardeal John Henry Newman pelo
êxito do projeto de Oxford.

[33] cf. Comissão Regional GB, TS.
Intenção mensal geral, setembro,
outubro e novembro de 1960:
«Peçamos a Deus Nosso Senhor que
abençoe o desenvolvimento do
trabalho que fazemos em Oxford […]
e faça possível que muitas pessoas
dos diferentes países da Ásia, África,
Escandinávia, etc., se venham formar
na nossa residência; de modo a
contribuírem depois para que esses
países vivam e se desenvolvam
segundo os princípios e o espírito de
Cristo, e sejam também uma ajuda
eficaz no trabalho apostólico da
Igreja».

[34] cf. AGP, série A.2, 24-2-1, 12 pp.
TS. testemunho, intitulado



«Inglaterra: verão 1958», sem
assinar, de 1975, p. 5; AGP, série A.5,
214-1-1, 17 pp. MS. testemunho,
assinado por Juan Antonio Galarraga,
Cádiz, 30 de agosto de 1975, «1958»,
pp. 14-15; Andrés Vázquez de Prada, 
El Fundador del Opus Dei. Rialp,
vol.III, p. 343.

[35] cf. Peter Ackroyd, The Life of
Thomas More, Londres, Chatto
Windus, 1998, p. 350. A enteada de
More casou com sir Giles Alington de
Willesden, pelo que provavelmente o
visitava com frequência. cf. também
Andrés Vázquez de Prada, Sir Tomás
Moro, p. 229.

[36] O Pe. Nicholas Schofield, então
sacerdote assistente na paróquia – e
depois arquivista da Arquidiocese de
Westminster – e, evidentemente, o
pároco, Pe. Stephen Willis,
participaram ativamente no projeto.
Depois da beatificação de D. Álvaro



del Portillo em 2014 acrescentou-se a
sua imagem ao conjunto.

[37] Andrés Vázquez de Prada
(Valladolid 1924, Madrid 2005),
historiador, jurista, professor,
diplomata e escritor trabalhou
durante 30 anos na Embaixada
espanhola em Londres e é autor da
mais extensa biografia publicada do
fundador (três volumes e um total de
2.200 páginas, que se citam várias
vezes no presente trabalho), que
conheceu em 1942 e com quem
esteve pessoalmente em numerosas
ocasiões, especialmente durante as
permanências do fundador em
Inglaterra (1958-1962).

[38] AGP, série A.5, 252-1, 3 pp. TS.,
assinado por Andrés Vázquez de
Prada, Madrid, 4 de setembro de
1975, que começa «No verão de
1959»; também, referência resumida
em «Prólogo à primeira edição»,
Andrés Vázquez de Prada, Sir Tomás



Moro, p. 12: «uma voz paterna e
amiga animou-me a rematar o
trabalho»

[39] AGP, série A.5, 252-1, pp. 4, 21-27.

[40] cf. Ibid., p. 27, 1 p. TS
Testemunho assinado por Andrés
Vázquez de Prada, Madrid, 13 de
agosto de 1975.

[41] cf. Comissão Regional GB, A6 MS.
nota de Gonzalo González, 19 de
dezembro de 2008, em que se
recorda São Josemaria a dizer a
Vázquez de Prada em Londres que
tinha lido o seu livro e declarando,
«passei uns bons momentos»; AGP,
série A5, 247-2-4, testemunho de
Richard Stork, 31 de agosto de 1975;
AGP, série A.5, 197-1-5, testemunho
de Rafael María de Balbín Behrmann,
com referência a uma reunião em
Pamplona, 12 de setembro de 1962.

[42] cf. AGP, série A.5, 198-3-1,
testemunho de Pablo Bofill, Elorrio,



18 de agosto de 1975, com referência
a umas palavras ouvidas em Roma
em 20 de janeiro de 1973.

[43] Em 1961 foi a Cantuária pelo
menos em 10 de agosto e em 1962,
em 27 de agosto: informação dada
por Mons. Richard Stork a partir de
resumos feitos nesse momento pelas
mulheres do Opus Dei que estavam
em Londres.

[44] cf. AGP, série A.5, 252-1, p. 24, 1
p. TS. testemunho, assinado por
Andrés Vázquez de Prada, Madrid, 14
de agosto de 1975. Pode não ter
entrado na Torre – para o fazer é
preciso pagar uma entrada, e o seu
espírito de pobreza levava-o
habitualmente a evitar esses gastos –
mas com certeza viu-a de fora.

[45] cf. AGP, série A.5, 1465-1-10,
testemunho assinado de Cipriano
Rodríguez Santa María, Manizales,
agosto de 1975: os estudantes do
Colégio Romano da Santa Cruz



falaram das visitas do fundador à
cripta dos Roper, a propósito da sua
estada em Londres durante o verão
de 1959.

[46] Por exemplo, Peter Berglar, Die
Stunde des Thomas Morus: Einer
gegen die Macht, Friburgo, Walter,
1978; Gerard Wegemer, Thomas
More: A Portrait of Courage,
Princeton, Scepter, 1995.

[47] cf. AGP, série A.5, 252-1, 1 p. TS.
testemunho, assinado por Andrés
Vázquez de Prada, Madrid, 13 de
setembro de 1975; Andrés Vázquez
de Prada, Sir Tomás Moro, p. 361,
nota 6; Comissão Regional GB, A6 MS.
nota, com a data 19 de dezembro de
2008, por Gonzalo González. Pole
defendeu o uso que Moro faz da lei
para se manter em silêncio durante o
julgamento como algo apropriado
para um advogado leigo, e fez notar o
seu manifesto recurso à lei divina ao
declarar publicamente o que



pensava em consciência depois da
condenação: cf. Thomas F. Mayer
(ed.), The Correspondence of Reginald
Pole (4 vols. até à data), Aldershot,
Ashgate, 2002-2008, ii, pp. 120 y 121,
Pole a Francisco de Navarra, bispo de
Badajoz [provavelmente em
princípios de 1553]. Um folheto
(conservado na Comissão Regional
GB) utilizado pelo fundador na sua
visita a Londres nalgum momento de
1958-1962, afirmava explicitamente
que Moro foi condenado «por
silêncio»: The Tower of London: Notes
for Catholics, Londres, Catholic Truth
Society, 1955, p. 4. De facto, pode-se
argumentar que os seus esforços
para influir no rei continuaram
mesmo depois da sua demissão do
cargo.

[48] Especialmente, John A. Guy, The
Public Career of Thomas More,
Brighton, Harvester Press, 1980, 
passim, esp. pp. 97-203. Sobre o
«silêncio» no direito inglês e no



direito civil, cf. J. Duncan M. Derrett,
«More's Silence and his Trial», 
Moreana 22 (87-88, nov. 1985), pp.
25-27. Cf. Oliver Moore, «Sir Thomas
More's Final Years: Silence, Silencing,
and Constitutional Change», Law and
Humanities 2 (1), (2008), pp. 75-98;
Hernán Corral Tarciani, «Qui tacet
consentire videtur. A importância
duma antiga regra canónica no
julgamento contra Tomás Moro», Ius
Canonicum 51, no. 101 (2011), pp.
137-160; Henry Ansgar Kelly; Louis
W. Karlin; Gerard B. Wegemer (eds.), 
Thomas More's Trial by Jury,
Woodbridge, Boydell Press, 2011, 
passim.

[49] cf. AGP, série A.5, 252-1, 2 pp. TS.
testemunho, assinado por Andrés
Vázquez de Prada, Madrid, 3 de
setembro de 1975.

[50] cf. Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei. Rialp, vol. III,
pp. 518-536, passim; Aurell, La



formación, esp. pp. 271-274, 285-86;
Illanes, Conversaciones, ed. crít., pp.
19-25.

[51] Crónica, maio de 1964, p. 62,
AGP, Biblioteca, PO1; Crónica, março
de 1989, pp. 304-305, AGP, Biblioteca,
PO1; ambas citam palavras do
fundador. São Tomás Moro tinha
sido nomeado pelo fundador
padroeiro das intenções mensais
gerais mesmo em fins de 1963:
Comissão Regional GB, TS. Intenções
mensais gerais, novembro e
dezembro de 1963, a primeira
relativa à comunicação do Magistério
da Igreja e a segunda ao
esclarecimento da liberdade política
dos membros do Opus Dei.

[52] Crónica, maio de 1964, p. 61,
AGP, Biblioteca, PO1; Crónica, março
de 1989, p. 305, AGP, Biblioteca, PO1.

[53] Tomás Moro venerava Santa
Catarina e conhecia bem os seus
escritos. Cf. CW vol. 7, Frank



Mamley; Germain Marc’Hadour;
Richard Marius; Clarence H. Miller
(eds.), p. 209, linhas 19-25; p. 375,
nota 209/25.

[54] AGP, série A.5, 327-1-1, TS.
testemunho de Ramón García de
Haro, com referência a uma reunião
de 25 de março de 1966. Sobre este
último ponto, cf. AGP, série A.5,
224-1-6, testemunho de Fernando
Varela de Limia, Madrid, 22 agosto
1975, com referência a palavras
pronunciadas pelo fundador em
Roma à volta da festa de São Tomás
Moro, 1967; Comissão Regional GB,
A6 MS., nota de Gonzalo González, 19
dezembro 2008, recordando palavras
de São Josemaria durante uma
estada de Verão em Londres.

[55] Josemaría Escrivá de Balaguer
Sacerdote Fundador del Opus Dei:
Articulos del Postulador, Roma, 1979,
secção 784, p. 262, com referência às
palavras pronunciadas em Roma em



22 de junho de 1972, a partir dos
testemunhs de Eugenio Giménez
Martínez de Carvajal e do Dr.
Umberto Farri: «Esta manhã via-o
claramente na Missa de São Tomás
Moro: até ao fim da vida foi
exemplarmente fiel ao rei, mas sem
ceder nem um milímetro no que não
podia ceder. Desde antes de Deus
querer a Obra no tempo, vi
claramente os dois campos: deveres e
direitos de cidadão; deveres e
direitos de cristão».

[56] AGP, série A.5, 198-3-1,
testemunho, assinado por Pablo
Bofill, Elorrio, 18 de Agosto de 1975,
com referência a uma reunião em
Roma, 20 de janeiro de 1973.

[57] cf. AGP, série A.5, 202-2-9,
testemunho assinado por Alejandro
Cantero Fariña, Madrid, 19 de
fevereiro de 1979, com referência a
uma reunião em Castelldaura,
Barcelona, setembro de 1974; AGP,



série A.5, 198-3-1, testemunho
assinado por Pablo Bofill, Elorrio, 19
de agosto de 1975, com referência a
uma reunião em Castelldaura,
Barcelona, 23 de setembro de 1973:
talvez se refira à mesma reunião,
embora a situe um ano antes.

[58] cf. AGP, série A.5, 326-3-3,
testemunho de Antonio Miralles
García, Roma, 30 de agosto de 1975,
com referência a uma reunião de
membros do Opus Dei com o
fundador em Tor d'Aveia, Itália, 5 de
julho de 1967.

[59] Recordação pessoal do autor
deste artigo – baseado em notas
tomadas nesse momento – duma
conversa de 30 de setembro de 1973
que teve lugar enquanto o fundador
lhe mostrava o relicário. Cf. AGP,
série A.5, 249-1-4, testemunho de
Robin Weatherill, Roma, 26 de Agosto
de 1975, sobre como o fundador lhe



mostrou a relíquia em 27 de janeiro
de 1974.

[60] Comissão Regional GB, ref. numa
nota A6, MS., dupla face, do defunto
Prof. John Henry, a palavras do
fundador, provavelmente de 22 de
agosto de 1962, sobre uma falsa
conceção da liberdade muito
difundida em Inglaterra entre
pessoas que temem entrar na vida
dos outros por um mal entendido
respeito pela privacy.

Andrew Hegarty

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/sao-tomas-

moro/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/sao-tomas-moro/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sao-tomas-moro/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sao-tomas-moro/

	São Tomás Moro, intercessor do Opus Dei

