
opusdei.org

Santo António,
exemplo em tempos
de crise

Santo António de Lisboa,
nascido no século XII, é uma
das figuras “mais populares” da
Igreja e mereceu já a atenção de
Bento XVI numa das suas
catequeses semanais, a 10 de
fevereiro de 2010.

13/06/2023

Queridos irmãos e irmãs!

Há duas semanas apresentei a figura
de São Francisco de Assis. Esta

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2010/documents/hf_ben-xvi_aud_20100127.html


manhã gostaria de falar de outro
santo pertencente à primeira geração
dos Frades Menores: António de
Pádua ou, como é também chamado,
de Lisboa, referindo-se à sua cidade
natal. Trata-se de um dos santos mais
populares de toda a Igreja Católica,
venerado não só em Pádua, onde foi
construída uma maravilhosa Basílica
que conserva os seus despojos
mortais, mas em todo o mundo. São
queridas aos fiéis as imagens e as
imagens que o representam com o
lírio, símbolo da sua pureza, ou com
o Menino Jesus no colo, em
recordação de uma milagrosa
aparição mencionada por algumas
fontes literárias.

António contribuiu de modo
significativo para o desenvolvimento
da espiritualidade franciscana, com
os seus salientes dotes de
inteligência, equilíbrio, zelo
apostólico e, principalmente, fervor
místico.



Nasceu em Lisboa numa família
nobre, por volta de 1195, e foi
baptizado com o nome de Fernando.
Uniu-se aos cónegos que seguiam a
regra monástica de Santo Agostinho,
primeiro no mosteiro de São Vicente
em Lisboa e, sucessivamente, no da
Santa Cruz em Coimbra, famoso
centro cultural de Portugal. Dedicou-
se com interesse e solicitude ao
estudo da Bíblia e dos Padres da
Igreja, adquirindo aquela ciência
teológica que fez frutificar na
actividade do ensino e da pregação.
Aconteceu em Coimbra o episódio
que contribuiu para uma mudança
decisiva na sua vida: ali, em 1220
foram expostas as relíquias dos
primeiros cinco missionários
franciscanos, que tinham ido a
Marrocos, onde encontraram o
martírio. A sua vicissitude fez nascer
no jovem Fernando o desejo de os
imitar e de progredir no caminho da
perfeição cristã: então, pediu para
deixar os Cónegos agostinianos e



para se tornar Frade Menor. O seu
pedido foi aceite e, tomando o nome
de António, partiu também ele para
Marrocos, mas a Providência divina
dispôs de outro modo.

Após uma doença, foi obrigado a
partir para a Itália e, em 1221,
participou no famoso "Capítulo das
Esteiras" em Assis, onde encontrou
também São Francisco. Em seguida,
viveu algum tempo no escondimento
total num convento de Forli, no norte
da Itália, onde o Senhor o chamou
para outra missão. Enviado, por
circunstâncias totalmente casuais, a
pregar por ocasião de uma
ordenação sacerdotal, mostrou ser
dotado de ciência e eloquência, e os
Superiores destinaram-no à
pregação. Começou assim na Itália e
na França, uma actividade apostólica
tão intensa e eficaz que induziu
muitas pessoas que se tinham
afastado da Igreja a reconsiderar a
sua decisão. António foi também um



dos primeiros mestres de teologia
dos Frades Menores, ou até o
primeiro. Iniciou o seu ensino em
Bolonha, com a bênção de São
Francisco, o qual, reconhecendo as
virtudes de António, lhe enviou uma
breve carta, que iniciava com estas
palavras: "Agrada-me que ensines
teologia aos frades". António lançou
as bases da teologia franciscana que,
cultivada por outras insignes figuras
de pensadores, teria conhecido o seu
ápice com São Boaventura de
Bagnoregio e com o beato Duns
Escoto.

Tornando-se Superior dos Frades
Menores da Itália setentrional,
continuou o ministério da pregação,
alternando-o com as funções de
governo. Concluído o cargo de
Provincial, retirou-se para perto de
Pádua, aonde já tinha ido outras
vezes. Após um ano, faleceu nas
portas da cidade, a 13 de Junho de
1231. Pádua, que o tinha acolhido



com afecto e veneração durante a
vida, tributou-lhe para sempre honra
e devoção. O próprio Papa Gregório
IX, que depois de o ter ouvido pregar
o tinha definido "Arca do
Testamento", canonizou-o só um ano
depois da morte, em 1232, também
após os milagres que se verificaram
por sua intercessão.

No último período de vida, António
pôs por escrito dois ciclos de
"Sermões", intitulados
respectivamente "Sermões
dominicais" e "Sermões sobre os
Santos", destinados aos pregadores e
aos professores dos estudos
teológicos da Ordem franciscana.
Nestes Sermões ele comentava os
textos da Escritura apresentados pela
Liturgia, utilizando a interpretação
patrístico-medieval dos quatro
sentidos, o literal ou histórico, o
alegórico ou cristológico, o
antropológico ou moral, e o
analógico, que orienta para a vida



eterna. Hoje redescobre-se que estes
sentidos são dimensões do único
sentido da Sagrada Escritura e que é
justo interpretar a Sagrada Escritura
procurando as quatro dimensões da
sua palavra. Estes Sermões de Santo
António são textos teológico-
homiléticos, que reflectem a
pregação bíblica, na qual António
propõe um verdadeiro itinerário de
vida cristã. É tanta a riqueza de
ensinamentos espirituais contida nos
"Sermões", que o Venerável Papa Pio
XII, em 1946, proclamou António
Doutor da Igreja, atribuindo-lhe o
título de "Doutor evangélico", porque
desses escritos sobressai o vigor e a
beleza do Evangelho; ainda hoje os
podemos ler com grande proveito
espiritual.

Nestes Sermões Santo António fala
da oração como de uma relação de
amor, que estimula o homem a
dialogar docilmente com o Senhor,
criando uma alegria inefável, que



suavemente envolve a alma em
oração. António recorda-nos que a
oração precisa de uma atmosfera de
silêncio que não coincide com o
desapego do rumor externo, mas é
experiência interior, que tem por
finalidade remover as distracções
causadas pelas preocupações da
alma, criando o silêncio na própria
alma. Segundo o ensinamento deste
insigne Doutor franciscano, a oração
é articulada em quatro atitudes
indispensáveis que, no latim de
António, são assim definidas: 
obsecratio, oratio, postulatio,
gratiarum actio. Poderíamos traduzi-
las do seguinte modo: abrir com
confiança o próprio coração a Deus; é
este o primeiro passo do rezar, não
simplesmente colher uma palavra,
mas abrir o coração à presença de
Deus; depois, dialogar
afectuosamente com Ele, vendo-o
presente comigo; e depois muito
natural apresentar-lhe as nossas



necessidades; por fim, louvá-lo e
agradecer-lhe.

Santo António: Lugares e tradições
(Agência Ecclesia)

Deste ensinamento de Santo António
sobre a oração captamos uma das
características específicas da teologia
franciscana, da qual ele foi o
iniciador, isto é, o papel atribuído ao
amor divino, que entra na esfera dos
afectos, da vontade, do coração, e
que é também a fonte da qual brota
uma consciência espiritual, que
supera qualquer conhecimento. De
facto, amando, conhecemos.

Escreve ainda António: "A caridade é
a alma da fé, torna-a viva; sem o
amor, a fé esmorece" (Sermomes
Dominicales et Festivi II, Messaggero,
Pádua 1979, p. 37).

Só uma alma que reza pode realizar
progressos na vida espiritual: é este o
objecto privilegiado da pregação de



Santo António. Ele conhece bem os
defeitos da natureza humana, a
nossa tendência a cair no pecado, e
portanto exorta a continuar a
combater a inclinação da avidez, do
orgulho, da impureza, e a praticar as
virtudes da pobreza e da
generosidade, da humildade e da
obediência, da castidade e da pureza.
No início do século XIII, no contexto
do renascimento das cidades e do
florescer do comércio, crescia o
número de pessoas insensíveis às
necessidades dos pobres. Por este
motivo, António convidou várias
vezes os fiéis a pensar na verdadeira
riqueza, a da cruz, que tornando
bons e misericordiosos, faz acumular
tesouros para o Céu. "Ó ricos assim
exorta ele tornai-vos amigos... dos
pobres, acolhei-os nas vossas casas:
serão depois eles, os pobres, quem
vos acolherão nos eternos
tabernáculos, onde há a beleza da
paz, a confiança da consciência, a



opulenta tranquilidade da eterna
saciedade" (Ibid., p. 29).

Não é porventura este, queridos
amigos, um ensinamento muito
importante também hoje, quando a
crise financeira e os graves
desequilíbrios económicos
empobrecem não poucas pessoas, e
criam condições de miséria? Na
minha Encíclica Caritas in veritate
recordo: "A economia tem
necessidade da ética para o seu
correcto funcionamento não de uma
ética qualquer, mas de uma ética
amiga da pessoa" (n. 45).

António, na escola de Francisco,
coloca sempre Cristo no centro da
vida e do pensamento, da acção e da
pregação. Esta é outra característica
típica da teologia franciscana: o
cristocentrismo. Ela contempla
benevolamente, e convida a
contemplar, os mistérios da
humanidade do Senhor, o homem

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


Jesus, de modo particular, o mistério
da Natividade, Deus que se fez
Menino, se entregou nas nossas
mãos: um mistério que suscita
sentimentos de amor e de gratidão
para com a bondade divina.

Por um lado a Natividade, ponto
central do amor de Cristo pela
humanidade, mas também a visão do
Crucifixo inspira em António
pensamentos de reconhecimento
para com Deus e de estima pela
dignidade da pessoa humana, de
modo que todos, crentes e não-
crentes, possam encontrar no
Crucificado e na sua imagem um
significado que enriquece a vida.
Escreve Santo António: "Cristo, que é
a tua vida, está pendurado diante de
ti, para que tu olhes para a cruz
como para um espelho. Nela poderás
conhecer quanto mortais foram as
tuas feridas, que nenhum remédio
teria podido curar, a não ser o do
sangue do Filho de Deus. Se olhares



bem, poderás dar-te conta de como
são grandes a tua dignidade humana
e o teu valor... Em nenhum outro
lugar o homem pode aperceber-se
melhor do seu valor, a não ser
olhando para o espelho da cruz" 
(Sermones Dominicales et Festivi III,
pp. 213-214).

Meditando estas palavras podemos
compreender melhor a importância
da imagem do Crucifixo para a nossa
cultura, para o nosso humanismo
nascido da fé cristã. Precisamente
olhando para o Crucifixo vemos,
como diz Santo António, como é
grande a dignidade humana e o valor
do homem. Em nenhum outro ponto
se pode compreender quanto o
homem vale, precisamente porque
Deus nos torna tão importantes, nos
vê tão importantes, que somos, para
Ele, dignos do seu sofrimento; assim,
toda a dignidade humana aparece no
espelho do Crucifixo e olhar em sua
direcção é sempre fonte do



reconhecimento da dignidade
humana.

Queridos amigos, possa António de
Pádua, tão venerado pelos fiéis,
interceder pela Igreja inteira, e
sobretudo por aqueles que se
dedicam à pregação; oremos ao
Senhor para que nos ajude a
aprender um pouco desta arte de
Santo António. Os pregadores,
inspirando-se no seu exemplo,
tenham a preocupação de unir
doutrina sólida e sã, piedade sincera,
incisiva na comunicação. Neste Ano
sacerdotal, rezemos para que os
sacerdotes e os diáconos
desempenhem com solicitude este
ministério de anúncio e de
actualização da Palavra de Deus aos
fiéis, sobretudo através das homilias
litúrgicas. Sejam elas uma
apresentação eficaz da eterna beleza
de Cristo, precisamente como
António recomendava: "Se pregas
Jesus, Ele comove os corações duros;



se o invocas, alivia das tentações
amargas; se o pensas, ilumina o teu
coração; se o lês, sacia-te a mente" 
(Sermones Dominicales et Festivi III,
p. 59).

Fonte: Vatican.va

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/santo-antonio-
exemplo-em-tempos-de-crise/

(17/01/2026)

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2010/documents/hf_ben-xvi_aud_20100210.html
https://opusdei.org/pt-pt/article/santo-antonio-exemplo-em-tempos-de-crise/
https://opusdei.org/pt-pt/article/santo-antonio-exemplo-em-tempos-de-crise/
https://opusdei.org/pt-pt/article/santo-antonio-exemplo-em-tempos-de-crise/

	Santo António, exemplo em tempos de crise

