
opusdei.org

Santificar o
descanso

“O homem tem que imitar a
Deus tanto trabalhando quanto
descansando, pois Deus mesmo
quis apresentar-lhe a própria
obra criadora sob a forma de
trabalho e de descanso” (São
João Paulo II).

08/08/2021

«Terminou Deus no dia sétimo a obra
que tinha feito, e descansou no dia
sétimo de toda a obra que tinha feito.
E abençoou Deus o dia sétimo e o
santificou porque nesse dia



descansou Deus de toda a obra que
tinha realizado na criação» (Gn 2,
1-3).

Estas palavras dos Génesis
encontram-se resumidas numa frase
do livro do Êxodo: «Em seis dias fez o
Senhor o céu e a terra, o mar e tudo
quanto contém, e no sétimo
descansou» (Ex 20, 11). A doutrina da
Igreja aplicou estes textos ao dever
de descansar: «O homem tem que
imitar a Deus tanto trabalhando
quanto descansando, pois Deus
mesmo quis apresentar-lhe a própria
obra criadora sob a forma de
trabalho e de descanso»[1].

Corresponde à pessoa humana
prolongar a obra criadora mediante
o seu trabalho[2], mas sem esquecer o
descanso. O sétimo dia, que Deus
santifica, tem um profundo
significado: por um lado, é um tempo
apropriado para reconhecer a Deus
como autor e Senhor de todo o



criado; por outro, é uma antecipação
do descanso e da alegria definitivos
na ressurreição, e uma necessidade
para poder continuar a trabalhar.

A mensagem de São Josemaria
valoriza muito o trabalho, mas com
um limite. Não o glorifica como se
fosse o fim último, nem apresenta o
sucesso profissional como um ídolo
ao qual o homem deve sacrificar a
vida. O descanso não é opcional, é
um dever da lei moral natural e um
preceito da Igreja, estabelecido como
parte constitutiva da santificação das
festas[3].

Uma vida submersa unicamente nas
fadigas do trabalho, como se tudo
dependesse disso, «correria o risco
de esquecer que Deus é Criador, do
qual tudo depende»[4]. O cristão tem
de fazer tudo para a glória de Deus[5],
e nesse “tudo” está incluído o
descanso, que é parte do caminho de
santificação. «Tudo é meio de

https://opusdei.org/pt-br/page/mensagem-2/


santidade: o trabalho e o descanso
(...): em tudo devemos amar e
cumprir a Vontade de Deus»[6].

Harmonizar o trabalho e o
descanso

Deus é um Pai que conhece
perfeitamente os seus filhos. Ao
mesmo tempo que nos convida a
colaborar com Ele no
aperfeiçoamento da criação
mediante o trabalho, manda-nos
descansar para reconhecermos que o
trabalho não é um fim último da
nossa vida e para não esquecermos
os nossos limites, nem a condição
frágil e quebradiça da nossa
natureza. A chamada divina ao
trabalho inclui o dever de
interrompê-lo, a obrigação do
descanso. «De facto, a alternância de
trabalho e descanso, inscrita na
natureza humana, foi querida pelo
próprio Deus»[7].



Sobrestimar as próprias forças
poderia dar lugar a danos à saúde
física e psíquica, que Deus não quer e
que seriam obstáculo para o serviço
aos outros. São João Paulo II escreve:
«o repouso é coisa ‘sagrada’,
constituindo a condição necessária
para o homem se subtrair ao ciclo,
por vezes excessivamente
absorvente, dos afazeres terrenos e
retomar consciência de que tudo é
obra de Deus»[8].

Certamente há momentos nos quais
o Senhor pode pedir esforços que
acarretem um maior desgaste, mas
essas situações têm de ser moderadas
na direção espiritual, porque
somente então teremos a garantia de
que é Deus quem o pede e que não
nos enganamos com motivos
humanos pouco claros.

São Josemaria incentivava a
trabalhar com intensidade,
combatendo a preguiça e a



desordem, mas acrescentava: «Como
é que trabalhará o burro se não lhe
dão de comer nem dispõe de algum
tempo para restaurar as forças...?»[9].
«Parece-me, por isso, oportuno
lembrar-vos da conveniência do
descanso. Se a doença bater à porta,
recebê-la-emos com alegria, como
vinda das mãos de Deus, mas não a
devemos provocar com a nossa
imprudência: somos homens, e
temos necessidade de repor as forças
do nosso corpo»[10].

A vida do Beato Álvaro del Portillo é
um exemplo grandioso de
disponibilidade para trabalhar com
espírito de sacrifício heroico e, ao
mesmo tempo, de docilidade para
descansar o necessário.

O descanso não consiste no simples
ócio, no sentido de “moleza”. Não
deve ser entendido negativamente,
mas sim como uma atitude positiva.
«O descanso não é não fazer nada: é



distrairmo-nos em atividades que
exigem menos esforço»[11]. O
descanso de Deus ao concluir a
criação não é inatividade. Lê-se na
Sagrada Escritura, no contexto da
obra criadora, que Deus «brinca com
o orbe da terra e que suas delícias
são estar com os filhos dos
homens» (Pr 8, 31). Também o
descanso do homem é uma atividade
recreativa, e não a simples abstenção
do trabalho.

A razão de ser do descanso é o
trabalho, e não o contrário.
Descansa-se para trabalhar, não se
trabalha para descansar ou para
obter meios económicos que
permitam entregar-se ao ócio.
Concluída a criação, Deus descansou
da sua obra, mas também seguiu
agindo: «Opera com a força criadora,
sustentando na existência o mundo
que chamou do nada ao ser, e opera
com a força salvífica nos corações
dos homens (cf. Heb 4, 1; 9-16), os



quais destinou desde o princípio ao
descanso em união consigo mesmo,
na casa do Pai (cf. Jo 14, 2)»[12].

«Sempre entendi o descanso como
um afastar-se do acontecer diário,
nunca como dias de ócio. Descanso
significa represar: acumular forças,
ideais, planos... Em poucas palavras:
mudar de ocupação, para voltar
depois – com novos brios – às tarefas
habituais»[13].

São Josemaria considera a distração e
o descanso «tão necessários quanto o
trabalho na vida de cada um»[14].

Matéria de santificação

O descanso é positivamente matéria
de santificação. Não é só uma
exigência da santificação das festas,
um deixar de trabalhar que permite
dedicar tempo ao culto divino, mas
também uma atividade que há de ser
santificada. Assim como o cristão
tem de “trabalhar em Cristo” – viver



a vida de Cristo no trabalho –,
igualmente deve “descansar em
Cristo”. Esta expressão pode referir-
se ao repouso eterno, mas também se
aplica ao descanso nessa terra.
“Descansar em Cristo” significa, por
um lado, abandonar n’Ele todas as
preocupações (cf. Mt 11, 28-30), o que
é possível a todo o momento,
inclusive no meio do trabalho. Por
outro lado, pode referir-se ao tempo
dedicado especificamente ao
descanso, e então “descansar em
Cristo” significa buscar nesses
momentos a união com Ele, a que o
Senhor nos convida quando diz aos
Apóstolos: «Vinde à parte, para
algum lugar deserto, e descansai um
pouco» (Mc 6, 31)[15]. Jesus queria que
os seus amigos descansassem com
Ele, e «não recusava o descanso que
lhe ofereciam as suas amizades»[16]. A
união com Cristo não deve conhecer
pausas: o descanso não é um
parêntese no trato com Ele.



Em ambientes onde existe uma
competitividade exagerada que
tende a absorver quase todo o tempo
disponível, é especialmente
importante não perder a visão cristã
do descanso. De maneira particular:
«O descanso dominical e festivo
adquire uma dimensão ‘profética’,
defendendo não só o primado
absoluto de Deus, mas também o
primado e a dignidade da pessoa
sobre as exigências da vida social e
económica, e antecipando de certo
modo os ‘novos céus’ e a ‘nova terra’,
onde a libertação da escravidão das
necessidades será definitiva e total.
Em resumo, o dia do Senhor, na sua
forma mais autêntica, torna-se
também o dia do homem»[17].

Descansar como filhos de Deus

Com a plenitude da Revelação, em
Cristo, alcançamos uma
compreensão mais plena do trabalho
e do descanso, inseridos na dimensão



salvadora: o descanso, como
antecipação da Ressurreição, ilumina
a fadiga do trabalho como união à
Cruz de Cristo.

Assim como em Cristo, Cruz e
Ressurreição formam uma unidade
inseparável, ainda que sejam dois
acontecimentos históricos sucessivos,
analogamente, o trabalho e o
descanso devem estar integrados em
unidade vital. Por isso, além da
sucessão temporal da troca de
ocupação que supõe o descanso à
parte do trabalho, trabalha-se e
descansa-se no Senhor: trabalha-se e
descansa-se como filhos de Deus.

Essa nova perspetiva introduz o
descanso no próprio trabalho,
realizando-o como uma tarefa filial,
sem tirar o que tem de esforço e
fadiga. O que fica excluído é outro
género de cansaço bem distinto, que
procede de procurar no trabalho
principalmente a afirmação pessoal e



de trabalhar somente por motivos
humanos. Esse cansaço Deus não o
quer: «Inútil levantar-vos antes da
aurora, e atrasar até alta noite vosso
descanso, para comer o pão de um
duro trabalho» (Sl 126, 2).

«Descansai, filhos, na filiação divina.
Deus é um Pai, cheio de ternura, de
infinito amor. Chamai-O Pai muitas
vezes, e dizei-lhe – a sós – que O
amais, que O amais muitíssimo: que
sentis o orgulho e a força de ser
filhos seus»[18].

Nós, filhos de Deus, achamos
descanso no abandono filial de quem
sabe que, por trás das dificuldades e
preocupações próprias da nossa
condição terrena, há um Pai eterno e
omnipotente, que nos ama e nos
sustém.

Saber-se filhos de Deus – outros
Cristos, o próprio Cristo – conduz a
um trabalho mais sacrificado e
abnegado, em que se abraça a Cruz



de cada dia com o amor do Espírito
Santo, para cumprir a Vontade de
Deus sem desfalecer. O sentido da
filiação divina move-nos a trabalhar
sem descanso, porque o cansaço do
trabalho passa a ser redentor. Então,
vale a pena empenhar-nos com todas
as energias na tarefa, já que não
obtemos apenas frutos materiais,
mas também levamos o mundo a
Cristo.

No episódio da Transfiguração narra-
se que seis dias depois de anunciar
sua Paixão e morte, «Jesus tomou
consigo Pedro, Tiago e João, seu
irmão, e conduziu-os à parte a uma
alta montanha. Lá se transfigurou na
presença deles» (Mt 17, 1-4). São
Tomás, comentando essa passagem,
relaciona os seis dias depois, pelos
quais o Senhor decidiu para
manifestar a seus discípulos uma
antecipação da Ressurreição gloriosa,
com o dia sétimo em que Deus
descansou da obra criadora[19]. Os



três discípulos, admirados da glória
do Senhor, expressam a alegria de
contemplá-l’O e o desejo de
prolongar essa antecipação do Céu:
“Senhor, é bom estarmos aqui. Se
queres, farei aqui três tendas”. Mas
esse momento não se devia
perpetuar ainda. O gozo que o Tabor
haveria de lhes dar, no entanto,
esperança para continuar o caminho
que, passando pela Cruz, conduz à
Ressurreição.

Santificar o descanso, e
especialmente o descanso dominical
– paradigma do descanso cristão que
celebra a Ressurreição do Senhor –,
ajuda a descobrir o sentido de
eternidade e contribui para renovar
a esperança: «O domingo significa o
dia realmente único que virá após o
tempo atual, o dia sem fim, que não
conhecerá tarde nem manhã, o
século eterno que não poderá
envelhecer; o domingo é o prenúncio
incessante da vida sem fim, que



reanima a esperança dos cristãos e os
estimula no seu caminho»[20].

Santificar as diversões no lar e
fora do lar

Os primeiros cristãos viviam a sua fé
num ambiente hedonista e pagão.
Desde o princípio, deram-se conta de
que o seguimento de Cristo não era
compatível com formas de descanso
e de diversão que desumanizam ou
pervertem. Numa homilia, Santo
Agostinho referia-se com palavras
enérgicas à assistência a espetáculos
deste tipo: «Nega-te a ir, reprimindo
no teu coração a concupiscência
temporal, e mantém-te numa atitude
forte e perseverante»[21].

É preciso discernir, «entre os meios
da cultura humana e as diversões
que a sociedade proporciona,
aqueles que estão mais de acordo
com uma vida segundo os preceitos
do Evangelho»[22].



Com valentia e verdadeira
preocupação pelo bem dos outros,
devemos esforçar-nos para
selecionar diversões dignas, que
correspondam ao sentido cristão do
repouso. Antes de tudo no próprio
lar: é necessário aprender a
descansar em família, superando a
comodidade e a tendência a pensar
somente em si mesmo, e ocupar-se
ativamente do descanso dos outros.
Não é pouca a atenção necessária
para escolher os programas de
televisão mais convenientes e vê-los
junto aos filhos pequenos. Também é
preciso evitar a solução fácil de
deixar os filhos um pouco mais
velhos sozinhos à frente da TV ou a
navegar na internet. A família tem de
ser uma escola em que todos os
membros aprendam a descansar
pensando uns nos outros.

Mas não só se descansa no próprio
lar. O Beato Álvaro del Portillo,
seguindo o ensinamento de São



Josemaria, considerava importante a
criação de lugares «onde impere um
tom cristão nas relações sociais, nas
diversões, no aproveitamento do
tempo livre»[23]. O Concílio Vaticano II
animou todos os cristãos a cooperar
na imponente tarefa de conseguir
«que as manifestações e atividades
culturais coletivas, características do
nosso tempo, sejam penetradas de
espírito humano e cristão»[24]. Em
Jesus, Maria e José, vemos esse
equilíbrio harmónico.

«Família, trabalho, festa: três dons de
Deus, três dimensões da nossa
existência que têm de encontrar um
equilíbrio harmónico»[25]. A vida
familiar e o trabalho não impediam
os três de participar nas festas: «Iam
todos os anos a Jerusalém para a
festa da Páscoa» (Lc 2, 41). Esse
também é um modo de descansar, de
cultivar a relação com os amigos, de
conhecer outras famílias e de dar
vigor à sociedade.



A Igreja necessita de pessoas que se
dediquem, com mentalidade laical, a
este campo da nova evangelização.
«Urge recristianizar as festas e os
costumes populares. – Urge evitar
que os espetáculos públicos se vejam
nessa disjuntiva: ou piegas ou pagão.
Pede ao Senhor que haja quem
trabalhe nessa tarefa urgente, a que
podemos chamar ‘apostolado da
diversão’»[26].

[1] São João Paulo II, Laborem
Exercens, n. 25.

[2] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
2184.

[3] cf. Concílio Vaticano II, Gaudium
et spes, n. 67; Código de Direito
Canónico, c. 1247; Catecismo da Igreja
Católica, n. 2184 e segs.; São João
Paulo II, Dies Domini.

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1998/documents/hf_jp-ii_apl_05071998_dies-domini.html


[4] São João Paulo II, Dies Domini, n.
65.

[5] cf. 1Cor 10, 31.

[6] São Josemaria, A sós com Deus, n.
29.

[7] São João Paulo II, Dies Domini, n.
65.

[8] Ibid.

[9] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
137.

[10] Ibid, Carta, 15/10/1948, n. 14.

[11] Ibid., Caminho, n. 357; Amigos de
Deus, n. 62.

[12] São João Paulo II, Laborem
exercens, n. 25; cf. Jo 5, 17.

[13] São Josemaria, Sulco, n. 514.

[14] Ibid., Amigos de Deus, n. 10.

[15] cf. Ibid., Cristo que passa, n. 108.

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1998/documents/hf_jp-ii_apl_05071998_dies-domini.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1998/documents/hf_jp-ii_apl_05071998_dies-domini.html


[16] Ibid., Amigos de Deus, n. 121.

[17] São João Paulo II, Dies Domini, n.
68.

[18] São Josemaria, A sós com Deus,
n. 221.

[19] São Tomás de Aquino, In Matth.
Ev., XVII, 1.

[20] São João Paulo II, Dies Domini, n.
26.

[21] Santo Agostinho, Sermo 88, n. 17.

[22] São João Paulo II, Carta Dies
Domini, n. 68.

[23] Beato Álvaro del Portillo, Carta
pastoral, 01/07/1988.

[24] Concílio Vaticano II, Constituição
pastoral Gaudium et spes, n. 61.

[25] Bento XVI, Homilia em Milão,
03/06/2012.

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1998/documents/hf_jp-ii_apl_05071998_dies-domini.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1998/documents/hf_jp-ii_apl_05071998_dies-domini.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1998/documents/hf_jp-ii_apl_05071998_dies-domini.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1998/documents/hf_jp-ii_apl_05071998_dies-domini.html


[26] São Josemaria, Caminho, n. 975.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/santificar-o-

descanso/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/santificar-o-descanso/
https://opusdei.org/pt-pt/article/santificar-o-descanso/
https://opusdei.org/pt-pt/article/santificar-o-descanso/

	Santificar o descanso

