
opusdei.org

Trabalhar bem,
trabalhar por amor
(6): Santificar o
descanso

Deus, que nos convida a
trabalhar para colaborar com
Ele na Criação, também quer
que descansemos. O repouso
merecido é vontade de Deus
para cada um de nós.

31/07/2011

«O homem deve imitar Deus quando
trabalha, assim como quando
descansa, dado que o mesmo Deus



quis apresentar-lhe a própria obra
criadora sob a forma de trabalho e
de descanso»[1].

Estas palavras de João Paulo II fazem
referência ao relato da Criação,
primeiro «evangelho do trabalho»[2].
O autor sagrado, depois de narrar,
como Deus, durante seis dias dá
existência ao céu, à terra e a todas as
outras coisas, conclui: «Terminou
Deus no sétimo dia a obra que tinha
feito e descansou no sétimo dia de
toda a obra que tinha feito. Deus
então abençoou e santificou o sétimo
dia, porque foi nesse dia que Deus
descansou de todo o seu trabalho
como criador»[3].

A partir de então, cabe ao homem
aperfeiçoar essa obra divina
mediante o seu trabalho[4], sem
esquecer que também ele é criatura,
fruto do amor de Deus e chamado à
união definitiva com Ele. O descanso
do sétimo dia, que Deus santifica,



tem para o homem um profundo
significado: além de uma
necessidade, é tempo apropriado
para reconhecer Deus como autor e
Senhor de tudo o que foi criado e é
uma antecipação do descanso e
alegria definitivos na Ressurreição.

Uma vida que decorresse
submergida nos afãs do trabalho,
sem considerar o fundamento do
qual tudo provém e o sentido – o fim
– para que tudo tende, «correria o
risco de esquecer que Deus é o
Criador, de Quem tudo depende»[5], e
para Quem tudo se orienta.

Fazer tudo para a glória de Deus – a
unidade de vida – é viver com
fundamento sólido e com sentido e
fim sobrenaturais, é descansar na
filiação divina dentro do próprio
trabalho e converter o descanso em
serviço a Deus e aos outros.

«Na Obra, tudo é meio de santidade:
o trabalho e o descanso; a vida de



piedade e o convívio afetuoso com
todos; a alegria e a dor. Numa
palavra, há uma possibilidade de
santificação em cada minuto da
nossa vida: em tudo devemos amar e
cumprir a Vontade de Deus»[6].

Situar o trabalho e o descanso

O trabalho é um dom de Deus e a
própria criação é já uma chamada[7]:
o facto de que Deus chame à
existência uma criatura livre, e a crie
por amor, traz implícita uma vocação
a corresponder.

O trabalho é âmbito de encontro
entre a liberdade criadora de Deus e
a liberdade do homem, lugar de
resposta e, portanto, de oração feita
obra e de contemplação. Vendo a
mão de Deus em todas as coisas, e
especialmente nos outros homens e
em si mesma, a criatura esforça-se
por levar tudo à perfeição querida
por Deus, procurando assim a sua
própria plenitude.



O convite divino a trabalhar é
consequência de um coração de Pai
que quer contar com a colaboração
dos seus filhos. O esforço que essa
tarefa traz consigo há de ser
humilde, filial, resposta de amor e
não iniciativa autónoma que procure
a glória própria.

Poder-se-ia aplicar ao trabalho
aquela imagem do nosso Padre, em
que uma criança se aproxima de um
grupo de pescadores que puxavam a
rede com enorme força: agarrou a
corda «com as mãozinhas e começou
a puxar com evidente falta de
habilidade. Aqueles pescadores
rudes, nada refinados, devem ter
sentido o coração estremecer e
permitiram que aquele pequeno
colaborasse; não o afastaram, apesar
de ele estorvar em vez de ajudar»[8].

Deus conhece bem as suas criaturas.
Ao mesmo tempo que nos convida a
colaborar com Ele, sabe que a nossa



natureza é frágil e quebradiça. A
chamada divina a trabalhar inclui a
necessidade do descanso. Como se
deduz do relato da criação, «a
alternância entre trabalho e
descanso, própria da natureza
humana, é querida pelo próprio
Deus»[9].

Esta necessidade parte, em primeiro
lugar, da limitação física.
Sobrestimar as próprias forças ou
um espírito de sacrifício mal
entendido poderiam dar lugar a
danos na saúde que Deus não quer e
que, a longo prazo, condicionariam a
disponibilidade para O servir. No
entanto, em determinados
momentos, o Senhor pode pedir-nos
maior desgaste, situações que exijam
um desprendimento heroico, até da
própria saúde, para cumprir a Sua
Vontade.

D. Álvaro, ao sair à rua com quarenta
graus de febre para procurar meios



económicos, quando se construíam
os edifícios de Villa Tevere, é um
exemplo desse amor sem condições.

Mas, pelo mesmo motivo – servir a
Deus – é bom dedicar o tempo
necessário ao descanso, como o
nosso Padre indicou em numerosas
ocasiões: «Parece-me, por isso,
oportuno recordar-vos a
conveniência do descanso. Se
chegasse a doença, recebê-la-íamos
com alegria, como vinda da mão de
Deus; mas não podemos provocá-la
com a nossa imprudência: somos
homens, e necessitamos de repor as
forças do nosso corpo»[10].

Seria uma pena que, podendo
descansar, diminuíssem as forças por
falta de repouso. Sabendo que somos
de Deus e que não nos pertencemos,
temos a responsabilidade de cuidar
da saúde, de estar em condições de
dar a Deus toda a glória.



O descanso é também uma
necessidade espiritual, «é uma coisa 
sagrada, constituindo a condição
necessária para o homem se subtrair
ao ciclo, por vezes excessivamente
absorvente, dos afazeres terrenos e
retomar consciência de que tudo é
obra de Deus»[11].

Sair das exigentes solicitações –
prazos, projetos, riscos, incertezas –
que o trabalho profissional traz
consigo, permite o sossego necessário
para redimensionar a existência e a
própria tarefa.

Saber desapegar-se periodicamente
dessas exigências supõe, por vezes,
um ato de abandono no Senhor e
contribui para relativizar a
importância material do que
fazemos, «persuadidos de que as
vitórias do homem são sinal da
grandeza de Deus e consequência do
Seu inefável desígnio»[12].



Trabalhamos por fidelidade, por
amor, para que Deus se sirva – quis
servir-se – da nossa entrega, sem nos
atribuirmos a eficácia: «não é nada,
nem aquele que planta, nem aquele
que rega, mas Deus, que dá o
crescimento»[13]. A interrupção das
tarefas habituais ajuda a valorizar a
desproporção entre o nosso
contributo pessoal e os frutos de
santidade e apostolado que produz.

Se somos objetivos, com a
objetividade que a fé e o convívio
com o Senhor dão, veremos que
também o esforço que pomos no
trabalho é dom de Deus que apoia,
guia e impulsiona. O trabalho
profissional – no laboratório, na
fábrica, na oficina, no campo, no lar
de família – sendo o eixo da
santidade e a atividade que de algum
modo estrutura a existência, não
deve absorver outras facetas
igualmente importantes.



«Portanto, se após seis dias de
trabalho o homem procura um
tempo para relaxar e para dar mais
atenção a outros aspetos da própria
vida, isso corresponde a uma
autêntica necessidade, em plena
harmonia com a perspetiva da
mensagem evangélica»[14].

Dedicar tempo à família, aos amigos;
empregá-lo para melhorar a
formação e a cultura e para conviver
com o Senhor com mais calma, são
também excelentes ocasiões para
procurar a santidade em que «as
preocupações e as tarefas
quotidianas podem reencontrar a
sua justa dimensão: as coisas
materiais pelas quais nos afadigamos
dão lugar aos valores do espírito; as
pessoas com que convivemos
recuperam, no encontro e no diálogo
mais sereno, o seu verdadeiro
rosto»[15].



O descanso responde portanto,
também, à necessidade de vigiar, de
parar para retificar o rumo para pôr
Deus no centro e descobri-l’Oo nos
outros. Os Convívios, um passeio com
a família, os tempos de oração, as
tertúlias, os tempos de retiro..., cada
um destes exemplos, a seu modo,
está em consonância com essa
necessidade e contém notas
essenciais do que significa descansar
com sentido.

Repor forças no corpo e no espírito;
uma mudança de atividade – o
descanso não é não fazer nada – que
se distancia das preocupações
diárias, situando-as na sua justa
medida.

Isto é particularmente importante
em ambientes onde uma
competitividade desmedida
motivada muitas vezes pelo desejo de
glória humana, tende a absorver tal
quantidade de tempo e de energias



que torna difícil atender outras
obrigações. O agir de Deus é o
modelo do agir humano. Se Deus 
descansou no sétimo dia (Ex 31, 17), o
homem deve também descansar e
deixar que os outros, sobretudo os
pobres, «tomem fôlego»[16].

«Nesta perspetiva, o descanso
dominical e festivo adquire uma
dimensão “profética”, defendendo
não só o primado absoluto de Deus,
mas também o primado e a
dignidade da pessoa sobre as
exigências da vida social e
económica, e antecipando de certo
modo os «novos céus» e a «nova
terra», onde a libertação da
escravidão das necessidades será
definitiva e total. Em resumo, o dia
do Senhor, na sua forma mais
autêntica, torna-se também o dia do
homem»[17].

Antecipação da Ressurreição



Com a plenitude da Revelação, em
Cristo, o trabalho e o descanso
permitem uma compreensão mais
plena, inseridos na dimensão
salvadora; o descanso como
antecipação da Ressurreição ilumina
a fadiga do trabalho como união à
Cruz de Cristo.

«Meu Pai opera continuamente...» (Jo
5, 17): opera com a força criadora,
sustentando na existência o mundo
que chamou do nada ao ser; e opera
com a força salvífica nos corações
dos homens, que desde o princípio
destinou para o «repouso» (Hb 4, 1;
9-16) em união consigo mesmo, na
«casa do Pai (Jo 14, 2)»[18].

Assim como em Cristo, Cruz e
Ressurreição formam uma unidade
inseparável, mesmo sendo dois
acontecimentos históricos separados,
analogamente, o trabalho e o
descanso devem estar integrados em
unidade vital. Por isso,



independentemente da sucessão
temporal, da mudança de ocupação
que é o descanso em relação ao
trabalho, descansa-se no Senhor,
descansa-se na filiação divina.

Esta nova perspetiva coloca o
descanso junto do próprio trabalho,
como uma tarefa dependente, sem
retirar ao trabalho o que tem de
esforço e de fadiga. O que fica
excluído é outro género de cansaço
bem diferente, que deriva de
trabalhar pelo orgulho de procurar
como meta suprema a afirmação
pessoal, ou de trabalhar apenas por
motivos humanos. Esse cansaço,
Deus não o quer: «É inútil levantar-
vos antes da aurora, e atrasar até alta
noite o vosso descanso, para comer o
pão de um duro trabalho»[19].

«Descansai, filhos, na filiação divina.
Deus é um Pai, cheio de ternura, de
amor infinito. Chamai-lhe Pai muitas
vezes e dizei-lhe – a sós – que o



amais, que o amais muitíssimo: que
sentis o orgulho e a força de ser Seus
filhos»[20].

Essa força de ser filhos de Deus
conduz a um trabalho mais
sacrificado, a uma maior abnegação,
até abraçar a Cruz de cada dia com a
força do Espírito Santo, para cumprir
aí a Vontade de Deus, sem desfalecer;
permite trabalhar sem descanso,
porque o cansaço do trabalho passa a
ser redentor. Então, vale a pena
empenhar-se com todas as energias
na tarefa porque já não se estão
apenas a obter frutos materiais, mas
está-se a levar o mundo a Cristo.

Quando se trabalha com essa
disposição, além do esforço humano
de fazer frutificar os talentos,
aparece o fruto sobrenatural de paz e
alegria: «Muito bem, servo bom e fiel;
porque foste fiel em poucas coisas,
dar-te-ei a intendência de muitas;
entra no gozo do teu Senhor»[21], e a



fecundidade apostólica: «Está bem,
servo bom; porque foste fiel no
pouco, serás governador de dez
cidades»[22].

Portanto, o trabalho «não pode
consistir apenas no exercício das
forças humanas na ação exterior: ele
tem de deixar um espaço interior, no
qual o homem, tornando-se cada vez
mais aquilo que deve ser segundo a
vontade de Deus, se prepara para
aquele “repouso” que o Senhor
reserva para os seus servos e
amigos»[23].

No episódio da Transfiguração narra-
se que seis dias depois de anunciar a
Sua Paixão e morte, «tomou Jesus
consigo Pedro, Tiago e João, seu
irmão, e levou-os à parte a um monte
alto, e transfigurou-Se diante
deles»[24]. São Tomás, comentando
esta passagem, relaciona o sétimo dia
no qual Deus descansou da obra
criadora com o sétimo dia – seis dias



depois – em que o Senhor se
manifestou aos seus discípulos para
lhes mostrar uma antecipação da
Ressurreição gloriosa, para que,
levantando o olhar, não se ficassem
numa visão terrena[25]. Os três
discípulos, admirados diante da
contemplação da glória, diante da
presença do fim a que estão
chamados, expressam a alegria de
descansar no Senhor e com o Senhor:
«que bom é estarmos aqui; se queres
farei aqui três tendas»[26] – afirma
Pedro – vivendo antecipadamente a
alegria e a paz do Céu. Esse momento
não se iria ainda perpetuar. No
entanto, a luz e a paz do Tabor serão
força para continuar o caminho que,
passando pela Cruz, conduz à
Ressurreição.

Também nós encontramos descanso
no abandono filial; a paz e a
serenidade de quem sabe que por
trás do cansaço, das dificuldades e
das preocupações próprias da nossa



condição terrena, há um Pai eterno e
omnipotente, que nos sustém.
Trabalhar com visão de eternidade
evita preocupações inúteis e
desassossegos infecundos e anima
qualquer tarefa com o desejo de ver
definitivamente o rosto de Cristo.

Santificar o descanso, e
especialmente o Domingo –
paradigma do descanso cristão que
celebra a Ressurreição do Senhor –
ajuda a descobrir o sentido de
eternidade e contribui para renovar
a esperança: «o domingo significa o
dia verdaeiramente único que virá
após o tempo atual, o dia sem fim,
que não conhecerá tarde nem
manhã, o século imorredouro que
não poderá envelhecer; o domingo é
o prenúncio incessante da vida sem
fim, que reanima a esperança dos
cristãos e os estimula no seu
caminho»[27].



Santificar o descanso e as
diversões

Os primeiros cristãos viviam a sua fé
num ambiente hedonista e pagão.
Desde o princípio, se aperceberam
que não se pode compatibilizar o
seguir a Cristo com formas de 
descansar e de divertir-se que
pervertem e desumanizam.

Santo Agostinho, em relação a
espetáculos deste tipo, dizia numa
homilia: «Nega-te a ir, reprimindo no
teu coração a concupiscência
temporal e mantém uma atitude
forte e perseverante»[28]. Não é
estranho que se repitam agora, em
ambientes neopagãos, manifestações
clamorosas dessa indigência
espiritual.

É preciso discernir «entre os meios
da cultura humana e as diversões
que a sociedade proporciona,
aqueles que estão mais de acordo



com uma vida segundo os preceitos
do Evangelho»[29].

Não se trata de permanecer num
ambiente fechado. É necessário pôr-
se a caminho, com iniciativa, com
valentia, com verdadeiro amor às
almas, de modo que cada um de nós
se esforce para transmitir nos
ambientes sociais o sentido e o gozo
cristão do descanso. Como nos
recordava D. Álvaro, é um trabalho
importante para cada um a criação
de lugares «em que impere um tom
cristão nas relações sociais, nas
diversões, no aproveitamento do
tempo livre»[30].

Jesus, Maria e José mostram-nos
como na vida familiar há tempo para
o descanso e para a festa: «iam todos
os anos a Jerusalém para a festa da
Páscoa»[31]. A família, espaço
espiritual, é uma escola para
aprender a descansar pensando nos
outros. Para isso convém programar



bem as férias, empregar os tempos
de descanso para estar com os filhos,
para os conhecer bem e conversar
com eles, para brincar com os mais
pequenos...

É preciso aprender a estar bem em
família, sem cair na solução fácil de
deixar os mais jovens sozinhos à
frente da televisão ou a navegar na
Internet. Neste sentido, selecionar na
televisão os programas mais
interessantes e vê-los junto dos
filhos, ou ensinar a utilizar o
computador com sobriedade,
sabendo em cada momento para que
se usa – principalmente como
ferramenta de trabalho - são ações
que adquirem hoje em dia uma
importância nada pequena.

O Evangelho de São Lucas mostra
também como o Menino Jesus,
movido pelo Espírito Santo,
aproveita a ida a Jerusalém com o
motivo da festa da Páscoa para



iluminar os homens: «Os que O
ouviam ficavam admirados da Sua
sabedoria e das suas respostas»[32].

O descanso não é uma interrupção
da atividade apostólica. Pelo
contrário, abre novas possibilidades,
novas ocasiões de aprofundar na
amizade e de conhecer pessoas e
ambientes onde levar a luz de Cristo.

O Concílio Vaticano II encoraja todos
os cristãos para esta imponente
tarefa: cooperar «para que as
manifestações e atividades culturais
coletivas, próprias do nosso tempo,
se humanizem e se impregnem de
espírito cristão»[33].

A Igreja está necessitada de pessoas
que atuem, com mentalidade laical,
neste campo da nova evangelização. 
Urge recristianizar as festas e
costumes populares. – «Urge evitar
que os espetáculos públicos se vejam
nesta disjuntiva: ou piegas ou
pagãos. Pede ao Senhor que haja



quem trabalhe nessa urgente tarefa,
a que podemos chamar “apostolado
da diversão”»[34].

[1] São João Paulo II, Laborem
exercens, n. 25.

[2] Ibid.

[3] Gn 2, 1-3.

[4] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
307.

[5] São João Paulo II, Dies Domini, n.
65.

[6] São Josemaria, A sós com Deus, n.
29.

[7] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
2566.

[8] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
14.



[9] João Paulo II, Dies Domini, n. 65.

[10] São Josemaria, Carta 15/10/1948,
n. 14.

[11] São João Paulo II, Dies Domini, n.
65.

[12] Ibid., Laborem exercens, n. 25.

[13] 1Cor 3, 7.

[14] São João Paulo II, Dies Domini, n.
67.

[15] Ibid.

[16] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2172.

[17] São João Paulo II, Dies Domini, n.
68.

[18] Ibid., Laborem exercens, n. 25.

[19] Sl 127, 2.

[20] São Josemaria, A sós com Deus,
n. 221.



[21] Mt 25, 21 e 23.

[22] Lc 19, 17.

[23] São João Paulo II, Laborem
exercens, n. 25.

[24] Mt 17, 1-4.

[25] cf. São Tomás de Aquino, In
Matth. Ev., XVII, 1.

[26] Mt 17, 4.

[27] cf. São João Paulo II, Dies Domini,
n. 26.

[28] Santo Agostinho, Sermo 88, 17.

[29] São João Paulo II, Dies Domini, n.
68.

[30] Beato Álvaro del Portillo, Cartas
de Família (1), n. 386.

[31] Lc 2, 41.

[32] Lc 2, 47.



[33] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 61.

[34] São Josemaria, Caminho, n. 975.

F. J. López Díaz – C. Ruiz
Montoya

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/santificar-o-

descanso-e-diversao/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/santificar-o-descanso-e-diversao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/santificar-o-descanso-e-diversao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/santificar-o-descanso-e-diversao/

	Trabalhar bem, trabalhar por amor (6): Santificar o descanso

