
opusdei.org

Trabalhar bem,
trabalhar por amor
(12): Santificação do
trabalho e
cristianização da
sociedade

Este artigo sobre o trabalho
explora a mensagem principal
de S. Josemaria: a própria
tarefa bem feita e oferecida ao
Senhor é um meio para se
aproximar de Deus e
cristianizar a sociedade.

13/10/2014



As luzes e sombras da época em que
vivemos estão patentes nos olhos de
todos. O desenvolvimento humano e
as pragas que o infetam, o progresso
civil em muitos aspetos e a barbárie
noutros: são contrastes que tanto
João Paulo II como os seus sucessores
indicaram várias vezes[1], animando
os cristãos a iluminar a sociedade
com a luz do Evangelho.

Entretanto, mesmo que todos
sejamos chamados a transformar a
sociedade segundo o querer de Deus,
muitos não sabem como fazê-lo.
Pensam que essa tarefa depende
quase exclusivamente daqueles que
governam ou têm capacidade de
influenciar pela sua posição social ou
económica e que eles só podem fazer
o papel de espectadores: aplaudir ou
assobiar, mas sem entrar no terreno
do jogo, sem intervir na partida.

Esta não há de ser a atitude do
cristão, porque não corresponde à



realidade da vocação à qual é
chamado. O Senhor quer que
sejamos nós, os cristãos – porque
temos a responsabilidade
sobrenatural de cooperar com o
poder de Deus, já que Ele assim o
dispôs na sua misericórdia
infinita –, que procuremos
restabelecer a ordem decaída e
devolver às estruturas temporais,
em todas as nações, a sua função
natural de instrumento para o
progresso da humanidade e a sua
função sobrenatural de meio para
chegar a Deus, para a
Redenção[2].

Não somos espectadores. Pelo
contrário, é missão específica dos
leigos santificar o mundo “de
dentro”[3]: orientar com sentido
cristão as profissões, as
instituições e as estruturas
humanas[4]. Como ensina o Concílio
Vaticano II, os leigos hão de
“iluminar e ordenar de tal modo as



realidades temporais, a que estão
estreitamente ligados, de modo que
sejam sempre feitas segundo Cristo e
progridam e glorifiquem o Criador e
Redentor”[5]. Numa palavra: 
cristianizar o mundo inteiro a
partir de dentro, mostrando que
Jesus Cristo redimiu toda a
humanidade – esta é a missão do
cristão[6].

E, para isso, nós os cristãos temos o
poder necessário, ainda que não
tenhamos poder humano. A nossa
força é a oração e as obras
convertidas em oração. A oração é a
arma mais poderosa do cristão. A
oração torna-nos eficazes. A
oração torna-nos felizes. A oração
dá-nos toda a força necessária
para cumprirmos os preceitos de
Deus[7]. Concretamente, a arma
específica que a maioria dos cristãos
possui para transformar a sociedade
é o trabalho convertido em oração.



Não simplesmente o trabalho, mas o
trabalho santificado.

Deus fez com que S. Josemaria o
compreendesse, num preciso
momento, no dia 7 de agosto de 1931,
durante a Santa Missa. Ao chegar à
elevação, vieram à sua alma com
força extraordinária as palavras de
Jesus: quando eu for levantado da
terra, atrairei todos a mim[8]. 
Entendi-o perfeitamente. O Senhor
dizia-nos: se vós me colocardes na
entranha de todas as atividades
da terra, cumprindo o dever de
cada momento, sendo meu
testemunho no que parece grande
e no que parece pequeno…, então
omnia traham ad meipsum! O Meu
reino entre vós será uma
realidade![9]

Cristianizar a sociedade

Deus confiou ao homem a tarefa de
edificar a sociedade ao serviço de seu
bem temporal e eterno, de acordo



com sua dignidade[10]: uma
sociedade em que as leis, os costumes
e as instituições que a conformam e
estruturam, favoreçam o bem
integral das pessoas com todas as
suas exigências; uma sociedade na
qual cada um se aperfeiçoe buscando
o bem dos outros, já que o homem
“não se pode encontrar plenamente a
não ser no sincero dom de si
mesmo”[11].

Entretanto, tudo se desencaminhou
por causa do pecado do primeiro
homem e da sucessiva proliferação
dos pecados que – como ensina o 
Catecismo da Igreja Católica – fazem
“reinar entre eles a concupiscência, a
violência e a injustiça. Os pecados
provocam situações sociais
contrárias à Bondade divina; as
‘estruturas de pecado’ são expressão
e efeito dos pecados pessoais”[12].

O Filho de Deus feito homem, Jesus
Cristo Nosso Senhor, veio ao mundo



para nos redimir do pecado e das
suas consequências. Cristianizar a
sociedade consiste em libertá-la
dessas consequências que o
Catecismo resume com as palavras
que acabamos de ler. É, por um lado,
libertá-la das estruturas de pecado –
por exemplo, das leis civis e dos
costumes contrários à lei moral –, e
por outro, mais profundamente,
procurar que as relações humanas
sejam presididas pelo amor de Cristo,
e não viciadas pelo egoísmo da 
concupiscência, a violência e a
injustiça. Esta é a tua tarefa de
cidadão: contribuir para que o
amor e a liberdade de Cristo
presidam a todas as
manifestações da vida moderna –
a cultura e a economia, o trabalho
e o descanso, a vida de família e o
convívio social[13].

Esta é a tua tarefa de cidadão:
contribuir para que o amor e a
liberdade de Cristo presidam a



todas as manifestações da vida
moderna

Cristianizar a sociedade não é impor
a ninguém a fé verdadeira.
Precisamente o espírito cristão exige
o respeito do direito à liberdade
social e civil em matéria religiosa, de
modo que não se deve impedir
ninguém de praticar a sua religião,
segundo a sua consciência, mesmo
quando estiver no erro, sempre que
respeite as exigências da ordem
pública, da paz e da moralidade
pública, que o Estado tem obrigação
de tutelar[14]. Àqueles que estão no
erro deve-se procurar que conheçam
a verdade, que só se encontra
plenamente na fé católica,
ensinando-lhes e convencendo-os
com o exemplo e com a palavra, mas
nunca com a coação. O ato de fé só é
autêntico se for livre.

Mas quando um cristão procura que
a lei civil promova o respeito pela



vida humana desde o momento da
conceção, a estabilidade da família
por meio do reconhecimento da
indissolubilidade do matrimônio, os
direitos dos pais na educação dos
filhos tanto nas escolas públicas
como nas privadas, a verdade na
informação, a moralidade pública, a
justiça nas relações de trabalho, etc.,
não está a pretender impor a sua fé
aos outros, mas cumprindo com o
seu dever de cidadão e contribuindo
para edificar, no que é possível para
ele, uma sociedade melhor, conforme
a dignidade da pessoa humana.
Certamente, o cristão, graças à
Revelação divina, possui uma
especial certeza sobre a importância
que esses princípios e verdades
possuem para edificar uma
sociedade mais justa; mas esses estão
ao alcance da razão humana e, por
isso, qualquer pessoa,
independentemente da sua fé, pode
apreciar o valor e importância que



esses princípios têm para a vida
social.

Esforça-te para que as instituições
e as estruturas humanas em que
trabalhas e atuas com pleno
direito de cidadão, se conformem
com os princípios que regem uma
conceção cristã da vida. Assim,
não duvides, asseguras aos
homens os meios para viverem de
acordo com a sua dignidade e
facilitarás a muitas almas que,
com a graça de Deus, possam
responder pessoalmente à vocação
cristã[15]. Trata-se de “sanear as
estruturas e condições do mundo (...)
de tal modo que todas se conformem
às normas da justiça e antes ajudem
ao exercício das virtudes do que o
estorvem”[16]. A fé cristã faz sentir
profundamente a aspiração, própria
de todo o cidadão, de procurar o bem
comum da sociedade. Um bem
comum que não se reduz ao
desenvolvimento económico, ainda



que certamente o inclua. São
também e antes – em sentido
qualitativo, nem sempre no de
urgência temporal –, as melhores
condições possíveis de liberdade, de
justiça, de vida moral, em todos os
seus aspetos e de paz, que
correspondem à dignidade da pessoa
humana.

Quando um cristão faz o possível por
configurar deste modo a sociedade
em virtude de sua fé, não em nome
de uma ideologia opinável de partido
político, atua como atuaram os
primeiros cristãos. Não tinham,
por causa da sua vocação
sobrenatural, programas sociais
nem humanos a cumprir; mas
estavam penetrados de um
espírito, de uma conceção da vida
e do mundo, que não podia deixar
de ter consequências na sociedade
em que viviam[17]. A tarefa
apostólica, que Cristo confiou a
todos os seus discípulos, produz,



portanto, resultados concretos na
esfera social. Não é admissível
pensar que, para sermos cristãos,
seja preciso voltarmos as costas
ao mundo, sermos uns derrotistas
da natureza humana[18].

É necessário procurar limpar as
estruturas da sociedade para
impregná-las do espírito cristão, mas
não é suficiente. Mesmo que pareça
uma meta muito alta, não deixa de
ser uma exigência básica. Faz falta
muito mais: procurar, sobretudo, que
as pessoas sejam cristãs, que cada
um irradie ao seu redor, na sua
conduta diária, a luz e o amor de
Cristo, o bom odor de Cristo[19]. O
fim não é que as estruturas estejam
sãs, mas que as pessoas sejam santas.
Seria tão errado despreocupar-se de
que as leis e os costumes da
sociedade fossem conformes com o
espírito cristão, como conformar-se
só com isso. Porque além disso, neste
mesmo momento, as mesmas



estruturas sãs correriam perigo
novamente. É preciso recomeçar
sempre. “Não haverá humanidade
nova, se não houver em primeiro
lugar homens novos, pela novidade
do batismo e da vida segundo o
Evangelho”[20].

Por meio do trabalho

De que tu e eu nos portemos como
Deus quer – não o esqueças –
dependem muitas coisas
grandes[21]. Se queremos
cristianizar a sociedade, o primeiro é
a santidade pessoal, a nossa união
com Deus. Cada um de nós tem que
ser alter Christus, ipse Christus,
outro Cristo, o próprio Cristo. Só
assim poderemos empreender essa
tarefa grande, imensa,
interminável: santificar por
dentro todas as estruturas
temporais, levando até elas o
fermento da Redenção[22]. É
necessário que não percamos o sal, a



luz e o fogo que Deus pôs dentro de
nós para transformar o ambiente que
nos rodeia. O Papa S. João Paulo II
destacou que “é uma tarefa que exige
coragem e paciência”[23]: coragem
porque não se há de ter medo de
chocar com o ambiente quando é
necessário; e paciência, porque
mudar a sociedade desde dentro
requer tempo, e, entretanto, não
podemos acostumar-nos à presença
do mal cristalizado na sociedade,
porqueacostumar-se a uma doença
mortal é o mesmo que sucumbir a
ela. O cristão deve estar sempre
disposto a santificar a sociedade a
partir de dentro, permanecendo
plenamente no mundo, mas sem ser
do mundo naquilo que o mundo
encerra – não por ser caraterística
real, mas por defeito voluntário, pelo
pecado – da negação de Deus, da
oposição à sua amável vontade
salvífica[24].



Deus quer que infundamos o espírito
cristão na sociedade através da
santificação do trabalho profissional,
já que pelo trabalho, o cristão
submete a criação (cf. Gn 1,28) e a
ordena a Cristo Jesus, no centro do
qual estão destinadas a
recapitular-se todas as coisas[25].
O trabalho profissional é,
concretamente, meio
imprescindível para o progresso
da sociedade e para o
ordenamento cada vez mais justo
das relações entre os homens[26].

Cada um deve propor a si próprio a
tarefa de cristianizar a sociedade
com o seu trabalho: primeiro
mediante o afã de aproximar de Deus
os seus colegas e as pessoas com as
quais entra em contacto profissional,
para que eles também cheguem a
santificar o seu trabalho e dar o tom
cristão à sociedade; e, depois,
inseparavelmente, mediante o
empenho por cristianizar as



estruturas do próprio ambiente
profissional, procurando que sejam
conformes à lei moral. Quem se
dedica à empresa, à profissão
farmacêutica, à advocacia, à
informação ou à publicidade…, deve
procurar influenciar dum modo
cristão o seu ambiente: as relações e
as instituições profissionais. Não é
suficiente não se sujar com práticas
imorais; é necessário limpar o
próprio âmbito profissional, fazê-lo
conforme à dignidade humana e
cristã.

Por tudo isto devemos receber uma
tal formação que suscite nas
nossas almas, na hora de
acometer o trabalho profissional
de cada um, o instinto e a sã
inquietação de conformar essa
tarefa às exigências da
consciência cristã, aos
imperativos divinos que devem
reger na sociedade e nas
atividades dos homens[27].



As possibilidades de contribuir para
a cristianização da sociedade por
meio do trabalho profissional vão
mais longe do que se pode realizar
no estrito ambiente de trabalho. A
condição de cidadão que exerce uma
profissão na sociedade é um título
para empreender ou colaborar com
iniciativas diversas, juntamente com
outros cidadãos que compartilhem os
mesmos ideais: iniciativas educativas
da juventude – escolas onde se dê
uma formação humana e cristã, tão
necessárias e urgentes no nosso
tempo –, iniciativas assistenciais,
associações para promover o
respeito pela vida, ou pela verdade
na informação, ou no direito a um
ambiente moral sadio… Tudo
realizado com a mentalidade
profissional dos filhos de Deus
chamados a santificar-se no meio do
mundo.

Que entreguemos plenamente as
nossas vidas ao Senhor Deus



Nosso, trabalhando com perfeição,
cada um na sua tarefa
profissional e no seu estado, sem
esquecer que devemos ter uma só
aspiração, em todas nossas obras:
pôr Cristo no cume de todas as
atividades dos homens[28].

[1] Cf. João Paulo II, Exort. apost. 
Ecclesia in Europa, 28-VI-2003, c. I.

[2] S. Josemaria, Carta 30-IV-1946, n.
19, em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010, p. 420.

[3] Conc. Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 31.

[4] S. Josemaria, Carta 9-I-1959, n. 19,
em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza



de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010.

[5] Conc. Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 31.

[6] S. Josemaria, Temas Atuais do
Cristianismo, n. 112.

[7] São Josemaria, Forja, n. 439.

[8] Jo 12, 32.

[9] S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 27-X-1963, em E.
Burkhart, J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría, I, Rialp, Madrid 2010, pp.
426-427:

[10] Cf. Catecismo da Igreja Católica,
nn. 353, 1929, 1930.

[11] Conc. Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 24.

[12] Catecismo da Igreja Católica, n.
1869.



[13] S. Josemaria, Sulco, n. 302.

[14] Cf. Conc. Vaticano II, Decr. 
Dignitatis humanae, nn. 1, 2 e 7.

[15] S. Josemaria, Forja, n. 718.

[16] Conc. Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 36.

[17] S. Josemaria, Carta 9-I-1959, n.
22, em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010, p. 418.

[18] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
125.

[19] Cf. 2 Cor 2, 15.

[20] Paulo VI, Exort. apost. Evangelii
nuntiandi, 8-XII-1975, n. 18.

[21] S. Josemaria, Caminho, n. 755.

[22] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
183.



[23] João Paulo II, Carta enc. 
Centesimus annus, 1-V-1991, n. 38.

[24] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
125.

[25] S. Josemaria, Carta 6-V-1945, n.
14, em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010, p. 425.

[26] S. Josemaria, Temas Atuais do
Cristianismo , n. 10.

[27] São Josemaria, Carta 6-V-1945, n.
15, em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, III, Rialp, Madrid
2013, p. 574.

[28] São Josemaria, Carta 15-X-1948,
n. 41 em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010, p. 428. Cf. Forja, n. 678.



Foto: Ferrie (cc)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/santificacao-
do-trabalho-e-cristianizacao-da-

sociedade/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/santificacao-do-trabalho-e-cristianizacao-da-sociedade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/santificacao-do-trabalho-e-cristianizacao-da-sociedade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/santificacao-do-trabalho-e-cristianizacao-da-sociedade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/santificacao-do-trabalho-e-cristianizacao-da-sociedade/

	Trabalhar bem, trabalhar por amor (12): Santificação do trabalho e cristianização da sociedade

