
opusdei.org

Santa Catarina de
Sena, intercessora
do Opus Dei

A 29 de abril comemora-se a
Festa de Sta. Catarina de Sena.
Publicamos a tradução de um
artigo da Revista 'Studia et
Documenta' do Instituto
Histórico São Josemaria Escrivá
de Balaguer, sobre esta santa,
doutora da Igreja, italiana do
século XIV da Ordem Terceira
Dominicana, grande
enamorada da Igreja e
defensora do Romano Pontífice,
intercessora do Opus Dei no
apostolado da opinião pública.



29/04/2025

Introdução
A veneração de S. Josemaria por
Sta. Catarina
As obras de Sta. Catarina
Sta. Catarina, intercessora do
apostolado da opinião pública
Relíquias e iconografia
Comentários em momentos de
vida em família
Conclusão

Introdução

Sta. Catarina, filha de Giacomo di
Benincasa, um tintureiro de Sena, e
Lapa di Puccio di Piagente nasceu no
ano de 1347 em Sena e morreu com
apenas 33 anos em 29 de abril do ano
1380 em Roma[1]. A sua sepultura na

• 
• 

• 
• 

• 
• 

• 



venerável Basílica de Santa Maria
sopra Minerva é até hoje meta de
muitos peregrinos de todo o mundo
que vêm a Roma. Catarina foi
elevada à honra dos altares pelo seu
compatriota Pio II no ano de 1461,
Paulo VI declarou a santa doutora da
Igreja (juntamente com Sta. Teresa
de Jesus) no ano de 1970; João Paulo
II declarou-a no ano de 1999 
padroeira da Europa (com Sta.
Benedita da Cruz [Edith Stein] e Sta.
Brígida da Suécia). Em Itália há uma
devoção muito particular a Sta.
Catarina: o Papa Pio XII declarou-a
padroeira de Itália (com S. Francisco
de Assis) e a cidade de Roma venera-
a como co-padroeira da urbe (com os
Santos Apóstolos Pedro e Paulo e S.
Filipe Neri). Também outras cidades
como Varazze e – obviamente – Sena
a têm como Santa padroeira.

Sendo ainda menina, Catarina já
demonstrava uma piedade profunda.
Quando tinha uns seis anos, teve



uma visão de Cristo sobre um trono,
acompanhado por santos. A
propósito deste acontecimento, fez
um voto de virgindade, decisão que
foi recebida com incompreensão e
oposição na família. A mãe,
especialmente, fez todos os possíveis
para a dissuadir da sua oração cada
vez mais intensa e as suas severas
práticas de penitência. Catarina
obteve, no entanto, o apoio dos
frades dominicanos da cidade e, com
a idade aproximada de 18 anos
conseguiu –superando uma
quantidade de obstáculos – ser
admitida entre as Mantellate, devotas
mulheres terciárias dominicanas da
cidade. Nos anos sucessivos viveu,
conforme os costumes das 
Mantellate, em casa dos pais, mas
totalmente retirada na cela do seu
coração, como lhe ensinou o próprio
Senhor Jesus numa das múltiplas
visões que a jovem terciária tinha. Só
saía de casa para assistir à Santa



Missa e às reuniões da sua
comunidade religiosa.

Uma mudança importante na vida da
Santa deu-se no ano 1368 – Catarina
tinha nesse momento 21 anos –
quando teve uma visão do seu
casamento místico com Nosso
Senhor, e Jesus, seu esposo místico,
encarregou-a pouco depois noutra
visão que se dedicasse com todas as
suas forças a obras de caridade e à
conversão dos pecadores.
Começando pela família, Catarina
alargava pouco a pouco o seu raio de
ação, especialmente nos hospitais de
Sena. Incluía cada vez mais pessoas
no seu trabalho caritativo: por um
lado, ocupava-se da sua comunidade
religiosa, mas também de religiosos,
clérigos e leigos, que foram
formando pouco a pouco a Famiglia,
em que também pessoas de mais
idade lhe chamavam com afeto e
veneração Mãe.



A sua obra caritativa e o seu carisma
conduziram muitas pessoas a uma
profunda conversão, e foi
acompanhada por milagres. Como
consequência, a sua fama difundiu-se
rapidamente para além de Sena e da
Toscana até atingir toda a península
de Itália. Catarina começou a
escrever cartas, ou melhor a ditá-las
a um dos seus fiéis amigos, porque
carecia de formação académica e
tinha dificuldade para redigir[2].
Eram dirigidas a leigos e clérigos
próximos, mas também a bispos,
abades e cardeais, e inclusivamente
aos papas da sua época. O estilo
destas cartas, de que se conservam
mais de 380, é surpreendente:
Catarina fala com uma grande força
e insistência e, ao mesmo tempo,
anima o destinatário com palavras
doces e convincentes a fazer sempre
a vontade de Nosso Senhor. Afirma
que «scrive nel sangue di Cristo» e
acaba muitas das suas cartas com a



exclamação «Gesù dolce, Gesù
amore».

Nas suas cartas aos Papas conjuga
um amor filial e obediente – é muito
característica a expressão il dolce
Cristo in terra que costuma usar para
se referir ao romano pontífice – com
as exigências que apresenta sem
vacilações: vida pessoal exemplar,
reforma dos costumes – sobretudo
entre os colaboradores do Papa –,
regresso do Papa a Roma, paz e
concórdia nos Estados Pontifícios e
um esforço comum, começando pelo
Papa, de libertar os lugares santos e
os cristãos da Terra Santa.

Ponto culminante do seu fervor pelo
Pontífice e seu ministério é a viagem
a Avinhão que Catarina realizou com
alguns amigos no ano de 1376, para
apresentar em nome de Nosso
Senhor a Gregório XI as mesmas
exigências que tinha manifestado
antes nas suas cartas; e depois, na



situação trágica do Cisma do
Ocidente, a partir de setembro de
1378, luta com determinação pela
causa do Papa Urbano VI e muda-se
para Roma, onde permanece até à
sua morte[3].

A obra-prima de Sta. Catarina é o 
Dialogo della divina Provvidenza[4],
obra ditada aos seus discípulos sobre
as visões da santa nos últimos anos
da sua vida.

A veneração de S. Josemaria por
Sta. Catarina

S. Josemaria tinha uma veneração
por Catarina muito arreigada no
coração, e por isso chamava 
Catarinas aos seus Apontamentos
íntimos – anotações pessoais ainda
inéditas que recolhem, a modo de
diário, sucessos biográficos, ideias
para a meditação ou fruto dela, etc. –
por devoção à Santa: «São notas
ingénuas – chamava-lhes ‘catarinas’,
por devoção à Santa de Sena –, que



escrevi durante muito tempo de
joelhos e que me serviam de
lembrança e de despertador. Creio
que, normalmente, enquanto
escrevia com simplicidade pueril,
fazia oração»[5]. Provavelmente, ao
usar este nome tinha presente a
ligação entre as inspirações da Santa
de Sena e as suas manifestações
posteriores nas cartas e no Diálogo.
Assim servem para documentar o
progresso da vida interior de S.
Josemaria e ao mesmo tempo a sua
aplicação à obra que Deus lhe tinha
encomendado, o Opus Dei[6].

S. Josemaria, numa carta de 1932 aos
fiéis do Opus Dei, faz o seguinte
comentário: «Os santos são
necessariamente pessoas incómodas,
homens ou mulheres – a minha Sta.
Catarina de Sena! – que com o seu
exemplo e com a sua palavra são um
contínuo motivo de desassossego,
para as consciências comprometidas
com o pecado»[7].



S. Josemaria admirava por um lado a
franqueza com que Catarina
defendia a verdade. Por
temperamento e porque considerava
esta sinceridade uma virtude
fundamental: «Tenho a certeza –
escreveu já no ano de 1957 – de que
haverá quem não me perdoe
facilmente que fale com esta clareza,
mas devo fazê-lo em consciência e
diante de Deus, por amor à Igreja,
por lealdade à santa Igreja, e pelo
carinho que vos devo. Tenho uma
especial devoção a Sta. Catarina –
aquela “grande murmuradora”! –,
porque não se calava e dizia grandes
verdades por amor a Jesus Cristo, à
Igreja de Deus e ao romano
pontífice»[8].

Numa carta escrita em 15 de agosto
de 1964 volta a tocar o tema da
verdade que é preciso dizer com
valentia, quando há confusão que
obscurece o claro juízo da
consciência: «Em todas as épocas



houve divergências, erros, exageros
ou atitudes violentas: e a voz que
ultrapassou estas barreiras, foi
sempre a voz da verdade ungida pela
caridade. A voz dos verdadeiros
sábios, a voz do Magistério; a voz,
meus filhos, dos santos, que
souberam falar em mil tons, para
esclarecer, para exortar, para
chamar a uma autêntica renovação.
(…) Meus filhos, conheceis bem a
história da Igreja, e sabeis como
Nosso Senhor costuma servir-se de
almas simples e fortes, para fazer o
seu querer em momentos de
confusão ou de modorra da vida
cristã. Gosto muito da fortaleza
duma Sta. Catarina, que diz verdades
às mais altas pessoas, com um amor
ardente e uma clareza diáfana;
enchem-me de fervor os
ensinamentos dum S. Bernardo (…)
Tantas e tantas vozes proféticas,
juntamente com o Magistério
iluminado da Igreja, inundam de luz
todo o Povo de Deus»[9].



Impressionava-o o amor
incondicional da Santa à Igreja, que
era por sua vez o motor que o fazia
falar com tanta clareza. Encontramos
um eco disto na homilia Lealdade à
Igreja de S. Josemaria, pronunciada
em 4 de junho de 1972: «Esta Igreja
Católica é romana. Saboreio esta
palavra: romana! Sinto-me romano,
porque romano quer dizer universal,
católico; porque me leva a amar
ternamente o Papa, il dolce Cristo in
terra, como gostava de repetir Sta.
Catarina de Sena, que tenho por
amiga queridíssima»[10]. Encontramos
amiúde a expressão il (dolce) Cristo
in terra e as suas variações no
epistolário de Catarina, e no Diálogo.

Sta. Catarina, que, em reuniões
pessoais, cartas, o Diálogo e outros
escritos, criticava asperamente com
frequência a má conduta de
sacerdotes que não viviam em
sintonia com a sua vocação, tinha ao
mesmo tempo grande estima pelo



sacerdócio como tal. Na homilia 
Sacerdote para a eternidade, de 13 de
abril de 1973, o fundador do Opus
Dei cita um texto chave: «O
sacerdócio leva a servir a Deus num
estado que não é, em si, nem melhor,
nem pior do que outros: é diferente.
Mas a vocação de sacerdote aparece
revestida com una dignidade e com
uma grandeza que nada na terra
supera. Sta. Catarina de Sena põe na
boca de Jesus Cristo estas palavras:
“Não quero que diminua a
reverência que se deve professar aos
sacerdotes, porque a reverência e o
respeito que se lhes manifesta, não se
dirige a eles, mas a Mim, em virtude
do Sangue que lhes dei para que o
administrem. Se não fosse por isto,
devíeis dedicar-lhes a mesma
reverência que aos leigos, e não
mais... Não devemos ofendê-los:
ofendendo-os, ofende-se a Mim, e
não a eles. Por isso o proibi, e dispus
que não admito que se toque nos
meus Cristos”»[11]. A consideração da



Santa, que por sua vez faz referência
ao Salmo 105, 15, já tinha deixado, há
anos atrás, uma marca no
pensamento de S. Josemaria: «Não
quero – por já ser sabido – deixar de
te recordar outra vez que o Sacerdote
é “outro Cristo”. – E que o Espírito
Santo disse: “nolite tangere Christos
meos” – não queirais tocar nos “meus
Cristos”»[12]. Também noutros pontos
de Caminho se podem ver certos
paralelismos com expressões ou
modos de pensar da Santa no 
Diálogo, como diz Pedro
Rodríguez[13].

«Si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum (Jo 12, 32),
quando for levantado no alto sobre a
terra, atrairei tudo a mim. Cristo com
a sua Encarnação, com a sua vida de
trabalho em Nazaré, com a sua
pregação e milagres pelas terras da
Judeia e da Galileia, com a sua morte
na Cruz, com a sua Ressurreição, é o
centro da criação, Primogénito e



Senhor de toda a criatura»[14]. Noutro
texto da pregação de S. Josemaria, a
homilia Cristo Rei, de 22 de
novembro de 1970 comenta
novamente a passagem
neotestamentária: «Jesus Cristo
recorda a todos: “et ego, si exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad
meipsum” (Jo 12, 32), se me
colocardes no cume de todas as
atividades da terra, cumprindo o
dever de cada momento, sendo meu
testemunho no que parece grande e
no que parece pequeno, “omnia
traham ad meipsum”, atrairei tudo
para Mim. O meu reino entre vós
será uma realidade!»[15]. O passo de S.
João tinha grande importância para
S. Josemaria, desde 7 de agosto de
1931, então festa da Transfiguração
de Nosso Senhor na diocese de
Madrid-Alcalá, dia em que sentiu no
coração uma intervenção divina
durante a celebração da Santa Missa,
que ele próprio anotou nos seus 
Apontamentos íntimos: «Chegou a



hora da consagração: no momento de
levantar a Sagrada Hóstia, sem
perder o devido recolhimento, sem
me distrair (…) veio ao meu
pensamento, com força e clareza
extraordinárias, aquilo da Escritura:
“et si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum” (Jo 12, 32) (…). E
compreendi que seriam os homens e
mulheres de Deus, que levantarão a
Cruz com as doutrinas de Cristo
sobre o pináculo de todas a
atividades humanas… E vi triunfar
Nosso Senhor, atraindo a si todas as
coisas»[16].

Este texto de S. João também tinha
muita importância para Sta. Catarina
de Sena. No Diálogo comenta-o com
uma certa extensão, quando fala da
«doutrina da ponte», que ocupa os
capítulos 25 a 30 da segunda parte do
livro. No segundo dos capítulos, o 26,
explica como esta ponte está
constituída entre o céu e a terra. Esta
ponte, elevada no alto, mas não



separada do mundo, está construída
com os méritos de Cristo na Santa
Cruz, e sem o sacrifício da Cruz
ninguém pode passar pela ponte.
Cristo na Cruz atrai a si pelo seu
ilimitado amor; o coração do homem
deixa-se atrair sempre pelo amor. Se
se diz que Cristo atrai todas as coisas
a si, isto significa por um lado que o
homem é atraído com todas as
potências da alma: memória,
inteligência e vontade. Por outro
lado, com o homem são atraídas
todas as realidades terrenas, criadas
para ele[17].

As obras de Sta. Catarina

S. Josemaria conhecia as obras da
Santa? Pelas referências que faz à
sua vida parece evidente que tinha
lido o Diálogo e a Lenda maior ou
alguma biografia moderna. Do
princípio dos anos sessenta sabe-se
que pediu aos que trabalhavam no
gabinete de informação da Obra que



conseguissem uma edição completa
do epistolário da Santa de Sena[18].

Na sede central do Opus Dei
conserva-se uma coleção de livros,
que foram levados de Madrid para
Roma quando S. Josemaria se
estabeleceu em Roma. Estes livros,
juntamente com outros incluídos
posteriormente até à morte do
fundador em Roma em 1975, formam
um depósito que se manteve
inalterado, e que pode ser
considerado – com precauções – 
biblioteca de trabalho de S.
Josemaria[19]. Segundo o catálogo
estabelecido por Jesús Gil,
encontramos na referida biblioteca
três edições do Diálogo em
castelhano[20] e uma em italiano[21].
Entre os livros também está a
biografia do autor dinamarquês
Johannes Jørgensen[22].

Sta. Catarina, intercessora do
apostolado da opinião pública



Enquanto os outros intercessores da
Obra, quer dizer, S. Pio X, S. Nicolau
de Bari, S. João Maria Vianney e S.
Tomás Moro já tinham sido 
nomeados em anos precedentes,
parece que a ideia de S. Josemaria de
invocar Sta. Catarina para o
apostolado da opinião pública
remonta a 1964[23], como se lê numa
carta dirigida ao Pe. Florencio
Sánchez Bella, conselheiro do Opus
Dei naqueles anos em Espanha, em
10 de maio deste ano: «Vou contar-te
agora que se avivou em mim a
devoção, que em mim é velha, a Sta.
Catarina de Sena: porque soube
amar filialmente o Papa, porque
soube servir sacrificadamente a
Santa Igreja de Deus e… porque
soube falar heroicamente. Estou a
pensar declará-la internamente
padroeira (intercessora) celestial dos
nossos apostolados da opinião
pública. Vamos ver!»[24].



Já alguns dias antes desta carta, o
fundador comentava na tertúlia de
30 de abril, que antes da reforma
litúrgica era o dia da festa de Sta.
Catarina[25]: «Desejo que se celebre a
festa desta Santa na vida espiritual
de cada um, e na vida das nossas
casas ou centros. Sempre tive
devoção a Sta. Catarina: pelo seu
amor à Igreja e ao Papa, e pela
valentia que demonstrou ao falar
com clareza sempre que foi
necessário, levada precisamente por
esse mesmo amor. Antes o que era
heroico era calar-se, e assim fizeram
os vossos irmãos. Mas agora o
heroico é falar, para evitar que se
ofenda a Deus Nosso Senhor. Falar;
procurando não ferir, com caridade,
mas também com clareza»[26]. Alguns
dias antes, o romano pontífice S.
Paulo VI também tinha falado numa
audiência desta festa eminente: «Sim,
a força do Papa é o amor dos seus
filhos, e a união da comunidade
eclesiástica, e a caridade dos fiéis que



sob a sua guia formam um só
coração e uma só alma. Esta
contribuição de energias espirituais,
que vem do povo católico para a
hierarquia da Igreja, que procede de
cada cristão e chega até ao Papa, faz-
nos pensar na santa a quem amanhã
a Igreja honrará dum modo especial,
Sta. Catarina de Sena, a humilde,
sábia, valente virgem dominicana
que, como todos sabem, amou o Papa
e a Igreja, a um nível e com uma
força de espírito que não se
conheceram em nenhum outro»[27].

Em 13 de maio de 1964, S. Josemaria
decide pôr em prática o que tinha
anunciado ao P. Florencio Sánchez
Bella. Numa tertúlia voltou a tocar
no tema da futura intercessora e,
depois, sorrindo disse: «Para quê
esperar mais? É a mim, como
fundador, que corresponde nomeá-
la, e em Casa fazemos as coisas de
maneira simples, sem solenidades.
Nomeio-a intercessora agora



mesmo». Nesse momento pediu a
José Luis Illanes que pegasse num
papel e num lápis e ditou um aviso
para enviar a todas as regiões: «No
dia 13 de maio, considerando com
quanta clareza de palavra e com
quanta retidão de coração Sta.
Catarina de Sena manifestou, com
audácia e sem aceção de pessoas, os
caminhos da verdade aos homens do
seu próprio tempo, decretei que o
apostolado que os membros do Opus
Dei levam a cabo em todo o mundo,
com verdade e com caridade, para
informar retamente a opinião
pública, estivesse confiado à especial
intercessão desta Santa»[28].

A decisão de S. Josemaria tem como
contexto histórico as celebrações em
Roma do quinto centenário da
canonização de Sta. Catarina pelo
Papa Pio II em 1461. Com este
motivo, João XXIII enviou uma carta
ao geral dos dominicanos com
grandes elogios à Santa[29]. O serviço



italiano dos Correios – Poste italiane
– emitiu um selo em honra de
Catarina, e, no fim do centenário,
colocou-se um monumento na Piazza
Pia da Cidade Eterna, entre Castel
Sant’Angelo e Via della Conciliazione,
obra do escultor Francesco
Messina[30].

É oportuno considerar que a decisão
de S. Josemaria tem lugar por um
lado no contexto de crescentes
incompreensões que o Opus Dei
sofria em Espanha e noutros sítios, e
por outro na forma inadequada com
que se difundiam informações sobre
as trocas de impressões que tinham
lugar na aula conciliar durante o
Concílio Vaticano II. S. Josemaria
temia que prevalecesse uma visão
negativa do desenvolvimento desse
grande concílio ecuménico: já em
fins dos anos cinquenta, o fundador
da Obra tinha criado um gabinete de
informação para satisfazer a
necessidade de dar com eficácia



notícias sobre o Opus Dei e os seus
apostolados, e, mais em geral, para
estudar temas de atualidade na vida
da Igreja e contribuir para divulgar
notícias corretas –não distorcidas–
sobre a Igreja e difundir a boa
doutrina[31]. No que se refere ao
Concílio Vaticano II, S. Josemaria via
com preocupação que durante os
trabalhos de preparação circulavam
nos mass-media atitudes e
delineamentos alheios ao espírito
cristão e à doutrina da Igreja[32].
Comentava estes episódios com os
seus colaboradores neste gabinete de
informação, fazendo às vezes
referência a Sta. Catarina de Sena, a
quem chamava com carinho a 
grande murmuradora ou a grande
desbocada[33] porque a Santa soube
falar com clareza sem medo de nada
nem de ninguém. Às vezes
comentava frases das cartas da
Santa.



Com o exemplo da nova intercessora,
S. Josemaria teria desejado falar
diretamente e com clareza ao Papa.
Escreveu uma ampla carta que fez
chegar a Paulo VI por meio do
cardeal Angelo dell’Aqua[34].

Relíquias e iconografia

S. Josemaria mandou colocar um
relicário da Santa junto das relíquias
dos outros intercessores no oratório
da Santíssima Trindade na sede
central da Obra. Neste relicário há
duas relíquias da Santa. A primeira, 
ex ossibus S. Catharinae Senensis
V.O.P., tem um certificado de
autenticidade do postulador geral da
Ordem dos Dominicanos, Fr. Tarcisio
M. Piccari OP, com data de 25 de
junho de 1964[35]. A outra obteve-a do
arcebispo de Sena, Mons. Mario
Ismael Castellano OP, que assinou o
certificado de autenticidade duma
relíquia do véu da Santa, quer dizer, 
ex velo quo coopertum fuit sacrum



Caput Sanctae Catherinae Virginis
Senensis[36]. O relicário tem a
inscrição: «Dilexit opere et veritate
Ecclesiam Dei ac Romanum
Pontificem»[37]. S. Josemaria
comentou-o numa tertúlia do ano de
1972 com alunos do Colégio Romano,
a propósito duma pergunta dum dos
presentes sobre Sta. Catarina:
«Tenho-lhe uma devoção
extraordinária. Já sabeis que é uma
das nossas intercessoras, e tenho
uma relíquia sua em cima da mesa
do altar onde celebro a Missa.
Escrevi uma vez ao Papa atual [Paulo
VI], e dizia-lhe: tenho esta relíquia
por devoção, porque tinha tanto
amor à Igreja e ao Papa como tenho
eu. Não queria dizer que tinha mais,
porque não é verdade. Todos nós
temos o mesmo amor que Catarina
[...]. Isto é: amou a Igreja e o romano
pontífice de verdade e com obras,
como vós e como eu»[38]. A seguir,
comentava brevemente a difícil
situação do século XIV, com a



ausência do romano pontífice de
Roma durante a sua estadia em
Avinhão, os esforços eficazes dum
dos legados do Papa, o cardeal Gil de
Albornoz, para pacificar os estados
pontifícios e tornar possível o
regresso do sucessor de Pedro à sua
sede natural, realçando o papel de
Sta. Catarina, que insistiu com a sua
oração, a sua penitência e as sus
cartas, para que finalmente o Papa
voltasse para Roma.

Nestes mesmos anos, quando se
tratou de escolher uma imagem de
Sta. Catarina, o fundador da Obra
preferia a iconografia que
corresponde ao tipo da Vergine di
Fontebranda e não ao – mais
difundido – tipo da Mantellata, com o
típico hábito branco e preto da
Ordem Terceira de S. Domingos[39].
Assim, ao fazer o projeto para o
grande retábulo do santuário de
Torreciudad, a partir da primavera
de 1967, escolheu-se este tipo de



representação, quer dizer uma
donzela jovem com os atributos da
autora do Diálogo: um livro e uma
pena, símbolos da sua obra-prima, o 
Dialogo della Divina Provvidenza e da
sua condição de doutora da Igreja[40].

Em fins de 1968, S. Josemaria
ofereceu ao Instituto de Jornalismo
da Universidade de Navarra, a futura
Faculdade de Comunicação, uma
representação da Santa que
representa O casamento místico de
Sta. Catarina, do pintor Pedro
Atanasio Bocanegra[41]. Por sua vez a
representação tinha-lhe sido
oferecida em Sevilha[42]. Representa
Sta. Catarina na companhia do seu
anjo da guarda e da Sagrada
Família[43]. S. Josemaria entregou a
representação a Alfonso Nieto e a
Francisco Gómez Antón, quando
passaram nesse ano por Roma[44]. O
quadro encontra-se hoje no gabinete
do decano da Faculdade de



Comunicação da Universidade de
Navarra.

Comentários em momentos de
vida em família

Nos encontros familiares com fiéis do
Opus Dei, o fundador fazia algumas
vezes referência à Santa de Sena.
Assim, em 1973, aproveitou uma
pergunta duma aluna do Colégio
Romano de Santa Maria[45]sobre a
vocação contemplativa para indicar
o exemplo de Catarina: «Fazes muito
bem em perguntar-mo. Eu também
tenho vocação contemplativa. Trato
de estar sempre com Deus, só que a
minha cela é a rua. O que tu não
sabes é que sou muito amigo de Sta.
Catarina de Sena, por duas razões: a
segunda, porque tinha uma
linguazinha tremenda, não calava
nada. Como nos fariam falta umas
quantas Catarinas de Sena agora no
mundo! E a primeira, porque não
estava no convento, estava na rua, e



fez a sua cela interior na sua alma,
de forma que em qualquer lado em
que estivesse, não saía da cela. Este é
o caminho das almas no Opus Dei:
estar no meio da rua e estar metidas
em Deus»[46]. Na vida de Sta. Catarina
há um momento concreto em que
nasce a ideia da cela interior. Conta
Raimundo de Cápua que a família,
especialmente a mãe Mona Lapa,
tentou dissuadir Catarina da sua
decisão de viver em perpétua
castidade e dedicar-se à penitência e
à oração. Tiraram-lhe o quarto que
tinha só para ela, despediram a
rapariga de serviço e obrigaram-na a
fazer trabalhos domésticos. Foi ali,
no meio do cansaço dos trabalhos
duma casa grande com muitas
pessoas que tinha que servir, que fez,
por inspiração do Espírito Santo,
aquela cela interior, em que se podia
recolher continuamente[47]. S.
Josemaria tinha afirmado numa
carta do ano 1954: «Nós vivemos na
rua, aí temos a cela: somos



contemplativos no meio do
mundo»[48]. Noutra ocasião, durante
uma tertúlia um ano mais tarde com
o mesmo grupo de pessoas, voltou ao
exemplo da Santa de Sena,
afirmando que gostava muito dela e
explicando ao mesmo tempo a
vocação contemplativa na rua, no
meio do mundo: «Mantelates,
chamavam-lhes então. Punham uma
espécie de manto negro para se
taparem quando andavam na rua,
porque aquelas boas mulheres
passavam um bom bocado na rua.
Um longínquo precedente vosso,
porque elas queriam ser freiras sem
o serem e vós e eu temos o propósito
de não ser freiras nem frades,
porque Deus não nos chama»[49].

Assim S. Josemaria une estima e
amor pelo estado religioso em geral e
o de Sta. Catarina em particular, com
a convicção de viver a contemplação
no meio do mundo segundo um
espírito próprio, diferente do estado



religioso: «Onde quer que estejamos,
no meio do rumor da rua e dos afãs
humanos – na fábrica, na
universidade, no campo, na oficina
ou em casa –, encontrar-nos-emos em
simples contemplação filial, num
diálogo constante com Deus. Porque
tudo – pessoas, coisas, tarefas – nos
oferece a ocasião e o tema para uma
contínua conversa com Nosso
Senhor: a mesma coisa que a outras
almas, com vocação diversa, lhes
proporciona a contemplação, o
abandono do mundo – o contemptus
mundi – e o silêncio da cela ou do
deserto. A nós, meus filhos, Nosso
Senhor pede-nos só o silêncio
interior – calar as vozes do egoísmo
do homem velho –, não o silêncio do
mundo: porque o mundo não se pode
nem se deve calar para nós»[50].

Na já mencionada tertúlia de 1973,
outra pessoa perguntou se se pode
chegar a amar Nosso Senhor da
mesma maneira que se gosta dos



pais. S. Josemaria recordou
novamente o exemplo da santa:
«Penso que tu vais chegar a amá-lo
mais, sem gostar menos dos teus pais
do que gostas deles agora, e com o
mesmo coração. Tu tens dois
corações? Eu, não. Sta. Catarina de
Sena assegurava ao seu confessor
que não tinha coração, durante
muito tempo, que lho tinha levado
Nosso Senhor; e depois disse-lhe que
lho tinha devolvido, mas não o dela,
mas o de Jesus. (…) Tu também podes
amar com o Coração de Jesus, sem
necessidade disso»[51]. O fundador da
Obra faz com isto referência a uma
passagem da Legenda maior, em que
Raimundo de Cápua conta o episódio
místico, tal como Catarina lho tinha
confiado; quer dizer, que Nosso
Senhor lhe tinha tirado o coração, e
só lho tinha devolvido passado algum
tempo, ou melhor dito, tinha-lhe
dado o seu coração em vez do de
Catarina[52]. Como consequência,
sentia-se mudada, inundada de graça



de Nosso Senhor, renovada
interiormente em pureza e
humildade, como uma menina
pequena de 4 ou 5 anos, e cheia de
amor ao próximo[53].

Noutra tertúlia, de 20 de maio de
1974, o fundador da Obra voltou a
fazer referência à vida de Sta.
Catarina, e às tentações que tinha
tido que sofrer em certo momento da
sua vida. Embora tenha afastado
todas as insinuações do diabo, no
entanto, ficou desconcertada pela
violência do ataque e pelo aparente
abandono de Nosso Senhor, e disse:
«Meu Senhor, onde estáveis quando
o meu coração foi acossado por
tantas tentações? E o Senhor: “Eu
estava no teu coração”»[54].

Quando S. Josemaria fazia referência
às cartas da santa, chamava-lhe às
vezes a «grande murmuradora»[55], e
afirmava que «tinha uma língua
muito dura, falava claramente»[56],



«que dizia ao Papa umas
barbaridades e chamava aos
cardeais diabos encarnados»[57].

Conclusão

Na vida de S. Josemaria há um amor
a Sta. Catarina de Sena que tem as
raízes na sua vida de piedade já
antes da fundação da Obra e que
aumenta com o tempo. Por isso
chamava aos seus apontamentos as
Catarinas. S. Josemaria apreciava o
amor incondicional de Catarina à
Igreja e ao romano pontífice, que se
unia com uma grande valentia para
falar com clareza aos homens do seu
tempo, também às autoridades mais
elevadas, até ao Papa. Nisto, S.
Josemaria via um exemplo para si
próprio e para as suas filhas e para
os seus filhos no Opus Dei. Nos
últimos anos da sua vida, sublinhava
outros dois aspetos da vida exemplar
da santa: a união entre a vida
contemplativa e a atividade exterior,



em que se pode estar sempre com
Deus, na cela da alma; e finalmente a
unicidade do amor humano e divino,
aquele amar Deus e os homens com
um só coração, que devia ser
segundo o exemplo da Santa de Sena
o coração de Jesus, que ela tinha
recebido no acontecimento místico
da «troca de corações» do próprio
Senhor Jesus Cristo.

[1] A fonte por excelência para a vida
é a Legenda maior do confessor da
Santa, o beato Raimundo de Cápua,
O.P. (1330-1399) e a Legenda minor do
postulador da causa de canonização
de Catarina, o Beato Tommaso
Caffarini (1350-1443); há várias
edições de ambas em italiano e
castelhano que citaremos ao longo
deste trabalho. A bibliografía sobre a
vida de Sta. Catarina é muito
abundante: aqui basta indicar os dois



volumes de Johannes Jørgensen, 
Santa Catalina de Siena, Voluntad:
Madrid 1924; e a biografía de
Adriana Carlotti Oddasso, Caterina
Benincasa, in Filippo Caraffa et al.
(dir), Bibliotheca Sanctorum, Roma,
Istituto Giovanni XXIII della
Pontificia Università Lateranense −
[poi] Città Nuova, 1961-2000, vol. III,
coll.1033-1035.

[2] Umberto Meattini (a cura di), 
Caterina da Siena, Le Lettere, Milano,
Paoline, 1993. Edições em castelhano
das cartas da primeira metade do
século passado: Cartas de la Seráfica
Virgen Santa Catalina de Siena, de la
orden de predicadores, Vergara, El
Santísimo Rosario, 1910; Ernesto J.
Etcheverry (trad.),Santa Catalina de
Siena, Cartas espirituales (selección),
Buenos Aires, Emecé, 1947.

[3] Durante os anos 1305-1377 os
papas não residiram em Roma, mas
em França – a partir de 1309 em



Avinhão –. Esta situação anormal de
permanência do sucessor de Pedro
durante tanto tempo fora da sua sede
natural explica-se pelos distúrbios
nos Estados Pontifícios, e
particularmente em Roma, que
tornaram difícil, senão impossível,
que o governo da Igreja funcionasse
sem problemas. As décadas passadas
em França levaram a Igreja a um
vínculo demasiado forte com a coroa
francesa; esta tendência também se
viu reforçada pela criação
predominante de cardeais franceses,
que por sua vez elegeram papas
franceses. A dependência de França,
um longo conflito com o imperador
Luis de Baviera e com alguns dos
franciscanos devido à disputa sobre a
pobreza, a criação do sistema fiscal
da cúria para compensar dalguma
maneira a falta de ingressos dos
Estados Papais, etc., fez com que a
permanência do papado em Avinhão
fosse julgada negativamente entre os
contemporâneos e as gerações



posteriores. Quanto mais durava esta
situação, mais crescia o coro de vozes
críticas: Petrarca, o imperador Carlos
IV, Brígida da Suécia, Catarina de
Sena e outros rogavam aos Papas que
voltassem para a Cidade Eterna. Os
apelos foram finalmente ouvidos, e
depois do legado papal do cardeal
espanhol Gil de Albornoz nos anos
1353-1357, que conseguiu pacificar
pelo menos uma boa parte dos
Estados Pontifícios, Urbano VI
regressou em 1370, numa primeira
tentativa falhada, a Roma, e
finalmente Gregório XI pôde
estabelecer a sua residência em
Roma. No entanto, o regresso a Roma
foi rejeitado pelos cardeais franceses
que poucos meses depois elegeram
um deles como Papa, iniciando assim
o Cisma do Ocidente, que duraria até
1417 (cf. Vicente Ángel Palenzula, El
cisma de Occidente, Madrid, Rialp
1982, pp. 25-92).



[4] Il Dialogo della Divina
Provvidenza, Siena, Cantagalli, 1998.
Edições em castelhano: Ángel Morta
(Introd., trad. e notas),Obras de santa
Catalina de Siena. El Diálogo, Madrid,
La Editorial Católica, 1955 (= BAC
143); El Diálogo, Madrid, Rialp, 1956
(= Colección Nebli 5).

[5] S. Josemaría, Apuntes íntimos, n.
1862, Roma, 14-VI-1948 cit. en Andrés
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, Vol. I: ¡Señor, que vea!,
Rialp: Madrid 1997, p. 338. As
anotações dos seus Apuntes íntimos
nas Catarinas escritas em cadernos
começaram em 1928. No entanto,
nem o primeiro dos cadernos, nem
outras notas soltas se conservaram,
porque o fundador da Obra os
queimou. As Catarinas mais antigas
encontram-se no segundo caderno de
Apuntes, que começa em março de
1930 (cf. Ibid. pp. 337-347; San
Josemaría, Camino. Edición crítico-
histórica preparada por Pedro



Rodríguez, Madrid, Instituto
Historico Josemaría Escrivá – Rialp,
2004, p. 23.

[6] cf. Vázquez de Prada I, p. 338.

[7] Carta de 9-I-1932, n. 73 (AGP, ser.
A.3., leg. 91, carp. 3, exp.1; Vázquez
de Prada I, p. 338).

[8] Carta de 29-IX-1957, n. 49 (AGP,
ser. 3., leg. 94, carp. 1, exp. 3).

[9] Carta de 15-VIII-1964, n. 3 (AGP
ser. A.3, leg. 93, carp. 3, exp. 3).

[10] S. Josemaria, Amar a la Iglesia,
Madrid, Palabra, 1986, p. 28.

[11] S. Josemaria, Amar a la Iglesia,
Madrid, Palabra, 1986, p. 68. O texto
citado encontra-se em: Sta. Catarina
de Sena, El Diálogo, cap. 116. Para
este texto S. Josemaria não usa a
edição de Ángel Morta, Madrid 1955
(= BAC 143). Também não usou a
edição de Rialp, Madrid, 1956.



Provavelmente a citação é da edição 
Catalina de Siena, Libro de la Divina
Doctrina vulgarmente llamado «El
Diálogo», Ávila, Senén Martín, 1925.
607 pp.

[12] S. Josemaria, Camino, edición
crítico-histórica preparada por P.
Rodríguez, Madrid 2002, ponto 67,
pp. 279-80. Como explica Rodríguez:
Este modo de expressão – os
sacerdotes meus Cristos (que procede
do salmo 105) – foi tornado célebre
por Sta. Catarina: «São os meus
ungidos e chamo-lhes os meus Cristos
porque os coloquei para que me
administrassem a vós» (Diálogo 113)
e «Estes são os meus ungidos; por isto
disse na Escritura: não toqueis nos
meus Cristos» (Diálogo, 115).

[13] Rodríguez indica os pontos de 
Caminho: 85, sobre a relação entre a
oração vocal e mental (cf. ed. crít. pp.
294-95); 126, sobre a gula como
vanguarda da impureza (cf. ed. crít.



pp. 327-27); 183, sobre a guarda da
vista e do coração (cf. ed. crít. pp.
373-74); e 258, sobre as visitas que
Nosso Senhor faz à alma (cf. ed. crít.
pp. 431-32).

[14] Homilia Cristo presente nos
cristãos, pronunciada em 26-III-1967,
Domingo de Ressurreição, em S.
Josemaria, Cristo que passa, n 105.

[15] Ibid., n 183.

[16] S. Josemaria, Apuntes íntimos n.
217, 218 (cit. en Vázquez de Prada, El
Fundador… Vol. I, p. 381; cf.
Rodríguez, ed. crít. p. 473). Numa
entrevista o fundador doOpus Dei
comentava: «Desde há imensos anos,
desde a própria data fundacional do
Opus Dei, meditei e fiz meditar umas
palavras de Cristo que nos relata S.
João: Et ego, si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum (Jn 12, 32).
Cristo, morrendo na Cruz, atrai a si a
Criação inteira, e, em seu nome, os
cristãos, trabalhando no meio do



mundo, hão de reconciliar todas as
coisas com Deus, colocando Cristo no
cume de todas as atividades
humanas» (Entrevistas a S.
Josemaria, 59). Cf. P. Rodríguez, «A
exaltação de Cristo na Cruz. João
12,32 na experiência espiritual do
Beato Josemaria Escrivá de
Balaguer», em Gonzalo Aranda Pérez
– Claudio Basevi – Juan Chapa Prado
(eds.), Biblia, exégesis y cultura:
estudios en honor del prof. D. José
María Casciaro, Pamplona, Eunsa,
1994, pp. 573-601.

[17] cf. O Diálogo, cap. 26.

[18] «Na opinião pública», Recuerdos
de nuestro Padre, p. 398, AGP,
Biblioteca, P21.

[19] Jesús Gil Sáenz, La biblioteca de
trabajo de san Josemaria Escrivá de
Balaguer en Roma, EDUSC, Roma,
2015.



[20] Santa Catarina De Sena, 
Diálogos, Madrid, Andrés García de
la Iglesia, 1668; Ángel Morta (Introd.,
trad. e notas), Obras de Santa
Catalina de Siena, El Diálogo, La
Editorial Católica, 1955; Santa
Catalina de Siena, El Diálogo, Madrid,
Rialp, 1956.

[21] Il Dialogo di S. Caterina da Siena
dettato in volgare dalla medesima
essendo rapita in eccesso ed
astrazione di mente. Trattato della
Divina Provvidenza, Roma, Tipografia
in Piazza di Monte Citorio, 1866 (= Le
opere di Santa Caterina da Siena III).

[22] Johannes Jørgensen, Santa
Catalina de Siena, Buenos Aires,
Editorial Difusión, 1943? (o original: 
Den hellige Katerina af Siena,
København, Gyldendalal, 1915).
Jørgensen (1866-1956) é um escritor
dinamarquês, que se converteu à
Igreja católica em 1894 e, como
resultado duma peregrinação a Assis,



decidiu dedicar o seu talento de
escritor em boa parte à realização de
biografias de santos como Francisco
de Assis, Brígida da Suécia, Catarina
de Sena e outros. Os livros tiveram
bom acolhimento e difusão em
diferentes línguas.

[23] Assim se entende, que, quando
se tratou de fixar o programa
iconográfico do sacrário do oratório
de Pentecostes em Villa Tevere entre
1954 e 1956, só se colocassem quatro
intercessores. São pequenas estátuas
de prata em quatro nichos à volta do
sacrário em forma de relicário
circular (cf. Vázquez de Prada, El
Fundador… Vol. III, pp. 306-307; 
Crónica, março 1997, 26-32, AGP,
Biblioteca, P01). O altar dos santos
intercessores, colocado por trás
duma grade na Aula de Villa Tevere,
também foi concebido sem Sta.
Catarina (cf. a descrição em Crónica,
Maio 1960, pp. 63-67 e Fevereiro
1962, p. 48-49, AGP, Biblioteca, P01).



Pode dizer-se o mesmo a respeito
dum oratório de Villa delle Rose em
Castelgandolfo, onde se puseram
pequenos relicários com relíquias
dos Santos Nicolau de Bari, Tomás
Moro, Pio X e João Maria Vianney.

[24] Carta a Florencio Sánchez Bella,
10-V-1964 (AGP, ser. A.3.4., leg. 280,
carp. 4; cit. em Vázquez de Prada III,
p. 532).

[25] A Santa tinha sido declarada
padroeira de Itália por Pio XII. João
XXIII dispôs que em Itália se
celebrasse a festa de Sta. Catarina –
como a de S. Francisco de Assis–
como festa do grau de I classe (cf. 
Communicatio da S. Congregação dos
Ritos de 5 de agosto de 1961, AAS 53
[1961], p. 630).

[26] Apontamentos tomados numa
tertúlia, 30 de abril de 1964, Crónica,
maio 1964, pp. 61-62, AGP, Biblioteca,
P01.



[27] Audiência geral de 29 de abril de
1964 (recorde-se que a festa de Sta.
Catarina se celebrava então em 30 de
abril), L’Osservatore Romano de 30
abril 1964. A tradução é nossa.

[28] Testemunho de José Luis Illanes,
AGP, ser. A.5, 220-1-8.

[29] S. João XXIII, Carta Hoc anno ao
Mestre Geral dos Dominicanos,
Michael Browne, 20-VII-1961, AAS 53
(1961), pp. 555-557.

[30] Cartotti Oddasso, Caterina
Benincasa, p. 1033. O culto da Santa
de Sena ainda recebeu um último
incremento: em 15 de outubro de
1967, Paulo VI anunciou a sua
intenção de conferir a Sta. Catarina
juntamente com Sta. Teresa de Ávila
o título de doutora da Igreja. Desde o
momento do primeiro anúncio até à
proclamação efetiva ainda passaram
três anos, até que o Romano Pontífice
declarou solenemente as duas
doutoras da Igreja na Basílica



Vaticana, em 8 de outubro de 1970
(cf. G. Cavallini, Caterina da Siena,
BSS, Appendice 1, col. 284-290).

[31] cf. «Na opinião pública», 
Recordações do nosso Padre, pp.
391-401, AGP, Biblioteca, P21.

[32] cf. Ibid., 393.

[33] Ibid., 398.

[34] Carta de Josemaria Escrivá ao
Papa Paulo VI, 14 de junho de 1964,
n. 1 (AGP, ser. A.3.4., leg. 281, carp. 1;
cf. Vázquez de Prada III, pp. 534-536).

[35] Há uma pequena nota
manuscrita de S. Josemaria no verso
do certificado de autenticidade
conservado em Villa Tevere que diz:
«Está na arqueta do oratório do
Padre. Enviou-ma, através de Álvaro,
o P. Aniceto, geral dos dominicanos.
Roma, 23-10-64». O mestre geral dos
dominicanos foi de 1962 a 1974
Aniceto Fernández Alonso (†1981).



Tarcisio M. Piccari era então
postulador geral das causas de
canonização da Ordem Dominicana.

[36] O certificado de autenticidade
está datado em 9 outubro de 1964 e
conserva-se também em Villa Tevere.
No verso do certificado de
autenticidade encontra-se também
neste caso uma breve nota
manuscrita de S. Josemaria: «Esta
relíquia está dentro da arqueta, que
já guarda outra da mesma santa,
sobre a mesa do altar do oratório do
Padre. Roma, 13 out. 1964. Mariano».
Outra nota manuscrita conservada
com os certificados de autenticidade,
escrita em italiano com letra
diferente, diz: «Lamentavelmente
não há partes do corpo da Santa
além da cabeça que se venera num
relicário na igreja de S. Domingos em
Sena e do resto do corpo, que está
debaixo do altar-mor de Santa Maria
sopra Minerva em Roma – Além
desses sagrados restos, a única



relíquia autêntica valiosa é este
fragmento do véu da Santa,
conservado pelo arcebispo de Sena».
A tradução é nossa.

[37] cf. Ana Sastre, Tiempo de
caminar. Semblanza de Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Madrid, Rialp, 1989, p. 488.

[38] Apontamentos dum encontro de
família, 23 de outubro de 1972, AGP,
ser. A.4.

[39] cf. Werner Pleister, Katherina
(Caterina) von Siena, en Engelbert
Kirschbaum (Begr.) – Wolfgang
Braunfels (Hrsg.), Lexikon der
christlichen Ikonographie, Freiburg
im Breisgau, Herder, 1968-1976, vol.
VII, coll. 300-306.

[40] cf. Manuel González-Simancas
Lacasa, Un retablo de alabastro en
pleno siglo XX, em Manuel Gómez
Leira – Manuel Garrido González
(eds.), Torreciudad, Madrid, Rialp,



2003, pp. 165-190. O escultor do
retábulo, Juan Mayné Torras,
publicou um extenso artigo sobre a
sua obra: Retablo, em Ibid., pp.
191-214. Na p. 209 oferece-se uma
reprodução da imagem de Sta.
Catarina: a estátua está colocada
sobre um capitel adornado com
patos, no lado direito do retábulo
(Crónica, 1990, pp. 380-389, AGP,
Biblioteca, P01).

[41] Pedro Anastasio Bocanegra
(Granada 12-V-1638 – Granada, 1689);
cf. Alfonso E. Pérez Sánchez, Pintura
Barroca en España, 1600-1750,
Madrid, Cátedra, 1992.

[42] Carlos Barrera Del Barrio, San
Josemaría de Balaguer y el Instituto
de Periodismo de la Universidad de
Navarra, SetD 2 (2008), pp. 245-246.

[43] Testemunho de Alfonso Nieto
Tamargo, Islabe, 15 de agosto de
1975, AGP, ser. A.5, 230-02-12 «No
gabinete do decano da Faculdade de



Ciências da Informação da
Universidade de Navarra, há um
quadro que tem como tema o
casamento místico de Sta. Catarina
de Sena. Esse quadro foi oferecido
pelo Padre. Recordo que, no ano de
1968, durante uma estada do Padre
em Pamplona, me telefonaram para
ir ao Colegio Mayor Aralar. Na sala
da direção do Colegio Mayor, durante
uns momentos de conversa com o
Padre, contei-lhe alguns episódios e
pormenores do trabalho que se fazia
no então Instituto de Jornalismo da
Universidade de Navarra. Com o
Padre estava o Pe. Álvaro [del
Portillo], o Pe. Javier [Echevarría] e o
Pe. Florencio [Sánchez Bella]. Depois
de contar ao Padre um pormenor do
trabalho apostólico que se fazia,
disse-nos que nos ia enviar, como
presente especial, um quadro de Sta.
Catarina de Sena. E indicou-me
concretamente: quando te
perguntarem porque é que o Padre
vos ofereceu esse quadro, diz que foi



para recordar aos jornalistas a
obrigação de escrever e defender a
verdade; assim fez Sta. Catarina de
Sena, que não tinha “papas na
língua” e, com caridade, disse
sempre a verdade a todos …, até ao
próprio Papa».

[44] «Surpreendeu-nos com um
presente: o quadro de Sta. Catarina
[...] para que – esclareceu –
seguíssemos o seu exemplo e
ensinássemos os alunos a fazê-lo,
dizendo sempre que fosse necessário
verdades como punhos, com firmeza
e claramente, mas com caridade e
compreensão»: Francisco Gómez
Antón, Desmemorias, Pamplona,
Eunsa, 2002, pp. 78-79; cf. Barrera, 
Josemaría Escrivá, p. 246).

[45] Sobre os começos deste centro
internacional de formação, cf. María
Isabel Montero Casado De Amezúa, 
L’avvio del Collegio Romano di Santa
Maria, SetD 7 (2013), pp. 259-319.



[46] Apontamentos dum encontro de
família, 21-IV-1973, Noticias, 1973, p.
434, AGP, Biblioteca, P02. (Noticias
1973, p. 434).

[47] cf. Raimondo Da Capua, Santa
Caterina da Siena, Legenda maior,
Siena, Cantagalli: Siena, 1998 (rist.
della 5a edizione riveduta 1969), cap.
49, p. 62. Raimundo acrescenta que a
santa lhe dava o conselho de
proceder da mesma maneira quando
ele próprio tivesse uns encargos
muito exigentes: «Recordo [...] que,
quando me encontrava oprimido
pelas ocupações, ou quando tinha
que fazer uma viagem, me advertia
repetindo-me: “Faz uma cela na tua
mente, de que não possas sair
nunca”»: Ibid., pp. 62-63. A tradução
é nossa.

[48] Carta de 31-V-1954, n. 7 § 2,
citada por Manuel Belda,
«Contemplativos en medio del
mundo», Romana. Bolletino della



Santa Croce e Opus Dei 14 (1998), p.
327. cf. também José Luis Illanes, La
santificación del trabajo. El trabajo en
la historia de la espiritualidad,
Madrid, Palabra, 2001, p. 125, que
também aduz este texto entre outras
citações: «Almas contemplativas no
meio do mundo: isso são os meus
filhos no Opus Dei, isso tendes de ser
sempre para assegurar a vossa
perseverança, a vossa fidelidade à
vocação recebida. E em cada instante
do nosso dia, podemos exclamar
sinceramente: “loquere, Domine, quia
audit servus tuus” (1 S 3,9); fala,
Senhor, que o teu servo escuta. Onde
quer que estejamos, no meio do
rumor da rua e dos afãs humanos –
na fábrica, na universidade, no
campo, na oficina ou em casa –,
encontrar-nos-emos em simples
contemplação filial, num constante
diálogo com Deus» (Carta de 11 de
março de 1940, n. 15).



[49] Apontamentos dum encontro de
família, 24-V-1975, AGP, ser. A.4.

[50] S. Josemaria, Carta de 11 de
março de 1940, n. 15.

[51] Apontamentos dum encontro de
família, 24-V-1975, AGP, ser. A.4.

[52] Segundo os relatos, o episódio
tem de se situar em julho 1370: «Uma
vez, enquanto orava com mais fervor
ao Senhor, disse-lhe com o profeta:
“Cria em mim, meu Deus, um
coração puro, e renova no meu
interior um espírito firme” (Sl 50, 12),
e pediu-lhe insistentemente que lhe
tirasse o coração e a vontade. Ele
consolou-a com esta visão: pareceu-
lhe que o eterno Esposo tinha vindo
como sempre visitá-la, lhe tinha
aberto o peito pelo lado esquerdo e
lhe tinha tirado o coração. E tudo isto
coincidiu tão perfeitamente com o
que Catarina sentia no seu interior,
que quando se foi confessar disse ao
confessor que o seu coração já não



estava no seu peito. O confessor, no
entanto, encolheu os ombros perante
esta forma de se exprimir, e a
brincar, de certo modo censurou-a
por se exprimir dessa forma. Mas ela
confirmou o que tinha dito: “Na
verdade, Padre, por muito que possa
saber e sentir, parece-me que não
tenho coração, porque Nosso Senhor
me apareceu, me abriu o peito pelo
lado esquerdo, pegou no meu
coração e foi-se embora”. O confessor
recordou-lhe que é impossível viver
sem o coração, mas Catarina
respondeu que nada é impossível
para o Senhor, e que estava
convencida de que já não tinha o
coração. Assim, durante um tempo
insistiu em repetir que vivia sem o
coração. – Um dia estava na capela
da igreja dos frades Pregadores de
Sena, onde se reuniam as irmãs da
Penitência de S. Domingos. As outras
tinham ido embora, mas ela tinha
ficado ali para rezar e teve um
êxtase. Finalmente recuperou e



levantou-se para ir para casa. Uma
luz do céu envolveu-a de repente, e
na luz apareceu-lhe Nosso Senhor,
que tinha nas suas mãos santas um
coração humano, vermelho e
brilhante. Embora ao aparecer o
Autor da luz, ela tivesse caído toda a
tremer no chão, Nosso Senhor
aproximou-se dela, abriu-lhe de novo
o peito pelo lado esquerdo, e
introduzindo o mesmo coração que
tinha nas mãos, disse-lhe:
“Queridíssima menina, como no
outro dia levei o teu coração, agora
dou-te o meu, com que viverás
sempre”. Dito isto, fechou a abertura
que tinha feito no seu lado, e como
sinal do milagre, ficou uma cicatriz
nessa parte do corpo, como as suas
companheiras, que a puderam ver,
me disseram a mim e a outros.
Quando quis saber a verdade acerca
do sucedido, ela própria se viu
obrigada a confessar-ma, e
acrescentou que desde esse momento
já não podia dizer: “Senhor, entrego-



te o meu coração”»: Legenda maior,
cap. 6, nn. 179-180, pp. 198-199; cf.
Jørgensen, Santa Catalina de Siena,
pp. 142-144. A tradução é nossa.

[53] A santa, dirigindo-se ao seu
confessor, naquele momento, Frei
Tommaso della Fonte, dizia: «A
minha mente está cheia de tanta
alegria e felicidade que me espanta o
facto de que a minha alma
permaneça no meu corpo». E
acrescentou: «Este ardor gera na
minha mente uma verdadeira
renovação da pureza e da
humildade, tanto que parece que
volto à idade de quatro ou cinco
anos. Daí que seja tal o meu amor ao
próximo, que por ele estaria disposta
a enfrentar a morte com alegria e
grande felicidade de coração» (Ibid.,
p. 182). A legenda minor recolhe o
mesmo acontecimento na parte II,
cap. VI, pp. 90-91. A tradução é nossa.



[54] Legenda maior, 110, cf.
Jørgensen 58-60.

[55] Apontamentos dum encontro de
família, 26-VI-1974, AGP, ser. A.4.

[56] Apontamentos dum encontro de
família, 28-IV-1974, AGP, ser. A.4.

[57] Tertúlia, 11-II-1962, AGP, ser. A.4.

Johannes Grohe

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/santa-catarina-
de-sena/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/santa-catarina-de-sena/
https://opusdei.org/pt-pt/article/santa-catarina-de-sena/
https://opusdei.org/pt-pt/article/santa-catarina-de-sena/

	Santa Catarina de Sena, intercessora do Opus Dei

