
opusdei.org

"Sal, luz e
fermento". A tarefa
dos leigos na missão
da Igreja

O encargo que um punhado de
homens recebeu no Monte das
Oliveiras, perto de Jerusalém,
numa manhã primaveril nos
anos 30 da nossa era, tinha
todas as caraterísticas de uma
“missão impossível”.

20/04/2018

Os cristãos da primeira hora, os que
conviveram com Jesus e com os



Apóstolos ou pertenceram às
gerações seguintes, estavam
conscientes de sua missão de
vivificar com a sua fé todas as
atividades que realizavam. Com
palavras de Tertuliano: “O que é a
alma para o corpo, assim são os
cristãos para o mundo”. São
Josemaria, comenta D. Álvaro del
Portillo neste artigo, recordou
incansavelmente na pregação que “É
dever de todos e de cada um dos
batizados colaborar ativamente na
transmissão da palavra que Jesus
pregou aos homens de todos os
tempos”.

O encargo que um punhado de
homens recebeu no Monte das
Oliveiras, perto de Jerusalém, numa
manhã primaveril nos anos 30 da
nossa era, tinha todas as
características de uma “missão
impossível”.



Recebereis a virtude do Espírito Santo
que descerá sobre vós e sereis minhas
testemunhas em Jerusalém, em toda a
Judeia, na Samaria e até aos confins
do mundo (At 1, 8). As últimas
palavras pronunciadas por Cristo
antes da Ascensão pareciam uma
loucura. Num pequeno recanto
esquecido do Império Romano, uns
homens simples – nem ricos, nem
sábios, nem influentes – tinham de
levar a todo o mundo a mensagem de
um justiçado.

Menos de trezentos anos depois, uma
grande parte do mundo romano
tinha -se convertido ao Cristianismo.
A doutrina do Crucificado vencera as
perseguições dos poderosos, o
desprezo dos sábios, a resistência às
exigências morais que contrariavam
as paixões. E, apesar das vicissitudes
da História, ainda hoje o
Cristianismo continua a ser a maior
força espiritual da humanidade. Só a
graça de Deus o pode explicar.



Porque a graça atuou através de
alguns homens que se sabiam
investidos de uma missão e a
cumpriram.

Cristo não apresentou aos seus
discípulos esta tarefa como uma
possibilidade, mas como um
“mandato imperativo”. Assim lemos
em São Marcos: Ide por todo o mundo
e pregai o Evangelho a toda a
criatura. Quem crer e for batizado
será salvo; mas quem não crer, será
condenado (Mc 16, 15-16). E São
Mateus recolhe as seguintes palavras
de Cristo: Ide, pois, e ensinai a todas
as gentes batizando-as em nome do
Pai, do Filho e do Espírito Santo,
ensinando-as a cumprir todas as
coisas que vos mandei. Eu estarei
convosco todos os dias até o fim do
mundo (Mt 28, 19-20). São palavras
que trazem à nossa memória as
pronunciadas por Cristo na Última
Ceia – como Tu Me enviaste ao
mundo, assim Eu os enviei ao mundo



(Jo 17, 18) - e o Concílio Vaticano II
fez delas o seguinte comentário:
“Este mandato solene de Cristo de
anunciar a verdade salvadora, a
Igreja recebeu-o dos Apóstolos, com a
missão de o levar até aos confins da
terra”[1].

Tarefa de todos

Quando se fala de missão da Igreja
corre-se o risco de pensar que se
trata dos que falam do altar. Mas a
missão que Cristo entrega aos seus
discípulos tem de ser realizada por
todos os que constituem a Igreja.
Todos têm, cada um de acordo com a
sua condição, de cooperar de modo
unânime na tarefa comum[2]. “A
vocação cristã” – precisa o Concílio
Vaticano II – “é, pela sua própria
natureza, a vocação ao apostolado
(…)”. Há diversidade de funções na
Igreja, mas uma única missão. Cristo
destinou aos Apóstolos e aos seus
sucessores o ministério de ensinar,



de santificar e de governar em seu
próprio nome e autoridade. Mas os
leigos, ao participarem da função
sacerdotal, profética e real de Cristo,
cumprem no mundo a sua função
específica dentro da missão de todo o
povo de Deus”[3]. Todo o cristão é,
pelo Batismo, assimilado a Cristo e
participa da sua missão redentora. É
dever de todos e de cada um dos
batizados colaborar ativamente na
transmissão da palavra que Jesus
pregou aos homens de todos os
tempos. A dimensão apostólica da
vocação cristã esteve sempre
presente na vida da Igreja; mas
houve um longo período em que a
realização dessa missão salvadora
parecia estar reservada a uns poucos
cristãos; o resto, os outros, eram
apenas sujeitos passivos dessa
missão. O Concílio Vaticano II
procurou neste campo um retorno
aos princípios, sublinhando a
universalidade da chamada ao
apostolado, que constitui não só uma



possibilidade entre outras, mas um
autêntico dever: “Foi imposta,
portanto, a todos os fiéis, a gloriosa
tarefa de se esforçarem para que a
mensagem divina da salvação seja
conhecida e aceite por todos os
homens de qualquer lugar da
terra”[4].

Onde só os leigos chegam

Mas aos leigos corresponde alguma
parcela concreta dessa missão? O
Concílio Vaticano II já tinha dado
algumas orientações precisas. Os
fiéis correntes – lê-se na Constituição 
Lumen Gentium - “são chamados por
Deus para contribuir, como
fermento, para a santificação do
mundo, no exercício das suas tarefas,
guiados pelo espírito evangélico e,
assim, manifestam Cristo aos que
com eles convivem, principalmente
com o testemunho de sua vida e com
o fulgor de sua fé, esperança e
caridade”[5]. E mais adiante: “Os



leigos estão particularmente
chamados a tornar presente e
operante a Igreja nos lugares e
condições onde ela não pode ser sal
da terra senão através deles”[6].
Quer dizer que, num hospital, a
Igreja não está presente só pelo
capelão: também atua através dos
fiéis que, como médicos e
enfermeiros, procuram prestar um
bom serviço profissional e uma
esmerada atenção humana aos
doentes. Num bairro, a igreja será
sempre um ponto de referência
indispensável, mas o único modo de
chegar aos que não a frequentam
será através de outras famílias.

A Exortação Apostólica Christifideles
Laici, recolhendo o trabalho
realizado no Sínodo de 1987,
aprofundou esta doutrina. Referindo-
se à missão dos leigos, o Papa
recordava os perigos que se
poderiam encontrar ao procurar
defini-la: “a tentação de mostrar um



exclusivo interesse pelos serviços e
tarefas eclesiais, de forma a
chegarem frequentemente a uma
concreta abdicação das suas
responsabilidades específicas no
mundo profissional, social,
económico, cultural e político; e a
tentação de legitimar a indevida
separação entre a fé e a vida, entre a
aceitação do Evangelho e a ação
concreta nas mais variadas
realidades temporais e terrenas”[7].
Perante estes dois extremos, o Papa
advertia que o que distingue os leigos
é “a índole secular”, pois Deus
chamou-os para que “se santifiquem
no matrimónio ou no celibato, na
família, na profissão e nas várias
atividades sociais”[8].

Deste modo, o Sínodo procurou
evitar o duplo risco apontado pelo
Papa: ao estimular a tarefa dos leigos
nos assuntos temporais, sobressaía a
tentação de um recuo nas estruturas
da Igreja perante uma sociedade



hostil ou indiferente; e, ao pedir uma
forte coerência entre fé e a vida, quer
impedir a dissolução da identidade
cristã. Ora, para ser sal da terra, é
necessário estar no mundo, mas
também não se tornar insípido.

A missão específica dos leigos fica
assim descrita: trata-se de levar a
mensagem de Cristo a todas as
realidades terrenas – a família, a
profissão, as atividades sociais… - e,
com a ajuda da graça, convertê-las
em ocasiões de encontro de Deus
com os homens.

Os primeiros cristãos

No entanto, não corresponderia à
realidade se se considerasse tudo o
que até agora foi exposto como uma
novidade posterior ao Concílio
Vaticano II. Os cristãos da primeira
hora, os que conviveram com Jesus e
com os Apóstolos ou pertenceram às
gerações seguintes, estavam
conscientes da sua missão. A



conversão levava-os a um maior
empenho no cumprimento dos
deveres que correspondia à sua
posição no mundo. Tertuliano, por
exemplo, escreve: “Vivemos como os
outros homens; não passamos sem a
praça, o talho, os banhos, as lojas, os
alfaiates, as hospedarias, as feiras e
tantos outros comércios. Convosco
também navegamos, convosco somos
soldados, lavramos o campo,
dedicamo-nos ao comércio,
exercitamos os nossos ofícios e
expomos para vosso uso as nossas
obras”[9].

E num venerável documento da
antiguidade cristã lemos: “Os cristãos
não se distinguem dos outros
homens pela sua terra, nem pelo seu
falar, nem pelos seus costumes:
porque não habitam em cidades
exclusivamente suas, nem falam uma
língua estranha, nem levam um
gênero de vida diferente dos



restantes (…). Habitam em cidades
gregas ou bárbaras, de acordo

com a sorte de cada um e adaptando-
se à forma de vestir, de comer, e ao
modo de vida, aos usos e costumes do
país, com uma conduta peculiar que
é admirável e, segundo declaração de
todos, surpreendente”[10]. O que
pouco mais adiante se escreve nesse
documento, far-nos-á compreender
que, permanecendo no seu lugar, os
primeiros cristãos tinham mudado
notavelmente de conduta. “Casam-se
como todos; como todos, têm filhos,
mas não abandonam os que nascem
(…), estão na carne, mas não vivem
segundo a carne, passam o tempo na
terra, mas têm a sua cidadania no
Céu. Obedecem às leis estabelecidas,
mas com a sua vida superam as leis
(…). Para dizê-lo brevemente, o que é
a alma para o corpo, assim são os
cristãos para o mundo”[11].



Como consequência dessa atitude e
da sua zelosa atividade apostólica, o
cristianismo estendeu-se, em pouco
tempo, de um modo assombroso:
indubitavelmente aqueles nossos
irmãos contavam com a graça de
Deus, mas além dela, sabemos que a
sua resposta foi sempre heroica: não
só perante o tormento, mas também
em todos os momentos da vida. Não
estranha, portanto, que o próprio
Tertuliano pudesse escrever: “Somos
de ontem e já enchemos o mundo e
todas as vossas coisas: as cidades, as
ilhas, os povoados, as vilas, as
aldeias, o exército, o palácio, o
senado, os tribunais. Só os vossos
templos vos deixámos”[12].

O espírito do Opus Dei

Permitam-me agora uma digressão
que me parece justa. A chamada
universal à santidade e ao
apostolado, tão clara nos primeiros
cristãos e recordada pelo último



Concílio[13], é uma das realidades
que está na base do espírito do Opus
Dei. Desde 1928 o seu Fundador,
(proclamado Beato por João Paulo II
no dia 17 de maio de 1992*), não
cessou de repetir que a santidade e o
apostolado eram um direito e um
dever de todo o batizado. Assim, por
exemplo, escrevia em 1934: “Tens
obrigação de santificar-te. - Tu
também. - Alguém pensa, por acaso,
que é tarefa exclusiva de sacerdotes
e religiosos? A todos, sem exceção,
disse o Senhor: “Sede perfeitos, como
meu Pai Celestial é perfeito”[14]. E,
referindo-se ao apostolado, escreve:
“‘Vim trazer fogo à terra, e que quero
senão que arda?’ - E bem vês: quase
tudo está apagado...Não te animas a
propagar o incêndio?”[15].

Neste campo pode-se, portanto,
justamente considerar Josemaria
Escrivá como pioneiro dos
ensinamentos do Concílio Vaticano.
Afirmava-o claramente o Cardeal



Polleti no Decreto de Introdução da
Causa de Beatificação do Fundador
do Opus Dei, com as seguintes
palavras: “Por haver proclamado a
vocação universal à santidade, desde
que fundou o Opus Dei em 1928,
Josemaria Escrivá foi unanimemente
reconhecido como um precursor do
Concílio, precisamente no que
constitui o núcleo fundamental do
seu magistério, tão fecundo para a
vida da Igreja”[16].

Com o exemplo e com a palavra

Num mundo cada vez mais
materializado, o trabalho do cristão
do século XX assemelha-se ao que
tiveram de realizar os primeiros
discípulos de Cristo. Como eles, terão
de transmitir a Boa Nova com o seu
exemplo e com a sua palavra.

Nunca poderemos conhecer
completamente nesta vida os efeitos
da nossa atuação nas pessoas que
estiveram à nossa volta. Há uma



primeira e essencial obrigação para
qualquer cristão: atuar de acordo
com a sua fé, ser coerente com a
doutrina que professa. Vós sois a luz
do mundo. Não pode ocultar-se uma
cidade situada sobre um monte; nem
se acende uma candeia para a colocar
debaixo do alqueire, mas no
candelabro, a fim de que dê luz a
todos os que estão em casa. Assim
brilhe a vossa luz diante dos homens,
para que, vendo as vossas boas obras,
glorifiquem o vosso Pai que está nos
Céus (Mt 5, 14-16).

Não obstante, o exemplo não chega.
“Este apostolado não consiste só no
testemunho de vida. O verdadeiro
apóstolo procura ocasiões para
anunciar Cristo com a sua palavra,
quer aos não crentes, para os levar à
fé; quer aos fiéis, para os instruir,
confirmá-los e estimulá-los a um
maior fervor de vida”[17].



Isto não é uma questão para
“especialistas”. O Concílio Vaticano II
lembrou a obrigação que os leigos
têm de fazer apostolado
individualmente. “O apostolado
individual, que deriva com
abundância da fonte de uma vida
verdadeiramente cristã (cf. Jo 4, 14) é
origem e condição de todo o
apostolado dos leigos, mesmo do
apostolado associado, nem nada o
pode substituir.

A este apostolado, sempre e em toda
a parte proveitoso e, em certas
circunstâncias, o único conveniente e
possível, são chamados e, por isso,
obrigados, todos os leigos, de
qualquer condição, ainda que não se
lhes proporcione ocasião ou
possibilidade de cooperar nas
associações”[18].

As ocasiões em que esse apostolado
pode ser concretizado são
inumeráveis: na realidade, toda a



vida tem de ser um contínuo
apostolado. Gostaria de centrar-me
em duas das circunstâncias que
constituem os eixos da vida da
maioria das pessoas: o trabalho e a
família.

Através do trabalho profissional

Entre os diversos motivos que fazem
os homens relacionar-se e
estabelecer amizades, encontra-se,
sem lugar para dúvidas, o exercício
da sua profissão. Poderia parecer
que o âmbito do apostolado é
reduzido, mas não se deve esquecer
que, normalmente, é aí que se
estabelecem relações profundas de
confiança, e, em muitas ocasiões,
permitirão ajudar de forma decisiva
as pessoas com quem agora se
relacionam.

Alguns trabalhos – penso, por
exemplo, nos relacionados com a
docência ou com os meios de
comunicação social – constituem



uma oportunidade de transmitir
ideias a centenas de milhares de
pessoas. Mas seria um erro pensar
que só essas pessoas podem ter
ocasião de apostolado; em qualquer
ocupação, em qualquer
circunstância, o cristão deve ajudar a
que os outros deem um sentido
cristão à sua vida. Em geral, não será
necessário fazer grandes discursos,
mas somente realizar o que o
Fundador do Opus Dei chamava
“apostolado de amizade e
confidência” e que descrevia nos
seguintes termos: “Essas palavras
que tão a tempo deixas cair ao
ouvido do amigo que vacila; a
conversa orientadora que soubeste
provocar oportunamente; e o
conselho profissional que melhora o
seu trabalho universitário; e a
discreta indiscrição que te faz
sugerir-lhe imprevistos horizontes de
zelo... Tudo isso é ‘apostolado da
confidência’”[19].



Este empenho converte-se em
interesse real por cada pessoa e
orienta-se normalmente na conversa
pessoal dos amigos. “O apostolado
cristão - e refiro-me agora,
especificamente, ao apostolado de
um simples cristão, ao de um homem
ou de uma mulher que vive como
outro qualquer entre os seus iguais -
é uma grande catequese em que,
através do relacionamento pessoal,
de uma amizade leal e autêntica, se
desperta nos outros a fome de Deus e
se ajuda cada um a descobrir novos
horizontes - com naturalidade, com
simplicidade, como disse, com o
exemplo de uma fé bem vivida, com
a palavra amável, mas cheia da força
da verdade divina”[20].

Um empenho apostólico que, através
da iniciativa livre e responsável dos
cristãos, se vai manifestar também
no esforço de conseguir que as
estruturas sociais facilitem aos
outros a aproximação a Deus. Vai



realizar-se, dessa maneira, a
animação cristã da ordem temporal
que, como vimos, o Concílio
considera missão caraterística dos
leigos. Neste contexto, podem
entender-se os alertas que, na
Exortação Apostólica Christifideles
Laici, o Papa** dirigiu aos leigos
empenhados na ciência e na técnica,
na medicina, na política, na
economia e na cultura[21], para que
não abdiquem de sua
responsabilidade de fazerem um
mundo mais humano e, portanto,
mais cristão.

Para isso contam com as inspirações
e princípios que lhes oferece a
doutrina social da Igreja. Mas essa
doutrina só se tornará viva através
dos homens e mulheres que, em Wall
Street ou numa pequena loja de
bairro, concebam o seu trabalho
como algo mais que uma fonte de
lucros ou um meio de ascender
socialmente: só se fará viva através



do cidadão que se preocupe, na
cidade ou nas associações dos
condomínios, de tornar mais
acolhedora a sociedade; através dos
intelectuais que, na universidade e
na escola, criem cultura com sentido
cristão.

Começar pela família

Juntamente com o apostolado e o
trabalho – a profissão de cada um, o
que se realiza em família ocupa um
lugar fundamental. No caso dos pais,
esse é o seu primeiro campo de
apostolado, o lugar onde Deus os
colocou para realizarem uma tarefa
insubstituível: a educação dos filhos.

A família é “a célula primeira e vital
da sociedade”[22], e da sua saúde ou
doença dependerá a saúde ou doença
de todo o corpo social. A sociedade
será mais fraterna se os homens
aprenderem, na família, a sacrificar-
se uns pelos outros. Haverá mais
tolerância e respeito nas relações



humanas, na medida em que os pais
e os filhos se compreendam. A
lealdade ganhará terreno na vida
social se também for valorizada a
fidelidade entre os cônjuges. E o
materialismo baterá em retirada,
quando o objetivo da felicidade
familiar não for o consumo
crescente.

No que se refere à atenção dos filhos,
importa recordar de novo o papel
primordial do exemplo. João Paulo II,
numa das poucas ocasiões em que
falou de si mesmo, e se referiu ao seu
pai: “ O meu pai foi uma pessoa
admirável e quase todas as minhas
recordações de infância e
adolescência se referem a ele. O
simples facto de vê-lo ajoelhar-se
teve uma influência decisiva nos
meus anos de juventude. Era tão
severo consigo próprio que não
necessitava sê-lo com o seu filho:
bastava o seu exemplo para ensinar
a disciplina e o sentido do



dever”[23]. E o Cardeal Luciani –
depois João Paulo I – escrevia: “o
primeiro livro de religião que os
filhos leem são os seus próprios pais.
É muito bom que o pai diga ao filho:
‘Está na igreja um padre a confessar,
não seria bom aproveitares?’ Melhor
ainda, se dissesse: ‘Eu vou à igreja
para me confessar, não queres vir
comigo?’”[24]. O exemplo oferecido
nas mais diversas facetas da vida –
de lealdade aos amigos, de
laboriosidade, de sobriedade e
temperança, de alegria perante as
contrariedades, de preocupação
pelos outros, de generosidade… -
ficará gravado de forma indelével
nas almas dos filhos.

E com o exemplo, dando atenção
generosa à sua educação. “O
quetendes de cuidar mais –
costumava dizer o Fundador do Opus
Dei aos empresários – é da formação
dos vossos filhos”. Uma educação
que será eficaz se os pais souberem



ser amigos dos seus filhos; se eles,
desde pequenos, confiarem nos pais,
abrem-lhes o seu coração quando
têm alguma dificuldade. São Tomás
More escrevia: “De regresso a casa,
tenho de falar com a mulher, brincar
com os filhos, trocar impressões com
os criados. Tudo isto faz parte da
minha vida e tenho de o fazer, a não
ser que queira ser um estranho na
minha própria casa. Temos de nos
entregar àqueles que a natureza, o
destino ou nós próprios, escolhemos
como companheiros”[25].

O ritmo da vida moderna parece não
favorecer esta dedicação. Cada vez
mais temos de tudo, exceto tempo. E
os pais correm o risco de ser
absorvidos pelo trabalho, mesmo
com o nobre desejo de assegurar o
melhor futuro possível para os filhos.
Mas este futuro dependerá mais do
tempo que lhes é dedicado do que do
conforto que lhes é oferecido. E
assim, quando os filhos se queixam,



não é por aquilo que os pais não lhe
deram, mas porque não souberam
dar-se eles próprios.

Família aberta aos outros

Isto já é muito, mas não é tudo. Um
cristão consciente de sua missão de
ser fermento, não pode conformar-se
com a atenção só aos seus familiares.
Certamente, num mundo competitivo
e duro, é normal o desejo de
procurar na sua família o afeto e a
segurança que muitas vezes falta
fora de casa. Como também é
compreensível que, perante os
diversos tipos de família que existem
hoje na sociedade, os pais cristãos
procurem proteger e cultivar o que é
seu. Mas a família cristã é uma
família “aberta”.

“A família” – dizia Paulo VI – “do
mesmo modo que a Igreja, deve ser
um espaço onde o Evangelho é
transmitido e de onde este irradia
(…). Uma família assim torna-se



evangelizadora de muitas outras
famílias e do ambiente onde
vive”[26]. O exemplo de uma família
cristã que, com as suas limitações e
dificuldades, procura viver o seu
ideal, é sempre atraente, inclusive
humanamente falando. Sobretudo se
essa família está aberta à amizade
com outras pessoas próximas –
parentes, colegas, vizinhos, amigos
dos filhos - e é animada pelo espírito
apostólico. Deste modo, vai tornar-se
realidade o ideal que indicava João
Paulo II ao dizer que a “Igreja
doméstica (a família) está chamada a
ser um sinal luminoso da presença
de Cristo e do seu amor mesmo por
aqueles que estão mais distantes,
para as famílias que não creem e
para as famílias cristãs que não
vivem de acordo com a fé
recebida”[27].

Além disso, toda a família está sujeita
às influências exteriores, que
provêm das leis, da escola ou da



opinião pública. Daí que, tanto para
proteger a sua família como para
ajudar as outras, um cristão deve
preocupar-se para que na sociedade
exista um clima favorável à
instituição familiar.

“As famílias” – lê-se na Exortação
Apostólica Familiaris Consortio, -
“devem ser as primeiras a procurar
que as leis e instituições do Estado
não só não ofendam, mas que
apoiem e defendam os direitos e
deveres da família. Nesse sentido, as
famílias devem crescer na
consciência de ser “protagonistas” da
chamada “política familiar”, e
assumir a responsabilidade de
transformar a sociedade”[28].

Face a uma nova evangelização

Os primeiros cristãos souberam
transformar a sua sociedade
empenhando-se no serviço do
mandato de Cristo: Tendo eles
partido, pregaram por toda a parte,



cooperando com eles o Senhor e
confirmando a palavra com os
prodígios que a acompanhavam (Mc
16, 20).

Às portas do terceiro milénio,
perante uma sociedade que parece
fugir loucamente de Deus, nós, os
cristãos deste século, somos
chamados a realizar uma nova
evangelização “Deus chama-nos a
servi-Lo em e a partir das tarefas
civis, materiais, seculares da vida
humana. Deus espera-nos em cada
dia: no laboratório, na sala de
operações de um hospital, no quartel,
na cátedra universitária, na fábrica,
na oficina, no campo, no seio do lar e
em todo o imenso panorama do
trabalho. Não esqueçamos nunca: há 
algo de santo, de divino, escondido
nas situações mais comuns, algo que
a cada um de nós compete
descobrir”[29].



E, em palavras de João Paulo II, “Isto
só será possível se os fiéis leigos
souberem superar, em si mesmos, a
fratura entre o Evangelho e a vida,
recompondo em sua atividade diária,
na família, no trabalho e na
sociedade, a unidade de vida que
encontra no Evangelho inspiração e
força para se realizar com
plenitude”[30]. O mundo espera
cristãos sem fissuras, cristãos de uma
só peça. Com falhas, com erros, mas
com vontade firme de retificar as
vezes que forem necessárias e seguir
em frente no caminho que, pela mão
da Virgem Maria, nos leva ao Pai
através de Cristo, Caminho, Verdade
e Vida.

D. Álvaro del Portillo

Mundo Cristiano, Madrid, Abril de
1999

* Josemaria Escrivá viria a ser
canionizado em 6 de outubro de 2002



** então, João Paulo II

[1] Concílio Vaticano II, Const. Dogm. 
Lumen Gentium, n. 17

[2] Concílio Vaticano II, Const. Dogm. 
Lumen Gentium, n. 30

[3] Concílio Vaticano II, Dec. 
Apostolicam Actuositatem, n. 2

[4] Concílio Vaticano II, Dec. 
Apostolicam Actuositatem, n. 3

[5] Concílio Vaticano II, Const. Dogm. 
Lumen Gentium

[6] Concílio Vaticano II, Const. Dogm. 
Lumen Gentium, n. 33

[7] Ibid. n. 15

[8] Ibid. n. 15

[9] Tertuliano, Apologético, n. 42



[10] Epístola a Diogneto, 5

[11] Ibid.

[12] Tertuliano, Apologético, n.1

[13] João Paulo II escreveu: “Esta
chamada universal à santidade foi a
consigna fundamental confiada a
todos os filhos da Igreja por um
Concílio convocado para a renovação
evangélica da vida cristã. Trata-se de
uma consigna que não é uma simples
exortação moral, mas uma
indeclinável exigência do mistério da
Igreja” (João Paulo II. Exort. apost. 
Christifideles Laici, n.16).

[14] Josemaria Escrivá, Caminho, n.
291

[15] Ibid. n. 801

[16] Cardeal Ugo Polleti, Decreto de
Introdução da Causa de Beatificação
do Servo de Deus Josemaria Escrivá
de Balaguer y Albás.



[17] Concílio Vaticano II, Apostolicam
Actuositatem, n. 6

[18] Ibid. n. 16

[19] Josemaria Escrivá, Caminho, n.
973.

[20] Josemaria Escrivá, Cristo que
passa, n. 149

[21] Cf. João Paulo II, Exort. apost. 
Christifideles Laici, nn. 38, 42-44

[22] Conc. Vaticano II, Decreto 
Apostolicam Actuositatem, n. 11

[23] André Frossard, Não Tenham
Medo.

[24] Cardeal Albino Luciani, 
Ilustríssimos Senhores, Lisboa,
Cidade Nova.

[25] S. Tomás Moro, Utopia,
Introdução.



[26] Paulo VI, Exort. apost. Evangelii
Nuntiandi, n. 712; citado por João
Paulo II na Familiaris Consortio, n.
52.

[27] João Paulo II, Exort. apost. 
Familiaris Consortio, n. 54.

[28] João Paulo II, Exort. apost. 
Familiaris Consortio, n. 44.

[29] Josemaria Escrivá, Temas Atuais
do Cristianismo , n. 114

[30] João Paulo II, Exort. apost. 
Christifidelis Laici, n. 34.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/sal-luz-e-
fermento-a-tarefa-dos-leigos-na-missao-

da-igreja/ (23/12/2025)

https://opusdei.org/pt-pt/article/sal-luz-e-fermento-a-tarefa-dos-leigos-na-missao-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sal-luz-e-fermento-a-tarefa-dos-leigos-na-missao-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sal-luz-e-fermento-a-tarefa-dos-leigos-na-missao-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sal-luz-e-fermento-a-tarefa-dos-leigos-na-missao-da-igreja/

	"Sal, luz e fermento". A tarefa dos leigos na missão da Igreja

