
opusdei.org

A luz da fé (10): Os
livros de Deus: a
Sagrada Escritura

Na Sagrada Escritura ouvimos a
Palavra de Deus. Para ajudar-
nos a compreendê-la, convém
conhecer a tradição da Igreja e
recorrer ao Espírito Santo.

23/10/2018

É normal em qualquer comunidade
humana que sejam relatadas
histórias sobre as próprias origens.
Uma reunião familiar, como uma
festa de aniversário costuma ser uma



ocasião de lembrar acontecimentos
importantes ou significativos: uma
história dos avós, os méritos de
algum antepassado ilustre, a
fundação de uma cidade ou a
independência de uma nação. Essas
narrações não são um simples
passatempo ou exercício puramente
saudoso da memória, mas
contribuem para a formação da
identidade da família ou grupo.
Desse modo, os membros mais novos
descobrem donde vêm e
compreendem melhor quem são.
Assim se via o povo de Israel, e assim
transmitiu as obras do Senhor de
geração em geração: “O que ouvimos
e aprendemos e os nossos
antepassados nos transmitiram , não
o ocultaremos aos seus descendentes;
tudo contaremos às gerações
vindouras; as glórias do Senhor e o
seu poder, e as maravilhas que Ele
fez”[1]. Também a Igreja — novo
povo de Deus — é uma família que
recorda e atualiza constantemente os



factos que estão na sua origem: a
história do antigo Israel e, acima de
tudo, a morte e ressurreição de Jesus.

Por vezes, esses relatos familiares ou
populares são escritos e, depois de
receber uma elaboração literária
mais ou menos complexa segundo os
casos, podem chegar a ser
considerados obra de referência para
a comunidade em que surgiram.
Alguns povos antigos atribuíam as
suas próprias escrituras a uma
origem divina: para eles, esses livros
tinham sido escritos diretamente
pelos deuses do céu. Mas quando a
Igreja afirma que “Deus é o autor da
Sagrada Escritura”[2], quer dizer
com isto que também crê que os seus
livros caíram do céu? Como explica a
fé católica a origem das Escrituras?
Qual é a sua relação com a Igreja?

Que significa que Deus seja o autor
da Bíblia e que nos fale por meio
dela?



A fé anuncia um Deus que criou o
céu e a terra, e que respeita a
autonomia da sua própria obra. Não
procura dominar a inteligência nem
a liberdade das criaturas racionais.
Também não impõe a sua salvação
ao homem, mas propõe -a para que,
se quiser, a acolha com todo o seu
coração. De modo análogo, ao dar-se
a conhecer aos seres humanos, quis
servir-se de uma linguagem que seja
compreensível, pois a língua com que
o Pai, o Filho e o Espírito Santo se
comunicam eternamente entre si —
o “idioma divino” — não é acessível
para nós.

Por isso, a Igreja explica que Deus dá
a conhecer o seu amor aos homens, e
leva a cabo o seu plano de salvação,
agindo e falando “por meio dos
homens e de modo humano”[3].

À luz do mistério de Jesus Cristo, a
“plenitude de toda a revelação”[4], é
mais fácil entender essa lógica



divina. Ele é verdadeiro Deus e
verdadeiro homem. A sua
humanidade é caminho para
conhecer o mistério de Deus. Isso
não impede que, pela sua dimensão
humana, tenha querido compartilhar
as nossas limitações, exceto o pecado.
Não somente teve fome e sede ou
ficou cansado, mas também deve ter
experimentado o esforço de
aprender a ler, de instruir-se na
profissão que S. José lhe ensinava,
etc. Era Deus, porém não renunciou
às limitações próprias do que é
humano.

Jesus Cristo quis falar-nos com
palavras humanas, comunicar-nos a
sua mensagem de salvação com os
modos de exprimir-se de uma época
concreta. Analogamente, quando a
Igreja fala de “inspiração divina” da
Escritura, afirma que o Espírito
Santo é o autor principal dos livros
sagrados, mas isso não quer dizer



que estejam isentos dos limites
próprios de qualquer obra humana.

Na Sagrada Escritura, “a palavra de
Deus, exprimida em línguas
humanas, assemelha-se à linguagem
humana, como a Palavra do Pai
eterno, assumindo a nossa débil
condição humana, se fez semelhante
aos homens”[5].

A dimensão humana da Bíblia torna-
nos acessível a Palavra de Deus. Mas
também significa que, ao lê-la, nos
deparemos com alguns limites. No
entanto, nem sempre se percebe todo
o alcance, nem se aceitam todas as
consequências do anterior.
Concretamente, alguns têm uma
visão demasiado simplista da Bíblia,
de modo que não deixam espaço
para qualquer tipo de imperfeição.

Como explicava S. João Paulo II, tais
pessoas “têm a tendência a crer que,
sendo Deus o Ser absoluto, cada uma
das suas palavras tem um valor



absoluto, independente de todos os
condicionamentos da linguagem
humana”[6]. Parece que isso é mais
respeitoso com a grandeza de Deus,
porém, na realidade, equivale a
iludir-se e a rejeitar “os mistérios de
inspiração relativa à Sagrada
Escritura e da Encarnação aderindo
a uma falsa noção do Absoluto. O
Deus da Bíblia não é um Ser absoluto
que, destruindo tudo aquilo que toca,
suprimiria todas as diferenças e
todos os cambiantes”[7].
Precisamente neste moldar-se ao que
é pequeno se manifesta a
misericórdia de Deus: esse amor que
o leva a adaptar-se aos nossos modos
de exprimir-nos, manifestando-se de
uma maneira amável, para que a sua
grandeza não nos impeça de nos
aproximarmos d’Ele.

Vemos isto na obra da Redenção, e
também no modo como se dá a
conhecer. “Quando se exprime em
linguagem humana, Ele não dá a



cada expressão um valor uniforme,
mas utiliza-lhe os cambiantes
possíveis, com uma flexibilidade
extrema, e aceita-lhe igualmente as
limitações”[8].

Para evitar uma visão demasiado
simplista da Bíblia, é útil lembrar
que os livros que a formam forma
escritos não somente em diversas
épocas, mas também em três línguas
diferentes: hebraico, aramaico e
grego. Os textos foram escritos por
seres humanos, por meio dos quais
Deus atuou, sem que, por isso, eles
deixassem de ser verdadeiros
autores dos seus livros[9].

Assim, por exemplo, quando S. Paulo
manifesta a uns cristãos sua
indignação com palavras fortes,
dizendo: “Ó gálatas insensatos!” (Gl
3,1; cfr. 3,3), é ele que está furioso,
não o Espírito Santo! Com certeza, S.
Paulo admoesta movido pelo Espírito
Santo, mas usa um modo de se



exprimir de acordo com o seu caráter
e os usos linguísticos do ambiente em
que vivia.

A Tradição, acrescentos da Igreja à
Bíblia?

Outra consequência do carácter
divino e humano da Sagrada
Escritura é a sua relação com a
Igreja. A Bíblia não caiu diretamente
do céu, mas é a Igreja que no-la
apresenta, assegurando-nos que Deus
nos fala hoje pela Sagrada Escritura.
Voltando ao que foi dito no início, o
povo de Israel e a Igreja são a família
ou comunidade na qual nasceram,
tomaram forma e foram transmitidas
as narrações, profecias, orações,
exortações, provérbios e outros
textos que encontramos no Antigo e
no Novo Testamento.

Em sentido próprio, a fonte, o ponto
de partida ou origem da revelação, é
um só: Deus, que se manifestou de
modo pleno no seu Filho feito



homem, Jesus Cristo. Ele é a
Revelação de Deus. A vida e os
ensinamentos de Jesus, e
especialmente sua paixão, morte e
ressurreição — acontecidas “segundo
as Escrituras” (cf. 1 Cor 15, 3-4) —
constituem o anúncio que Ele mesmo
manda os apóstolos pregar em todo o
mundo.

Esta boa notícia, o Evangelho,
transmitido de maneira viva na
Igreja, é o conteúdo fundamental da
Tradição apostólica, que é escrita
(dando origem ao Novo Testamento)
e também transmitida na vida da
Igreja: o modo de ensinar a fé, a
forma que a oração assume na
liturgia, o estilo de vida que propõe
quando fala de moral.

A Tradição é a própria vida da Igreja
enquanto transmite o Evangelho. Por
isso, não é correto entendê-la como
se fosse somente uma parte da
Revelação, que estaria formada pelas



verdades que não aparecem
claramente na Bíblia. Também não
se reduz a fórmulas e práticas que
foram sendo acrescentadas com o
tempo, nem aos ensinamentos dos
Padres ou dos Concílios. Essa
confusão encontrava-se em alguns
autores que falavam da Bíblia e da
Tradição como se ambas fossem as
“duas fontes” da Revelação divina.
Algumas verdades da fé seriam
conhecidas graças à Escritura e
outras graças à Tradição: por
exemplo, que o primado de Pedro
encontra-se nos Evangelhos (cfr. Mt
16, 17–19; Lc 22, 31–32; Jo 21, 1–19),
masa Assunção de Nossa Senhora
não aparece explicitamente no Novo
Testamento.

Parecia um esquema simples que
resolvia muitos problemas. No
entanto, pensar que dispomos de
duas fontes de Revelação, como se
Deus nos falasse ou por uma ou por
outra, não corresponde à realidade.



A Bíblia chega até nós dentro da
Tradição da Igreja, fazendo parte
dela, e não de modo separado.

Todos os católicos — pelo facto de
viverem e difundirem a fé — são
sujeitos ativos da Tradição, tal como
todos os membros de uma família
participam de alguma maneira na
comunicação da sua identidade. A
vida santa dos que seguem Cristo vai
manifestando os diferentes aspetos
do Evangelho, como diz o Papa
Francisco: “Cada santo é uma missão;
é um projeto do Pai para refletir e
encarnar, em um momento
determinado da história, um aspeto
do Evangelho”[10]. Nada, nem
ninguém fica fora: “a Igreja, na sua
doutrina, vida e culto, perpetua e
transmite a todas as gerações tudo
aquilo que ela é e tudo quanto
acredita”[11].

Porquê ler tendo em conta a
Tradição?



A Tradição da Igreja é viva. Isso
contrasta com a conceção que se têm
às vezes da “tradição” ou “tradições”
como coisas do passado: as tradições
ancestrais de um povo, as festas
tradicionais ou inclusive os trajes
tradicionais. Na Igreja, a Tradição
vem do passado, mas não fica nele.
Para explicá-lo, Bento XVI usa uma
comparação iluminadora: “A
Tradição não é transmissão de coisas
ou de palavras, uma coleção de
coisas mortas. A Tradição é o rio vivo
que remonta às origens, o rio vivo
em que as origens estão sempre
presentes”[12].

Dentro desse rio vivo, que nasce de
Cristo e que nos traz o próprio Cristo,
a Igreja recebe e transmite uma
coleção de livros que são lhe dados
como testemunho inspirado da
Revelação divina, isto é, um conjunto
de Escrituras que comunicam o que o
próprio Deus quis que ficasse
consignado por escrito para a nossa



salvação. “Mediante a mesma
Tradição, conhece a Igreja o cânone
inteiro dos livros sagrados, e a
própria Sagrada Escritura entende-se
nela mais profundamente e torna-se
incessantemente operante; e assim,
Deus, que outrora falou, dialoga sem
interrupção com a esposa do seu
amado Filho”[13].

A Tradição, que é o lar onde nasce a
Sagrada Escritura, torna-se também
caminho para compreendê-la
melhor. Acontece algo similar ao
exercício que fazemos para apreciar
toda a riqueza de uma obra literária:
não ésuficiente fazer uma leitura
isolada dela, mas prestamos atenção
ao contexto em que foi escrita, o
horizonte intelectual do autor, à
comunidade onde teve origem.

Assim, quando a Igreja indica que a
Tradição viva é um critério de
interpretação da Bíblia,[14] ou
mantém que o “lugar originário da



hermenêutica da Bíblia”[15] é a
Igreja, o que está propondo é que
uma leitura realizada em comunhão
com todos os que acreditaram em
Cristo nos abre às riquezas da
Sagrada Escritura. É evidente que
qualquer pessoa pode ler e, em certa
medida, entender a Bíblia, mesmo
sem receber o dom da fé.

A diferença está em que, quando um
batizado lê os livros bíblicos, não o
faz procurando somente decifrar o
conteúdo de uns textos antigos, mas
propõe-se descobrir a mensagem que
Deus quis deixar neles e que agora
quer comunicar.

A partir desta perspetiva, também se
entende melhor por que para
compreender a Bíblia se aconselha
tanto recorrer ao Espírito Santo.
Antes da sua morte, Jesus anunciou
aos seus discípulos que o Espírito
Santo lhes ensinaria e lhes
recordaria tudo o que ele lhes disse



(cf. Jo 14, 26) e que este os levaria à
verdade inteira (cf. Jo 16, 13).

A leitura da Sagrada Escritura é um
momento privilegiado em que se
torna realidade esta promessa: o
Espírito Santo, autor dos livros
sagrados, faz com que entendamos
melhor a vida e ensinamentos de
Cristo recolhida nos evangelhos,
anunciada pelos profetas e
explicadas na pregação apostólica.

O Espírito Santo é o vínculo de amor
entre os que creem, e nos introduz à
comunhão com a Igreja de todos os
tempos. O Espírito Santo é “por quem
a voz do Evangelho ecoa viva na
Igreja, e por ela no mundo”[16].

Juan Carlos Ossandón

Bibliografia

– Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum (18-XI-1965).



– Catecismo da Igreja Católica, nn.
50–141.

– S. João Paulo II, Discurso De tout
coeur, 23-IV–1993.

– Bento XVI, Audiência geral, 26-
IV-2006; Ex. Ap. Verbum Domini (30-
IX-2010), especialmente a primeira
parte.

* * *

– G. Aranda Pérez, «Inspiración de la
Sagrada Escritura» em C. Izquierdo
(ed.), Diccionario de teología, Eunsa,
Pamplona 2014, 511-517.

– V. Balaguer, «La Constitución
dogmática Dei Verbum», Annuarium
Historiae Conciliorum 43 (2011) 271–
310.

– J. Dupont, «Écriture et Tradition», 
Nouvelle revue théologique 85 (1963)
337-356.



– C. Izquierdo, «Tradición» en C.
Izquierdo (ed.), Diccionario de
teología, Eunsa, Pamplona, 2014.

– J. Ratzinger, A minha vida, Livros
do Brasil, Lisboa 2005, capítulo
“Começo do Concílio e mudança para
Münster”.

[1] Sal 78,3-4. Cf. Francisco, Ex. ap. 
Amoris Laetitia (19-III-2016), n. 16.

[2] Catecismo da Igreja Católica, n.
105.

[3] Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum, n. 12.

[4] Ibid., n. 2.

[5] Dei Verbum, n. 13. Antes da Dei
Verbum, essa analogia tinha sido
proposta pelo papa Pio XII na 
encíclica Divino Afflante Spiritu (30-

https://w2.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_30091943_divino-afflante-spiritu.html


IX-1943), n. 24 (EB 559; EB =
Enchiridion Biblicum). Depois
fizeram-na sua S. João Paulo II
(Discurso De Tout Coeur, 23-IV-1993,
nn. 6-7; EB 1245-1246), o Catecismo
da Igreja Católica (n. 101) e Bento XVI
(Ex. Ap.Verbum Domini, 30-IX-2010),
n. 18).

[6] S. João Paulo II, São João Paulo II,
Sobre a Interpretação da Bíblia na
Igreja, 23-IV-1993, n. 8 (EB 1247).

[7] Ibidem.

[8] Ibidem.

[9] Cf.. Dei Verbum, n. 11.

[10] Francisco, Exp. ap. Gaudete et
exsultate (19-III-2018), n. 19.

[11] Dei Verbum, n. 8.

[12] Bento XVI, Audiência geral, 26-
IV-2006.

[13] Dei Verbum, n. 8.

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1993/april/documents/hf_jp-ii_spe_19930423_interpr-bibbia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1993/april/documents/hf_jp-ii_spe_19930423_interpr-bibbia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1993/april/documents/hf_jp-ii_spe_19930423_interpr-bibbia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1993/april/documents/hf_jp-ii_spe_19930423_interpr-bibbia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1993/april/documents/hf_jp-ii_spe_19930423_interpr-bibbia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1993/april/documents/hf_jp-ii_spe_19930423_interpr-bibbia.html


[14] Cfr. Dei Verbum, n. 12.

[15] Cfr. Verbum Domini, nn. 29-30.

[16] Dei Verbum, n. 8.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/sagrada-
escritura-tradicao-biblia/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/sagrada-escritura-tradicao-biblia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sagrada-escritura-tradicao-biblia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sagrada-escritura-tradicao-biblia/

	A luz da fé (10): Os livros de Deus: a Sagrada Escritura

