
opusdei.org

Sacerdotes: "Santos
para santificar"

Conferência que D. Javier
Echevarría pronunciou em
Córdova para alguns sacerdotes
da diocese, no ano sacerdotal.

13/12/2009

SANTOS PARA SANTIFICAR

Conferência ao clero de Córdova no
Ano sacerdotal, 20-XI-2009

D. Javier Echevarría, Prelado do
Opus Dei



Estamos a percorrer o Ano sacerdotal
convocado por Bento XVI para toda a
Igreja. Na carta que escreveu por
esse motivo, o Santo Padre manifesta
o seu propósito de «contribuir para
promover o compromisso de
renovação interior de todos os
sacerdotes, para que o seu
testemunho evangélico no mundo de
hoje seja mais intenso e incisivo»[1].

O desejo de colaborar nesta iniciativa
do Romano Pontífice, moveu o meu
querido irmão no Episcopado, D.
Juan José Asenjo, actual Arcebispo de
Sevilha e Administrador Apostólico
de Córdova, a convidar-me para falar
deste tema para um grupo de
sacerdotes. Agradeço-lho de veras,
ainda que, ao mesmo tempo, me
pareça ter vindo vender mel ao
apicultor. Era uma expressão que
utilizava S. Josemaría Escrivá de
Balaguer, quando o convidavam a
dirigir a palavra aos seus irmãos no
sacerdócio. Queria sublinhar que



qualquer deles poderia fazê-lo muito
bem, bastando apenas abrir o
coração e manifestar o amor a Deus e
às almas que leva dentro.

Se assim se expressava um sacerdote
tão santo, que recebeu o encargo
divino de abrir os caminhos da
santidade no cumprimento dos
deveres próprios do estado de cada
um, e que a Igreja colocou,
juntamente com outros exímios
sacerdotes, como modelo de
santidade para presbíteros e leigos,
pensai o deveria eu afirmar. Recorro
à sua intercessão diante do Senhor
para que estas minhas palavras
consigam transmitir ao menos um
pouco da riqueza da sua doutrina
sobre o sacerdócio, de modo que as
suas palavras e o exemplo da sua
vida nos incitem — a mim também
— a realizar essa conversão interior
que a Igreja espera de cada um, neste
ano sacerdotal.



A identificação com Cristo,
fundamento do nosso sacerdócio

Na primeira Missa Crismal que
celebrou depois de receber o
ministério petrino, Bento XVI dirigia-
se assim aos sacerdotes que
concelebravam com ele na Basílica
de São Pedro: «O mistério do
sacerdócio da Igreja radica no facto
de que nós, seres humanos
miseráveis, em virtude do
Sacramento, podemos falar com o
seu “Eu”: in persona Christi. Jesus
Cristo quer exercer o Seu sacerdócio
por nosso intermédio»[2].

É um só o sacerdote do Novo
Testamento, Jesus Cristo Nosso
Senhor, como salienta a epístola aos
Hebreus (cfr. Hb 7, 11-28). Nós somos
instrumentos Seus em virtude do
sacramento da Ordem, que nos
identifica com Ele. É o que se
manifesta claramente nos gestos e
palavras do Bispo, durante o rito da



ordenação. Quando, em silêncio,
impõe as mãos sobre a cabeça do
candidato, invocando o Espírito
Santo com a oração consagratória, é
o próprio Jesus — Sumo e Eterno
Sacerdote — quem toma posse de
cada um. A ordenação sacerdotal
produz uma mudança real em quem
a recebe, visível apenas aos olhos da
fé. Acentua-o S. Josemaria, quando,
falando da identidade do sacerdote
— que, nos primeiros anos do post-
concílio, alguns punham em dúvida
— não duvidava ao afirmar com
decisão: «Qual é a identidade do
sacerdote? A de Cristo. Todos os
cristãos podem e devem ser não já 
alter Christus, mais, ipse Christus:
outros Cristos, o próprio Cristo! Mas
no sacerdote isto verifica-se
imediatamente, de forma
sacramental»[3].

Não se trata de uma consideração
apenas teórica, mas que há-de
manifestar-se de modo concreto nas



mais diversas situações, também fora
dos actos próprios do sacrum
ministerium. Um acontecimento da
vida deste sacerdote manifesta-o
eloquentemente.

Decorria o ano académico 1942-43. O
proprietário de um imóvel da
madrilena rua de Jenner, onde tinha
a sua sede a primeira residência
universitária promovida pelo Opus
Dei no final da guerra civil,
comunicou que necessitava
rapidamente da casa pois um seu
filho ia contrair matrimónio.
Colocava-se um problema de difícil
solução: que fazer às dezenas de
estudantes que viviam naquele
imóvel, avançado que estava já o ano
escolar? Não se podia deixá-los na
rua, sem mais nem menos. No
entanto, nenhuma das razões
aduzidas pelos directores daquele
trabalho apostólico conseguiram
dissuadir o dono da sua intimação.
Até que o Fundador da Obra foi falar



com ele pessoalmente, acompanhado
por Amadeo de Fuenmayor, na altura
director da Residência, que foi quem
relatou o acontecido.

A conversa, cortês mas fria, mostrava
que aquela pessoa não estava
disposta a fazer concessões. De
imediato, S. Josemaria mudou o tom
da conversa: «O senhor sabe com
quem está a falar?», perguntou com
tom firme ao seu interlocutor. E, face
ao gesto de surpresa deste,
acrescentou: «Sou um sacerdote de
Jesus Cristo... E não posso consentir
que tenham que abandonar a
Residência, a meio do ano, cinquenta
estudantes cuja alma me foi
confiada». O professor Fuenmayor,
que assistiu à conversa sem
pronunciar palavra, anota que a
partir desse momento mudou
completamente o sentido da
entrevista. O dono consentiu em
prorrogar o prazo do aluguer da casa
até ao fim do ano lectivo[4].



Este episódio ressalta com vigor a
consciência viva de estar identificado
com Jesus Cristo sacerdote, que em
todo o momento tinha o Fundador do
Opus Dei. Punha assim em relevo
que o carácter da Ordem afecta toda
a existência do que foi selado com
este sacramento. Algo análogo
sucede no fiel corrente, ungido pelo
carácter baptismal, a sua vida inteira
fica conformada com Cristo. Não se é
cristão, filho de Deus e participante
do sacerdócio de Jesus Cristo só
durante uns certos períodos de
tempo, quando se reza ou se
participa numa cerimónia litúrgica.
O ser cristão impregna — deve
impregnar — as vinte e quatro horas
do dia; a isso hão-de aspirar todos os
baptizados. O mesmo há-de suceder
aqueles que receberam o sacramento
da Ordem: temos que ser — como
gostava de insistir S. Josemaria—
«sacerdotes-sacerdotes, sacerdotes
cem por cento»[5], em todos os
momentos e circunstâncias.



«Ser sacerdote — recordarei com
palavras de Bento XVI — significa
converter-se em amigo de Jesus
Cristo, e isto cada vez mais com toda
a nossa existência. O mundo tem
necessidade de Deus, não de um deus
qualquer, mas do Deus de Jesus
Cristo, do Deus que se fez carne e
sangue, que nos amou até morrer
por nós, que ressuscitou e criou em
Si próprio um espaço para o homem.
Este Deus deve viver em nós e nós
n’Ele. É esta a nossa vocação
sacerdotal: só assim o nosso
ministério sacerdotal pode dar
fruto»[6].

Estamos convencidos de que as
palavras do Papa correspondem à
mais pura realidade. Mas também
sabemos que — como escreveu S.
Paulo — levamos o tesouro divino
em vasos de barro (cfr. 2 Cor 4, 7).
Talvez tenhamos revivido nalgum
momento a experiência de Simão
Pedro depois da pesca milagrosa. A



desproporção entre a grandeza da
tarefa encomendada — tornar
presente Cristo entre os homens — e
as nossas limitações pessoais,
mostra-se-nos às vezes em toda a sua
amplitude. No entanto, em todos os
momentos, a lembrança de que Jesus
nos chamou amigos (cfr. Jo 15, 15) e
nos apoia com a Sua graça,
fortalecer-nos-á e ajudará a superar
esses momentos, se alguma vez se
apresentarem. «A fé em Jesus, Filho
do Deus Vivo, é o meio pelo qual
voltamos sempre a pegar fortemente
na mão de Jesus e mediante a qual
Ele pega fortemente na nossa e nos
guia»[7].

Identificação com Cristo nos actos
do ministério

Se toda a nossa existência está
marcada pelo carácter sacerdotal,
com maior razão isso sucede quando
exercitamos os actos próprios do
nosso ministério; e é aí onde



especialmente temos que procurar a
nossa própria santificação.

O Servo de Deus D. Álvaro del
Portillo soube expô-lo com agudeza;
não foi em vão que foi um dos
peritos que mais trabalharam para
que no Concílio Vaticano II se
destacasse a chamada dos
presbíteros à santidade precisamente
no exercício do seu ministério.
Permiti que leia umas palavras suas,
que são como que um resumo do que
eu quereria transmitir neste pedaço
de conversa fraterna.

«Impõe-se conseguir que os
sacerdotes adquiram nos anos de
preparação e na sucessiva formação
permanente, uma clara consciência
da identidade que existe entre a
realização da sua vocação pessoal —
ser sacerdote na Igreja — e o
exercício do ministério in persona
Christi Capitis. O seu serviço à Igreja
consiste, essencialmente (outros



modos de um sacerdote servir podem
ser legítimos, mas secundários), em
personificar activa e humildemente
entre os seus irmãos, Cristo
Sacerdote que dá vida e purifica a
Igreja, Cristo Bom Pastor que a
conduz na unidade com o Pai e Cristo
Mestre que a conforta e a estimula
com a Sua Palavra e com o exemplo
da Sua Vida.

Esta formação do sacerdote é algo
que dura toda a vida, porque, nos
seus diversos aspectos, tende — deve
tender — para formar Cristo nele
(cfr. Gal 4, 19), realizando essa
identificação como tarefa, em
resposta ao que essa identificação
tem já como dom sacramental
recebido. Uma tarefa, que implica
antes ainda de uma incessante
actividade pastoral, e como condição
da sua eficácia, uma intensa vida de
oração e de penitência, uma sincera
direcção espiritual da própria alma,
um recurso ao sacramento da



Penitência vivido com periodicidade
e com extremada delicadeza e toda
esta existência enraizada, centrada e
unificada no Sacrifício
Eucarístico»[8].

Deter-me-ei brevemente nalguns
destes momentos, especialmente a
celebração do Santo Sacrifício e a
administração da Penitência, porque
nesses instantes o nosso ser ipse
Christus, o próprio Cristo, como
sacerdotes, atinge a sua maior
densidade ontológica.

A Santa Missa: "in persona
Christi"

O Papa convidou a reflectir
especialmente na figura do Santo
Cura d’Ars neste ano sacerdotal, em
que comemoramos o 150º
aniversário do seu dies natalis, do
seu nascimento para o Céu. «Estava
convencido — escreveu Bento XVI —
de que todo o fervor na vida de um
sacerdote dependia da Missa: "A



causa do relaxamento do sacerdote é
que descuida a Missa. Meu Deus! Que
pena o sacerdote que celebra como
se estivesse a fazer algo vulgar!".
Sempre que celebrava, tinha o
costume de oferecer também a
própria vida como sacrifício: "Que
proveito tira um sacerdote ao
oferecer-se a Deus no sacrifício todas
as manhãs!"»[9].

O Concílio Vaticano II afirma no
decreto Presbyterorum Ordinis que a
celebração da Missa é o momento
mais importante do dia de um
sacerdote, pois constitui o «centro e
raiz de toda a vida do
presbítero»[10]. Por isso, é lógico que
procuremos celebrá-la cada dia do
melhor modo possível. Penso que nos
impressionou a todos o testemunho
do Servo de Deus João Paulo II,
quando — quase a cumprir as suas
bodas de ouro sacerdotais —
comentava com simplicidade: «No
período de quase cinquenta anos de



sacerdócio, a celebração da
Eucaristia continua a ser para mim o
momento mais importante e mais
sagrado. Tenho plena consciência de
celebrar no altar in persona Christi.
Jamais no decurso destes anos, deixei
a celebração do Santíssimo Sacrifício.
Se tal aconteceu alguma vez, foi
somente por motivos alheios à minha
vontade. A Santa Missa é de modo
absoluto o centro da minha vida e de
todo meu dia»[11].

A Trindade concede ao sacerdote um
dom inexprimível: ser instrumento
para que a paixão, morte e
ressurreição de Nosso Senhor, que
aconteceu historicamente há dois mil
anos, se faça sacramentalmente
presente, na sua autêntica realidade
e com a sua plena eficácia
santificadora. Como afirma João
Paulo II, graças à Eucaristia produz-
se no nosso mundo «uma misteriosa
"contemporaneidade" entre aquele 
Triduum e o transcorrer de todos os



séculos. Este pensamento conduz-nos
a sentimentos de grande assombro e
gratidão (...). Este assombro há-de
inundar sempre a Igreja, reunida na
celebração eucarística»[12].

O sacerdote não deve acostumar-se a
este prodígio de amor que se opera
todos os dias sobre o altar e que
perdura no tabernáculo depois da
Missa. Com a ajuda de Deus, há-de
observar com um olhar sempre novo
o que conhece com os olhos da fé,
sem se cansar de considerar, uma
vez e outra esta maravilha. Como as
crianças, de quem é o Reino dos Céus
(cfr. Mt 18, 3-4), gozam de uma
capacidade de assombro
praticamente ilimitada, assim o
sacerdote necessita desse sentido de
maravilha diante do mistério, fruto
da fé e do amor, para celebrar a
Eucaristia e no decurso da própria
celebração.



Todos os cristãos hão-de cultivar esse
assombro, mas de modo especial os
sacerdotes, a quem foi concedida a
faculdade de realizar este
enormíssimo milagre. A identidade
do sacerdote — reitero-o uma vez
mais com palavras de S. Josemaria —
consiste em ser «instrumento
imediato e diário dessa graça
salvadora que Cristo nos ganhou. Se
se compreende isto, se se meditou no
activo silêncio da oração, como
considerar o sacerdócio uma
renúncia? É um lucro impossível de
calcular. A nossa Mãe Santa Maria, a
mais santa das criaturas — mais do
que Ela só Deus — trouxe uma vez ao
mundo Jesus; os sacerdotes trazem-
No à nossa terra, ao nosso corpo e à
nossa alma, todos os dias: Cristo vem
para nos alimentar, para nos
vivificar, para ser, já a partir de
agora, prenda da vida futura»[13].

É inesgotável a riqueza desta
realidade assombrosa: no altar o



sacerdote é ipse Christus, o próprio
Cristo, de modo sacramental!
Empresta a Jesus Cristo a voz, as
mãos, todo o seu ser, para que se
torne presente o Santo Sacrifício do
Calvário por todo o mundo, até ao
fim dos tempos. É um dever — dever
de amor, mas dever — que o
presbítero seja exigente consigo
mesmo, para subir ao altar com a
menor indignidade possível da sua
parte.

Para desenvolver esta consciência,
talvez possa servir um conselho
prático: dividir o dia em duas partes:
durante as manhãs, fazer acções de
graças à Trindade por ter celebrado a
Santa Missa; pelas tardes, preparar já
a do dia seguinte. Assim se
expressava um sacerdote santo:
«Procuro que o último pensamento
[de cada dia] seja de agradecimento
ao Senhor por ter celebrado a Santa
Missa nesse dia. E digo-Lhe também:
Senhor, dou-Te graças porque pela



Tua misericórdia espero celebrar
também amanhã a Santa Missa,
renovando o Divino Sacrifício in
persona Christi e consagrando o Teu
Corpo e o Teu Sangue. Assim vou
adormecendo e vou-me
preparando»[14].

Uma manifestação de sentido
sacerdotal, que Bento XVI recordou, é
a de subir ao altar com os
paramentos litúrgicos adequados. O
Santo Padre convida a descobrir o
significado dessas vestes — o amito, a
alba, a estola, a casula — tão
claramente expresso nas orações que
a Igreja aconselha para o momento
de se paramentar para a celebração.
«O facto de nos aproximarmos do
altar vestidos com os paramentos
litúrgicos — explica Bento XVI —
deve tornar claramente visível aos
presentes e a nós próprios, que
estamos ali "na pessoa de Outro". Os
paramentos sacerdotais, tal como se
desenvolveram ao longo do tempo,



são uma profunda expressão
simbólica do que significa o
sacerdócio (...). Para nós, revestir-nos
com os paramentos deve ser algo
mais do que um facto externo;
implica renovar o "sim" da nossa
missão, o "já não sou eu" do
Baptismo, que a ordenação
sacerdotal de um modo novo nos dá
e ao mesmo tempo nos pede»[15].

Ministros da misericórdia de Deus

Juntamente com a celebração
eucarística, a administração do
sacramento da Reconciliação é outro
momento no qual a identificação do
presbítero com o Sumo e Eterno
Sacerdote atinge a sua máxima
intensidade. Falou-se muito de que
estamos a atravessar uma crise da
Confissão, mas na realidade — e
assim o afirmaram várias vezes os
Romanos Pontífices nestes últimos
anos — trata-se antes de uma crise de
confessores. A prova é o facto de que



quando numa igreja há sacerdotes
disponíveis para confessar, com
horários claros, com sinais
inequívocos da sua presença, num
curto espaço de tempo muitos fiéis
aparecem para receber este
sacramento.

As coisas não estão mais difíceis
agora do que em épocas passadas,
mas é verdade que faz falta uma
catequese sobre a necessidade do
sacramento da misericórdia divina,
aproveitando homilias, palestras de
preparação para a Confirmação ou
para o Matrimónio, etc., e que os
sacerdotes se mostrem disponíveis
para confessar. Bento XVI escreve
que «em França, no tempo do Santo
Cura d’Ars, a confissão não era nem
mais fácil nem mais frequente do
que nos nossos dias (...). Mas ele
procurou por todos os meios, na
pregação e com conselhos
persuasivos, que os seus paroquianos
redescobrissem o significado e a



beleza da Penitência sacramental,
mostrando-a como uma íntima
exigência da presença eucarística.
Soube iniciar assim um "círculo
virtuoso". Com o seu prolongado
estar diante do Sacrário na igreja,
conseguiu que os fiéis começassem a
imitá-lo, indo visitar Jesus, com a
certeza de que aí encontrariam
também o seu pároco, disponível
para os escutar e lhes dar a
absolvição. No final, uma multidão
cada vez maior de penitentes,
provenientes de toda a França,
retinha-o no confessionário mais de
dezasseis horas por dia»[16].

Certamente que não se nos pede o
mesmo que ao Santo Cura d’Ars e
quiçá o tempo disponível para a
administração deste sacramento
dependa de muitos factores, dos
encargos que tenhamos recebido, etc.
Mas, certamente, se nos
examinarmos com sinceridade,
descobriremos que poderíamos fazer



algo mais; que, reduzindo um pouco
o tempo que dedicamos a outras
ocupações, poderíamos conseguir
algumas horas por semana para
estarmos disponíveis no
confessionário. Talvez em nenhum
outro momento, como este, se
manifesta com tanta clareza que —
como afirmava São João Maria
Vianney — "o sacerdócio é o amor do
Coração de Jesus"[17].

Também neste ponto S. Josemaria
oferece o testemunho da sua própria
experiência, corroborado pela de
muitos outros presbíteros. «Um
conselho de irmão», dizia a quem lhe
perguntava sobre a dedicação ao
Sacramento da Penitência, «Sentai-
vos no confessionário todos os dias,
ou pelo menos duas ou três vezes por
semana, esperando aí as almas como
o pescador espera que os peixes
piquem. No princípio, talvez não
venha ninguém. Levai o breviário,
um livro de leitura espiritual ou algo



para meditar. Nos primeiros dias
apodreceis; depois virá uma velhinha
e dir-lhe-eis que não basta que ela
seja boa, que deve trazer os netos
pequenitos. Passados quatro ou cinco
dias virão duas meninas e depois um
rapazote e depois um homem, um
pouco às escondidas... Ao cabo de
dois meses não vos deixarão viver,
nem podereis rezar nada no
confessionário, porque as vossas
mãos estarão ungidas, como as de
Cristo — confundidas com elas,
porque sois Cristo — dizendo: eu te
absolvo». E concluía: «Amai o
confessionário. Amai-o, amai-o! (...).
É esse o caminho para desagravar o
Senhor por tantos irmãos nossos que
agora não querem sentar-se no
confessionário, nem ouvir as almas,
nem administrar o perdão de
Deus»[18].

Convívio de amizade com o Senhor



O significado mais profundo do
sacerdócio resume-se em ser
ministros e amigos de Jesus.
Ministros que dizem, como São
Paulo: somos embaixadores de Cristo,
exortando-vos Deus por meio de nós.
Por Cristo vos rogamos, reconciliai-
vos com Deus (2 Cor 5, 20). E amigos
íntimos que — como assinala o
Evangelho — sabem perseverar ao
Seu lado nos momentos de
dificuldade (cfr. Lc 22, 28).
Intimidade significa comunhão de
pensamento e de vontade, de
sentimentos e aspirações, de acordo
com o Apóstolo das gentes: tende
entre vós os mesmos sentimentos que
havia em Jesus Cristo (Fil 2, 5).

A união com Jesus não é algo de
carácter meramente interior, mas
que há-de manifestar-se em obras.
«Isso significa — explica o Santo
Padre— que devemos conhecer Jesus
de um modo cada vez mais pessoal,
escutando-O, vivendo com Ele,



estando com Ele. Devemos escutá-Lo
na lectio divina, ou seja, lendo a
Sagrada Escritura não de um modo
académico, mas espiritual. Assim
aprendemos a encontrar-nos com
Jesus presente que nos fala. Devemos
raciocinar e reflectir, diante d’Ele e
com Ele, nas Suas palavras e na Sua
maneira de actuar. A leitura da
Sagrada Escritura é oração, deve ser
oração, deve brotar da oração e levar
à oração»[19].

O exemplo do Senhor é muito claro.
Os evangelistas mostram-no em
constante colóquio com Deus Pai e,
simultaneamente salientam que, com
muita frequência, se retirava para o
monte para orar a sós; ou seja,
dedicava tempos específicos à
oração, afastado da multidão e
inclusive dos próprios Apóstolos. O
sacerdote, ipse Christus, há-de imitar
o exemplo do Mestre. Só assim
crescerá em intimidade com Ele e



será bom instrumento para
comunicar a outros essa amizade.

Sabemos bem que a eficácia dos
sacramentos não depende da
santidade pessoal de quem os
administra, já que actuam ex opere
operato, pela sua própria virtude;
quer dizer, são, antes de mais nada e
sobretudo, acções de Cristo, único e
perfeito Sacerdote, fonte da vida
sobrenatural. Mas, pela Comunhão
dos santos, chegarão mais graças às
almas, se o sacerdote está bem unido
a Jesus Cristo; e esta boa disposição
assegura-se mediante o convívio
assíduo com o Senhor no Pão e na
Palavra, na Eucaristia e na oração.
«Só assim podemos falar
verdadeiramente in persona Christi,
embora o nosso afastamento interior
de Cristo não possa pôr em perigo a
validade do sacramento. Ser amigo
de Jesus, ser sacerdote, significa,
portanto, ser homem de oração»[20].



O Magistério da Igreja, os
ensinamentos dos santos e a
experiência própria mostram a
necessidade de que os clérigos
cultivem uma robusta vida interior,
com a celebração diária da
Eucaristia, com o recurso frequente à
confissão sacramental, rezar o Ofício
Divino e tempos dedicados à oração
pessoal, com uma devoção filial à
Santíssima Virgem. Essa será a
garantia de uma acção pastoral
realmente eficaz. «O tempo que
dedicamos à oração — dizia Bento
XVI a um grupo de sacerdotes — não
é um tempo subtraído à nossa
responsabilidade pastoral, mas é
precisamente "trabalho" pastoral, é
orar também pelos outros. No
"Comum de pastores" lê-se que uma
das características do bom pastor é
que "multum oravit pro fratribus". É
próprio do pastor ser homem de
oração, estar diante do Senhor
orando pelos outros, substituindo
também os outros, que talvez não



saibam orar, não querem orar ou
não arranjam tempo para orar.
Assim se põe em evidência que este
diálogo com Deus é uma actividade
pastoral»[21].

Neste contexto adquire especial
importância a fidelidade à Liturgia
das Horas. Seria um grande erro
considerar que esses momentos de
oração vocal e mental são uma perda
de tempo, diante das urgências da
tarefa pastoral e que não acontece
nada se os omitimos. Precisamente
essa oração pública da Igreja é um
dos encargos confiados com a
ordenação sacerdotal. Mas não se
fica por uma obrigação imposta de
fora, apresenta-se-nos antes como
uma necessidade do coração
sacerdotal para aquele que se sabe
ministro no Corpo místico de Cristo.

Dizia o Papa, numa ocasião, que a
Igreja «nos impõe — ainda que
sempre como boa Mãe — o ter tempo



livre para Deus, com as duas práticas
que fazem parte dos nossos deveres:
celebrar a Santa Missa e rezar o
breviário. Mas mais do que recitar,
fazê-lo como escuta da Palavra que o
Senhor nos oferece na Liturgia das
Horas»[22]. Deste modo,
interiorizando a prece litúrgica,
reservando os momentos mais
apropriados para esta oração,
prolongamos essa grande cadeia
suplicante que iniciaram os homens
justos do Antigo Testamento. Oramos
com o Senhor, ou melhor dito, o
Senhor ora em nós, como explica
Santo Agostinho: orat pro nobis ut
sacerdos noster; orat in nobis ut caput
nostrum; oratur a nobis ut Deus
noster[23]. Oramos com a Igreja de
todos os tempos. Compreende-se,
então, que o encargo recebido é uma
responsabilidade preciosa que se
confia ao sacerdote, para que
mantenha acesa no mundo, até ao
fim dos tempos, a insubstituível
chama da oração.



Há uma consideração de São
Josemaria sobre a necessidade de
esforçar-se na oração, quando rezar
custa, especialmente válida no
contexto da Liturgia das Horas:
«Podeis unir-vos à oração de todos os
cristãos de qualquer época, os que
nos precederam, os que vivem agora,
os que virão nos séculos futuros.
Assim, sentindo esta maravilha da
Comunhão dos Santos, que é um
canto inacabável de louvor a Deus,
embora não vos apeteça, ou ainda
que vos sintais com dificuldades —
secos! — rezareis com esforço, mas
com mais confiança»[24].

Preocupação pelos sacerdotes

Nestes rápidos traços não é possível
expor tantos outros aspectos que o
Ano sacerdotal sugere. Limitei-me a
recordar alguns pontos que me
parecem especialmente importantes,
porque fazem parte do ministério
que se nos confiou e incidem



profundamente na busca da
santidade. Mas não queria terminar
sem me referir a outro ponto capital
para os sacerdotes, a preocupação de
uns pelos outros, pelo bem espiritual
e material dos nossos irmãos no
sacerdócio e, em última instância,
pela sua santidade.

O irmão ajudado pelo seu irmão é
como uma cidade amuralhada (Prv
18, 19, Vulgata). O Senhor pôs os
ministros na Igreja para
proporcionar aos fiéis a força
salvífica do Evangelho — a Palavra
de Deus e os sacramentos — e guiá-
los, assim, pelo caminho da
santificação. E hão-de procurar ir à
frente, ser luz que brilhe para
iluminar a todos, sal que tempere a
vida cristã (cfr. Mt 5, 13-14). Mas
cada sacerdote sabe que ele próprio
está rodeado de debilidade (cfr. Hb 5,
2) e precisa da ajuda dos outros. «Daí
que seja de grande importância que
todos os sacerdotes, diocesanos ou



religiosos, se ajudem mutuamente, a
fim de serem sempre cooperadores
da verdade»[25]. Assim se expressa o
decreto Presbyterorum Ordinis do
Concílio Vaticano II. O convívio
fraterno entre os sacerdotes redunda
num meio necessário para progredir
no caminho, superando os momentos
de debilidade ou de cansaço, que se
apresentem.

S. Josemaria, durante muitos anos,
dedicou as suas melhores energias
aos seus irmãos no sacerdócio, como
põem em evidência os seus
biógrafos. O seu amor à Igreja
levava-o, além disso, a fomentar a
todo o momento as vocações
sacerdotais. Tinha-o muito gravado
na alma, pois tinha consciência de
que o futuro da Igreja reclama
sacerdotes bem formados, cheios de
desejos de santidade e de zelo pelas
almas. Esta solicitude pôs-se
especialmente em evidência nos anos
do imediato post-concílio, quando em



quase todo o mundo começou a
notar-se uma considerável
diminuição do número de vocações
sacerdotais. Essa preocupação
chegou a ser tão forte, que
literalmente lhe causava insónias, ao
mesmo tempo que o impulsionava a
rezar e a fazer rezar sem descanso
por esta intenção.

Infelizmente, na maior parte dos
países — sobretudo nas nações
desenvolvidas do Ocidente —
continua a escassez de vocações
sacerdotais, com a inevitável
repercussão na atenção pastoral dos
fiéis. Entre todos, temos que
conseguir do Senhor da messe que
envie muitos mais trabalhadores
para o Seu campo (cfr. Mt 9, 37-38).
Não se há-de considerar esta
ocupação como tarefa que caiba só
aos Bispos e aos encarregados da
pastoral vocacional, é tarefa conjunta
de pastores e fiéis, unidos no mesmo
amor à Igreja, que necessita



urgentemente de muitos e santos
sacerdotes. Constitui, portanto, uma
responsabilidade que cabe a todos os
cristãos, implorar a Jesus Cristo,
Sumo Sacerdote, por esta intenção,
pondo os meios práticos, concretos,
que estejam ao alcance de cada um.

Falemos todos nós deste tema na
pregação e nas catequeses, também
para fomentar nos pais e mães de
família o desejo santo de que o
Senhor chame algum dos seus filhos
pelo caminho do sacerdócio;
aproveitemos os meios que nos
foram confiados — desde a
administração do sacramento da
Penitência até às ocasiões mais
comuns que se nos apresentem —
para abrir horizontes de entrega a
Deus, já que é uma tarefa apostólica
prioritária no momento presente.
Semeemos sem cessar a semente das
possíveis vocações; o Semeador
divino ocupar-se-á de dar o
incremento.



Reforçar a comunhão com os
Bispos

Não posso deixar de assinalar a
necessidade de que os sacerdotes,
todos, queiram estar muito unidos ao
seu Bispo. O Senhor repete-no-lo de
muitas maneiras, ao afirmar que
toda a cidade ou casa desunida
acabará por se autodestruir (cfr. Mt
12, 25); ou também quando fala de
que os sarmentos devem estar
unidos à videira (cfr. Jo 15, 5) para
dar frutos saborosos e abundantes.
Consideremos que a unidade entre o
clero e o seu Prelado, entre o
Ordinário e os seus sacerdotes, foi
recolhida com sentença muito
gráfica no Concílio Vaticano II,
citando Santo Inácio de Antioquia, ao
assimilar esta estreita união à que
existe entre Cristo e a Igreja, ou entre
Cristo e Deus Pai.[26].

A comunhão do clero de cada
Diocese à volta do seu Pastor é um



dos objectivos concretos assinalados
pelo Papa para este Ano sacerdotal.
«Na linha da Exortação apostólica 
Pastores dabo vobis do Papa João
Paulo II — escreveu Bento XVI —
quereria acrescentar que o
ministério ordenado tem uma radical
"forma comunitária" e só pode ser
desempenhado na comunhão dos
presbíteros com o seu Bispo. É
necessário que esta comunhão entre
os sacerdotes e com o próprio Bispo,
baseada no sacramento da Ordem e
manifestada na concelebração
eucarística, se traduza em diversas
formas concretas de fraternidade
sacerdotal efectiva e afectiva (cfr. 
Pastores dabo vobis, 74). Só assim os
sacerdotes saberão viver na
plenitude o dom do celibato e serão
capazes de fazer florescer
comunidades cristãs nas quais se
repitam os prodígios da primeira
pregação do Evangelho»[27].



Ajudemos os Bispos, também para
ajudar os sacerdotes. É preciso que
todos desfrutemos dessa clara
interdependência mútua que tantas
consequências magníficas trará para
todo o Povo de Deus. Sempre e, mais
ainda nos momentos históricos que
vivemos, essa total união configura-
se como elemento necessário para
fazer a Igreja como Jesus Cristo quer.
Desejemos que se dê cumprimento
ao mandatum novum (Jo 13, 34) com
esse matiz que tem um conteúdo de
obrigação, para que se reconheça a
Igreja de Cristo, os pastores têm que
se amar como Ele nos amou (cfr. 
ibid.).

Termino com outras palavras de S.
Josemaria, com a esperança de que
se avivem ainda mais em todos os
presbíteros a inquietação santa de
fomentar vocações sacerdotais.
Durante uma viagem pela América
do Sul, quase no final da sua vida
terrena, dirigia-se a um grupo de



sacerdotes diocesanos
impulsionando-os a preocuparem-se
com a formação dos que dão
esperanças de receber a chamada ao
sacerdócio. E concretizava: «Procurai
ajuda económica e mandai [para o
Seminário] essas almas que estais a
preparar desde meninos. Dai-lhes
vida interior; ensinai-lhes a amar a
Deus, a encontrá-Lo dentro da sua
alma, a ter uma piedade filial à
Santíssima Virgem, a pensar que a
coisa maior do mundo é ser outro
Cristo e o próprio Cristo.

Propósito firme: pelo menos, um
sucessor! E, como falham, pelo
menos dois (...). Se vo-lo
propuserdes, ultrapassareis tudo.
Basta que queirais»[28].

A Virgem Santíssima, Mãe do Sumo e
Eterno Sacerdote e nossa Mãe, nos
conseguirá do seu Filho — com o
nosso esforço concreto — o dom da
santidade no exercício do nosso



trabalho sacerdotal, para que
sejamos instrumentos eficazes na
santificação das almas, que a
Trindade Beatíssima quer realizar
pelo nosso ministério.

[1] Bento XVI, Carta aos sacerdotes,
16-VI-2009.

[2] Bento XVI, Homilia na Missa
Crismal, 13-IV-2006.

[3] S. Josemaria, Homilia Sacerdote
para a eternidade, 13-IV-1973.

[4] Cfr. A. Vázquez de Prada, "El
Fundador del Opus Dei", vol. II, p.
584.

[5] S. Josemaria, cit.

[6] Bento XVI, Homilia na Missa
Crismal, 13-IV-2006.

[7] Ibid.

[8] D. Álvaro del Portillo, Sacerdotes
para una nueva evangelización, em



"Escritos sobre el sacerdocio", 6ª ed.,
Palabra 1991, p. 202.

[9] Bento XVI, Carta aos sacerdotes,
16-VI-2009. Cfr. B. Nodet, "Le Curè
d'Ars. Sa pensée — Son Coeur", ed.
Xavier Mappus 1966, pp. 104 y 105.

[10] Concilio Vaticano II, decr. 
Presbyterorum Ordinis, n. 14.

[11] João Paulo II, Palavras na
conclusão do encontro por motivo do
30º aniversário do decreto
"Presbyterorum Ordinis", 27-X-1995.

[12] João Paulo II, Litt. enc. Ecclesia
de Eucharistia, 17-IV-2003, n. 5.

[13] S. Josemaría, Homilia Sacerdote
para a eternidade, 13-IV-1973.

[14] S. Josemaria, Notas de uma
conversa familiar, 10-V-1974 (AGP,
P01, X-1974, p. 64).

[15] Bento XVI, Homilia na Missa
Crismal, 5-IV-2007.



[16] Bento XVI, Carta aos sacerdotes,
16-VI-2009.

[17] Cit. por Bento XVI na sua carta
aos sacerdotes, 16-VI-2009.

[18] S. Josemaria, Notas de uma
reunião com sacerdotes no Porto, 31-
X-1972 (AGP, P04, vol. II, p. 758).

[19] Bento XVI, Homilia na Missa
Crismal, 13-IV-2006.

[20] Ibid.

[21] Bento XVI, Encontro com
sacerdotes da diocese de Albano, 31-
VIII-2006.

[22] Ibid.

[23] Santo Agostinho, Narrações
sobre os Salmos 85, 1.

[24] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 6-IX-1973 (AGP, P01
X-1973, p. 31).



[25] Concílio Vaticano II, decr. 
Presbyterorum Ordinis, n. 8.

[26] Cfr. Concílio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 27.

[27] Bento XVI, Carta aos sacerdotes,
16-VI-2009.

[28] S. Josemaria, Notas de uma
reunião com sacerdotes em Lima, 26-
VII-1974 (AGP, P04 1974, vol II, p.
401).

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/sacerdotes-
santos-para-santificar/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/sacerdotes-santos-para-santificar/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sacerdotes-santos-para-santificar/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sacerdotes-santos-para-santificar/

	Sacerdotes: "Santos para santificar"

