
opusdei.org

Sacerdotes
numerários ou
agregados: Para que
os outros “brilhem”

Sacerdotes incardinados na
Prelatura do Opus Dei: uma
missão de serviço dedicada a
promover a santidade e o
apostolado dos outros membros
da Obra e de todos os que
participam nas atividades do
Opus Dei.

28/06/2024



A aventura dos doze Apóstolos tinha
começado quando viram que
converteu a água em vinho durante
um casamento. Mais tarde, viram-no
perdoar aos pecadores e impor as
mãos aos doentes. Colaboraram
ativamente para dar alimento à
multidão e escutaram o discurso do
Pão da Vida. A misericórdia por
todas as pessoas foi uma lição diária
para aquele grupo que Jesus tinha
escolhido dentre os seus seguidores,
homens e mulheres que o
acompanhavam entusiasmados.

Passados três anos, os Apóstolos
chegaram a Jerusalém para a Páscoa.
Traziam consigo a preciosa
experiência de todo esse tempo de
convivência próxima com o Senhor,
mas a sua fé era ainda imatura:
faltava-lhes a lição da Cruz e a
contemplação do Ressuscitado.
Naqueles dias, no Cenáculo, Jesus
instituiria a Eucaristia diante dos
seus olhos. E ali mesmo, naquela



sala, os consagraria sacerdotes, para
que perpetuassem o seu sacrifício de
amor através dos séculos.

«Fazei isto em memória de Mim» (Lc
22, 19): estas palavras, que ficaram
gravadas a fogo nos seus corações,
chegaram com toda a força até nós.
Desde aquele momento, e
obedecendo a este mandato, os
sacerdotes repetem-nas com
admiração e gratidão na celebração
eucarística. Jesus deixa o mais santo
– o Seu corpo e o Seu sangue – nas
mãos de homens comuns, e envia-os
para atar e desatar na terra,
desempenhando a sua função
sacerdotal em favor dos homens (cf.
Mt 16, 19). Por vontade de Cristo, este
sacerdócio ministerial é uma
realidade essencial: sem ele, não
haveria Igreja.

Sacerdotes com o carisma do dia 2
de outubro[1]



Dêmos agora um salto no tempo, de
Jerusalém do século I até Madrid do
século XX. O Opus Dei encontra-se
nos seus primeiros passos, e São
Josemaria compartilha esse carisma
nascente com alguns sacerdotes
diocesanos seus amigos, a quem pede
colaboração para as tarefas que está
a pôr em pé. Contudo, a maioria
daqueles bons sacerdotes não
chegará a fazer sua a luz que Deus
entregou a São Josemaria e, com o
tempo, ir-se-ão desvinculando das
suas atividades[2]. É então que o
fundador compreende que os
sacerdotes de que esta família
necessita com uma dedicação plena
terão que provir de entre os leigos
que se iam incorporando e vivendo
aquela vocação. Cedo começa a
perguntar a alguns deles se estão
livremente dispostos a formular, no
seu caso, o chamamento de Deus ao
sacerdócio, para servir de um modo
novo a família que acaba de nascer.
Passados anos, em 1943, São



Josemaria receberá uma luz que irá
resolver a maneira de os incardinar
na Obra; e, a partir de 1944,
começarão a receber a ordenação
sacerdotal fiéis numerários em
grupos mais ou menos numerosos.
Umas décadas mais tarde, após a
morte de São Josemaria, estando o
Beato Álvaro à frente do Opus Dei,
receberão também a ordenação pela
primeira vez alguns agregados.

São Josemaria vai escrever três
cartas para os seus filhos sacerdotes,
em que esmiúça os traços específicos
do sacerdócio destes numerários e
agregados na Obra[3]. Quando
começou a escrever a terceira destas
cartas, em 1956, tinham passado
treze anos desde a ordenação dos
três primeiros – Álvaro del Portillo,
José Luis Múzquiz e José María
Hernández Garnica –, e tinham já
sido ordenados sacerdotes mais de
150 numerários. Nestes documentos,
encontramos resposta às questões



mais importantes: qual é a sua
identidade específica, qual a sua
missão pastoral e, por último, que
estilo de vida têm, dada a sua
vocação no Opus Dei.

Muda tudo e não muda nada

Desde muito antes de discernir o seu
possível chamamento ao sacerdócio,
os numerários e agregados tinham
abraçado já o dom do celibato ao
acolher a sua vocação. Até à sua
ordenação, a chamada divina levara-
os a imitar a vida oculta de Cristo:
anos de intenso trabalho e
evangelização. Cristãos comuns,
como todos na Obra, procuram viver
com verdadeira alma sacerdotal:
oferecem a Deus toda a sua
existência como oferenda viva, santa,
agradável (cf. Rm 12, 1),
comunicando a vida de Cristo a
tantos amigos e conhecidos. Que
significa, então, o sacerdócio para
estes homens celibatários que,



durante anos, procuraram viver
como apóstolos nos seus locais de
trabalho?

Por um lado, muda tudo, porque a
transformação operada pelo
sacramento é radical. A ordenação
sacerdotal dá um novo sentido às
suas vidas, torna-os ministros dos
mistérios de Deus (cf. 1Cor 4, 1);
reveste-os de um novo modo de ser e
de situar-se no mundo, encarnando o
único sacerdócio de Cristo (cf. Heb 5,
1). São ordenados, com palavras de
São Josemaria, «para serem, nem
mais nem menos, sacerdotes-
sacerdotes, sacerdotes cem por
cento»[4]. No entanto, ao mesmo
tempo que muda tudo, em nada muda
o essencial da sua vocação à Obra.
Quando muito, a entrega a Cristo e o
seu compromisso com a Igreja
reafirmam-se. Por isso, os
numerários e agregados que são
chamados ao sacerdócio na Obra não
sofrem «uma crise de identidade; a



sua vocação ao Opus Dei permanece
inalterada e íntegra»[5].

Desde a sua época de seminarista,
São Josemaria compreendeu a
identidade do sacerdote como um
serviço. «Só queremos servir»[6]: foi
esta a experiência da sua própria
vida. Em 1930, poucos anos depois de
ter sido ordenado sacerdote, uma
pessoa perguntou-lhe por detalhes da
sua futura carreira sacerdotal. São
Josemaria escreveu para si próprio
esta anotação: «O sacerdócio – disse-
lhe – não é uma carreira, é um
apostolado! – É assim que o sinto. E
quis escrevê-lo nestas notas, para
que, com a ajuda do Senhor, nunca
me esqueça da diferença»[7]. Na carta
anteriormente mencionada, datada
de 1956, São Josemaria destacava
este anseio desde a primeira linha:
«Fostes ordenados, meus filhos
sacerdotes, para servir. Deixai-me
começar por recordar que a vossa
missão sacerdotal é uma missão de



serviço. Conheço-vos, e sei que esta
palavra – servir – resume os vossos
anseios, toda a vossa vida. E é o vosso
orgulho e o meu consolo»[8]. O
horizonte vital do sacerdote é, ao fim
e ao cabo, repetir o que Jesus fez na
Última Ceia: ajoelhar-se aos pés dos
seus amigos.

Ajoelhar-se para ajudar os leigos
na sua vocação

Pedro Casciaro recorda como um dia
São Josemaria o convidou a pensar
durante algum tempo para discernir
o chamamento ao sacerdócio.
Quando decidiu que efetivamente
esse caminho podia ser para ele,
conta como, ajoelhado ao seu lado no
oratório da casa onde estavam, o
fundador do Opus Dei apontou para
o tapete vermelho colocado aos pés
do altar e lhe disse: «O sacerdote tem
que ser como esse tapete; sobre ele é
consagrado o Corpo do Senhor; está
no altar, sim, mas está para servir;



mais ainda, está para que os outros
pisem num chão macio, e bem vês,
não se queixa, não protesta...
Compreendes qual é o serviço do
sacerdote? Hás de ver que no futuro,
na tua vida, vais refletir sobre isto»[9].

No caso do sacerdote numerário ou
agregado, o conteúdo fundamental
deste serviço consiste em pôr-se à
disposição das suas irmãs e irmãos –
ajoelhar-se! – para os ajudar a levar a
cabo a sua missão. O novo lugar que
o sacerdote ocupa na Obra
concretiza-se como um serviço à
santidade e ao apostolado dos outros
e, por isso, também como
salvaguarda da unidade que os torna
possíveis. Quem repara num tapete?
Quem evita usá-lo quando a sua
razão de ser é precisamente que os
outros se sintam cómodos e fiquem
abrigados do frio do chão? Como um
bom tapete que está estendido com
discrição, o sacerdote da Obra
permanece com gosto em segundo



plano, porque sabe que, deixando
brilhar os seus irmãos leigos, é mais
eficaz: é assim que cumpre a sua
missão. Como aconselhava o prelado
do Opus Dei aos seus filhos
sacerdotes: «que o protagonismo e o
brilho da vossa vida sejam os de
Jesus Cristo, e que brilhem, se for o
caso, as vossas irmãs e os vossos
irmãos»[10].

Este desejo de serviço traduz-se em
muitos pormenores. É normal na
Obra que o sacerdote não se deixe
servir pelo facto de ser sacerdote,
mas que seja mais um entre os seus
irmãos leigos[11]. Mais ainda, sente-se
com «mais obrigação que os
outros»[12] de servir com alegria, e
esta atitude evita qualquer possível
rasto de clericalismo no estilo de vida
das pessoas do Opus Dei.

Quatro tarefas de uma missão

Voltemos agora à ceia do Cenáculo
para reparar no comportamento de



Jesus: contemplemos como exerce o
único sacerdócio, de que todos os
outros sacerdotes participam. O
Mestre ajoelha-se e pega numa bacia
para lavar os pés dos seus amigos
caminhantes. Molha-os com água,
esfrega para lhes tirar o pó, e seca-os
com a toalha que cingiu à sua
cintura. Faz tudo isso com calma,
como se não houvesse nada mais
importante a fazer nesse momento;
ou melhor: porque não há nada mais
importante. Da mesma maneira, o
sacerdote ajoelha-se porque quer
ajudar os seus irmãos a serem
santos. Mas, como faz concretamente
para cuidar deles? Que tarefa
sacerdotal tem que realizar? Qual é a
sua missão específica? «Juntamente
com o que é próprio do seu
ministério sacerdotal na Igreja, que
tem o seu centro na Eucaristia, os
sacerdotes da Prelatura dedicam-se
principalmente ao serviço
ministerial dos outros fiéis [da Obra]
e ao atendimento sacerdotal das suas



atividades apostólicas»[13]. Foi esta a
missão que receberam da Igreja:
vivificar, com o seu sacerdócio, esta
pequena família dentro do povo de
Deus. Isso significa, por um lado, que
a sua configuração com Cristo
sacerdote passa por viver
pessoalmente o carisma, para o
transmitir com a maior fidelidade
possível: serve mais eficazmente
aquele sacerdote que melhor quiser
encarnar o espírito do Opus Dei.
Além disso, o seu sacerdócio está
principalmente ao serviço da
santidade dos membros da Obra, na
sua maioria leigos, dos sócios da
Sociedade Sacerdotal da Santa Cruz e
daqueles que participarem nas suas
atividades apostólicas.

Como é lógico, a dedicação habitual a
estas tarefas não limita o exercício
do seu sacerdócio, embora sem
dúvida o oriente, porque é a razão de
ser do seu ministério. Qualquer
outro trabalho sacerdotal, por



importante que pareça, é secundário,
visto que está subordinado à missão
para a qual recebeu a ordenação.
«Concretamente – acrescenta o
Prelado do Opus Dei, especificando
ainda mais esta tarefa –, pela
peculiar missão pastoral da
Prelatura, dedicam-se sobretudo à
celebração dos sacramentos da
Eucaristia e da Penitência, à
pregação da Palavra de Deus, à
direção espiritual, e a uma ampla
tarefa de formação doutrinal»[14].
Vejamos um pouco mais
pormenorizadamente estas quatro
tarefas da sua missão.

Em primeiro lugar, os sacerdotes
numerários ou agregados vivificam a
Obra através da celebração dos
sacramentos, especialmente da
Eucaristia e da Penitência: os
sacramentos do dia a dia, os que
acompanham a vida quotidiana do
cristão. A celebração diária da santa
Missa constitui a tarefa fundamental



do sacerdote: é a fonte de que brota
toda a força de Deus. Como escreveu
São João Paulo II, «a Igreja vive da
Eucaristia. Esta verdade não exprime
apenas uma experiência diária de fé,
mas contém em síntese o próprio
núcleo do [seu] mistério»[15]. E quando
um sacerdote vive realmente da
Eucaristia, nota-se na sua vida e à
sua volta, em frutos de santidade e
de impulso apostólico.

Os sacerdotes da Obra dedicam
também muitas horas ao sacramento
da Penitência. São Josemaria
desejava que ouvir confissões fosse
para os seus filhos «paixão
dominante e exercício grato»[16]. Com
a prática piedosa da confissão
aprendemos «a ter mais dor e,
portanto, mais amor»[17]. O sacerdote
tem todas essas vezes oportunidade
de ser o bom samaritano para os seus
irmãos e para os que se aproximam
do seu ministério: limpar as suas
feridas, aliviá-los com palavras



impregnadas de esperança, e arcar
com os gastos da sua convalescença.
A receção frequente dos sacramentos
é a força principal de quem quer
levar a santidade a todos os recantos
do mundo e a todos os momentos
marcantes da vida. Quando o
sacerdote centra a sua vida em
facilitar o acesso aos sacramentos,
toma consciência de cada vez,
novamente, do primado da graça: da
ação do próprio Jesus no seu
trabalho. «Ocultar-me e desaparecer
é o que me é próprio, que só Jesus
brilhe»[18]: assim resumia São
Josemaria o seu trabalho sacerdotal.

Em segundo lugar, o sacerdote é
ministro da Palavra, e tem como
«primeiro dever, anunciar a todos o
Evangelho de Deus»[19]. No Opus Dei,
o sacerdote vivifica e abrasa os seus
irmãos também com a pregação, que
tem por objetivo facilitar, de diversos
modos, o encontro pessoal de cada
um com Jesus[20]. São Paulo exprimia-



o com grande clareza: «Não nos
pregamos a nós mesmos, mas a
Cristo Jesus, o Senhor» (2Cor 4, 5).
Para mover o coração das pessoas, a
pregação deve estar cheia de vida,
fazer pensar, tocar o coração, dar
esperança. Especialmente, a oração
em voz alta é uma peculiaridade –
não exclusiva, sem dúvida – do
ministério sacerdotal no Opus Dei,
dirigida a fomentar a relação pessoal
de cada um com Deus. Para rezar e
para ajudar a rezar, para mostrar as
pontes que existem entre fé e vida,
para chegar com dom de línguas às
necessidades e circunstâncias dos
outros, o sacerdote necessita de
dedicar tempo ao estudo, de modo a
poder melhorar tanto o estilo como o
fundo das suas palavras. Como a
finalidade da pregação é sempre e só
sobrenatural, o sacerdote necessita
de uma relação assídua com o
Espírito Santo, que acompanha
intimamente os corações dos



homens, e põe nas suas mãos o fruto
deste ministério da Palavra.

Em terceiro lugar, o sacerdote
acompanha as almas. Como
assegurava São Josemaria, com a
direção ou acompanhamento
espiritual «se começou e se fez a
Obra; e, principalmente com esse
trabalho, se lhe há de dar
continuidade»[21]. Esta tarefa é,
portanto, imprescindível para o seu
desenvolvimento, faz parte do núcleo
íntimo do carisma, e corresponde
tanto aos leigos como aos sacerdotes.
O sacerdote acompanha muita gente,
todo o tipo de pessoas, sem excluir
ninguém, mas de maneira especial
cuida dos seus irmãos e irmãs do
Opus Dei. Trata-se de um «trabalho
belíssimo, sacrificado, sem brilho,
mas muito grato a Deus e muito
fecundo»[22], porque tem, além disso,
um grande efeito multiplicador.
Protegendo sempre a liberdade de
cada um, a sua função «é abrir



horizontes, ajudar à formação do
critério, mostrar os obstáculos,
indicar os meios adequados para os
vencer, corrigir as deformações ou
desvios da caminhada, animar
sempre: sem perder nunca o ponto
de mira sobrenatural, que é uma
afirmação otimista, porque cada
cristão pode dizer que tudo pode com
a ajuda divina (cf. Fl 4, 13)»[23]. O
sacerdote, a partir da sua
incumbência de aconselhar no
campo espiritual, procura que todas
as pessoas possam encontrar nele a
proximidade, compaixão e ternura
do próprio Jesus, a quem
representa[24].

Por último, a quarta tarefa com que o
sacerdote pode trazer vida na Obra é
a de uma dedicação entusiasta à
formação doutrinal, à transmissão da
fé. No nosso contexto cultural, é
imprescindível dedicar muitas
energias a este aspeto da tarefa
sacerdotal. Em cada vez mais casos,



se trata de um primeiro anúncio que
muitas vezes requer, por sua vez,
uma reformulação pessoal de muitos
temas. «A doutrina é sempre a
mesma, mas os caminhos para que os
homens a assimilem e se enamorem,
diferentes»[25]. Esta missão realiza-se,
portanto, através de meios que se
adaptam às necessidades de cada
momento: meditações, aulas,
conferências, seminários,
publicações, intervenção nos meios
de comunicação ou nas redes sociais,
etc. O sacerdote necessita de uma
formação intelectual consistente, que
enriqueça a sua vida espiritual, e que
lhe permita compartilhar com os
seus irmãos um profundo
conhecimento da fé. Esta formação
não pretende transmitir só uns
conhecimentos, mas dar a cada um e
a cada uma as ferramentas
necessárias para elaborarem uma
síntese pessoal da sua fé e, assim,
serem capazes de iluminar a todos e
de aprender também de todos.



Naturalmente, nem todos os
sacerdotes serão especialistas em
cada uma destas tarefas, nem se
sentirão atraídos por todas elas com
a mesma intensidade. Em cada lugar,
procura-se com prudência encontrar
as tarefas que se adequam da melhor
maneira a cada um, tendo também
em conta as necessidades da Obra.
Claro que há muitas mais coisas boas
a fazer, mas estes quatro trabalhos,
distribuídos de acordo com as
características pessoais de cada um,
são o núcleo do seu ministério: neles,
o sacerdote numerário ou agregado
faz-se santo e torna santos os seus
irmãos. Esta é a sua maneira
concreta de lavar os pés aos seus. «É
preciso sermos como a talagarça, que
não se vê – dizia São Josemaria –,
para que os outros brilhem com o
bordado do ouro e das sedas finas
das suas virtudes, sabendo pôr-nos a
um canto, a fim de que os vossos
irmãos brilhem com o seu trabalho
profissional santificado, no seu



estado e no mundo»[26]. Tudo isto
exige do sacerdote uma forte
consciência da sua missão e uma
íntima união com Cristo,
especialmente quando outros
trabalhos possam parecer talvez
mais urgentes, eficazes ou atrativos.
Empenhar-se nesta tarefa supõe uma
renovada fidelidade à luz do dia 2 de
outubro, da qual faz parte também,
como outra faceta dessa mesma
fidelidade, a adaptação às
necessidades espirituais e culturais
do momento.

Um estilo próprio formado por
secularidade, unidade e liberdade

A identidade e a missão sacerdotal
encarnam na vida de cada um com
tonalidades e modos próprios, mas
dando lugar a uma forma pastoral
concreta. Sem dúvida, «o facto de os
sacerdotes da Prelatura viverem,
como os outros, o espírito da Obra,
implica um estilo sacerdotal



determinado»[27]: um estilo com
traços que podemos descobrir no
sacerdócio de São Josemaria,
extraindo tudo o que há nele de
perene e de universal. Embora só
exista um único sacerdote, Jesus
Cristo, e seja único o sacerdócio de
que participam todos os sacerdotes
da Igreja em todo o tempo, também é
certo que encontramos na Igreja
diversos estilos sacerdotais, de
acordo com a vocação e a missão
peculiar de cada um. À hora de
delinear o estilo de um sacerdote do
Opus Dei, podemos voltar de novo à
imagem do tapete. Ao pensar nisso,
de facto, há muitos tipos de tapete, e
escolher um pode chegar a ser uma
tarefa complicada, pela enorme
diversidade de tecidos e de materiais
diversos com que estão
confecionados, pelos tamanhos e
formas diferentes, etc. Que tipo de 
tapete é o sacerdote numerário ou
agregado?



Neste caso, o estilo é marcado por
vários fatores: a vida de família, em
que participam ativamente; a
dedicação aos seus irmãos, às suas
irmãs e às tarefas apostólicas do
Opus Dei; a espiritualidade concreta
que impregna a sua intimidade com
Deus e com as outras pessoas, e
outros aspetos da sua missão que dão
um selo peculiar ao seu sacerdócio.
Este selo não deve ser entendido
como um molde, como um princípio
de uniformidade, porque cada um
conserva o seu carácter e a sua
personalidade. Trata-se, antes, de um
estilo que brota com simplicidade do
carisma que se faz vida e que, por
isso mesmo, serve esse carisma.

Contudo, talvez a nota prioritária
deste estilo próprio seja a
secularidade que os sacerdotes
viveram antes da sua ordenação, e
que não perdem pelo seu sacerdócio.
Esta secularidade leva consigo um
modo de pensar e de compreender a



realidade, que São Josemaria
designava por mentalidade laical.
Trata-se de um traço fundamental do
ministério sacerdotal de numerários
e agregados, entre outros motivos,
porque as atividades apostólicas que
estão chamados a servir são
seculares: dirigidas por leigos, e a
eles orientadas. O sacerdote
numerário ou agregado está ao
serviço de quem dirige essas tarefas;
é um apoio para eles e elas, sem
pretender ocupar um espaço de
governo que não é próprio desta
mentalidade laical. Precisamente
pelo seu amor ao sacerdócio e por
esta secularidade tão característica,
São Josemaria aconselhava os
sacerdotes a não se meterem «nunca
no que é temporal. São os leigos,
cada um de acordo com a sua
consciência, que se ocupam dos
assuntos da terra»[28]. Desta maneira,
os sacerdotes podem prevenir
melhor o risco do clericalismo, e



fomentar a liberdade pessoal dos
leigos.

O estilo próprio do sacerdote
numerário ou agregado está também
fortemente marcado pela missão de
ser instrumento de unidade no lugar
em que vive, especialmente nos
centros de la Obra e nalgumas
instâncias do seu governo. O coração
do sacerdote aprende de Jesus a
servir com gosto todas as pessoas,
velando para que se aproximem do
Senhor sem se apegarem àquele que
é só seu instrumento, e cuidando
«com todas as suas forças para que
nunca se formem grupos ou
capelinhas»[29] à sua volta. Os
sacerdotes não fazem um trabalho
personalista: são conscientes de que
estão a realizar o trabalho de Cristo
no mundo, através do Opus Dei. As
almas estão nas suas mãos, mas não
são deles: são de Deus.



Ao mesmo tempo, já que o seu
coração é grande, à medida do de
Cristo, escrevia São Josemaria que,
cada sacerdote seu filho «não pode
conformar-se com cumprir os
encargos apostólicos que lhe tiverem
dado. Deve ter iniciativa (…)»[30]. Isto
vigora ainda com mais motivo em
lugares com poucos cristãos ou onde
as atividades do Opus Dei exijam
uma dedicação de tempo menos
absorvente. «Não é próprio nosso
estarmos de braços cruzados, à
espera de que as almas cheguem»[31],
porque também foi o modo de fazer
de Jesus: no Evangelho vemos como
o Senhor vai à procura das almas.
Não espera que O venham ver;
dirige-se para onde estão as pessoas:
as praças das aldeias, a margem do
lago, o Templo.

Ao atuar «com iniciativa, para
realizar um abundante trabalho
sacerdotal»[32], o sacerdote numerário
ou agregado tem em conta, como é



lógico, que a sua primeira
preocupação está ligada a
impulsionar a vida interior e o
apostolado de todos os membros da
Obra. Para conseguir isto, além de
estar sempre ao serviço da Prelatura
do Opus Dei, obedecendo ao prelado
e aos seus vigários como todo o
sacerdote ao seu ordinário, conta
com o apoio e conselho dos diretores
a respeito dessas atividades. Por
outro lado, «na medida do possível,
colaboram também em atividades
das dioceses»[33]. É algo natural,
porque o sacerdote do Opus Dei sabe-
se secular, igual aos seus irmãos
diocesanos, tanto por mentalidade
como por formação. Por este motivo,
uni-lo-ão laços de amizade com
outros sacerdotes e colaborará com
eles, sempre que as suas próprias
ocupações lho permitam, oferecendo-
se para confessar ou ajudar nas
diversas atividades que se
realizarem nas paróquias. Em última
análise, é grande a transcendência



apostólica do sacerdote que está no
sítio a que foi chamado e que, ao
mesmo tempo, não tem medo de se
lançar a novos desafios apostólicos,
complicando a sua vida por amor ao
Senhor.

* * *

«Muitas coisas grandes dependem do
sacerdote: temos Deus, trazemos
Deus, damos Deus»[34]. Esta é missão
gigante que o Senhor confiou
naquela noite no Cenáculo aos
primeiros sacerdotes da sua Igreja.
Antes de o fazer, no entanto, quis
gravar nos seus corações a única
atitude que torna possível o serviço
sacerdotal: pôr-se de cócoras,
ajoelhar-se, como o último, a lavar os
pés dos outros. É essa a principal
escola para viver um sacerdócio
santo, chamado a vivificar a Igreja a
partir do carisma que Deus quis para
o Opus Dei. Nesta missão nenhum
sacerdote está só, porque Maria,



«Mãe dos sacerdotes»[35], os escuta
quando A procuram, necessitados do
Seu auxílio.

[1] Neste artigo, examina-se a
vocação dos numerários e agregados
que são ordenados sacerdotes. Não é
o caso daqueles outros sacerdotes,
também «com o carisma do dia 2 de
outubro», que, no entanto, estão
incardinados numa igreja particular
e se mantêm sempre ao serviço dela.

[2] cf. J. L. González – J. Aurell,
“Josemaría Escrivá en los años
treinta: los sacerdotes amigos”, Studia
et Documenta, vol. 3, 2009, p. 41-106.

[3] Trata-se das cartas número 10, 25
e 26, datadas de 02/02/1945,
28/03/1955 e 08/08/1956,
respetivamente, e finalmente



enviadas em 1966, 1964 e 1966, por
essa mesma ordem.

[4] São Josemaria, «Sacerdote para la
eternidad», em Amar a la Iglesia, n.
35. (N.T.: Há tradução portuguesa em
Amar a Igreja e numa versão em
folheto, de ed. DIEL, com o título 
Sacerdote para a eternidade, mas sem
numeração).

[5] Peter Berglar,Opus Dei. Vida y
obra del fundador Josemaría Escrivá
de Balaguer, Rialp, Madrid, 1987, p.
216.

[6] São Josemaria,Carta 10, n. 17.

[7] São Josemaria,Apuntes íntimos, n.
127; cf. Andrés Vázquez de Prada, El
fundador del Opus Dei, vol. 1, Rialp,
Madrid, 1997, p. 117 (edição
portuguesa: Josemaria Escrivá, Ed.
Verbo, Lisboa 2002).

[8] São Josemaria, Carta 26, n. 1. Uns
anos depois, o Concílio Vaticano II



sublinharia esta compreensão do
sacerdócio: pela ordenação e pela
missão que receberam «os
presbíteros são promovidos ao
serviço de Cristo mestre, sacerdote e
rei, de cujo ministério
participam» (Presbyterorum Ordinis,
n. 1).

[9] Pedro Casciaro, Soñad y os
quedaréis cortos, Rialp, 4ª edición,
Madrid, 1994, p. 69 (edição em
português do Brasil: Sonhai e ficareis
aquém, Quadrante).

[10] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
28/10/2020, n. 21.

[11] cf. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 28/10/2020, n. 21.

[12] São Josemaria, Carta 26, n. 7.

[13] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
28/10/2020, n. 20; cf. Código de Direito
Canónico, c. 295 in fine.



[14] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
28/10/2020, n. 20.

[15] São João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 1.

[16] São Josemaria, Carta 26, n. 30.

[17] São Josemaria, A solas con Dios,
n. 259.

[18] São Josemaria, Carta 28/01/1975,
citado em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, vol. 2, Rialp,
Madrid 2011, p. 301.

[19] cf. Concilio Vaticano II, 
Presbyterorum Ordinis, n. 4.

[20] A pregação pode assumir
diferentes formas: uma aula
doutrinal, uma prática, uma homilia,
uma meditação, etc. São géneros
diferentes, com diferentes
finalidades que levam consigo
focagens e métodos diferentes. Por



outro lado, os leigos também glosam
a Palavra de Deus na vida do Opus
Dei, mas em situações em que não se
requer o ministério sacerdotal, tais
como no círculo breve, no
comentário do Evangelho, nas
palestras de formação, etc.

[21] São Josemaria, Carta 26, n. 35.

[22] Ibid., n. 35.

[23] Ibid., n. 37.

[24] cf. Francisco, Discurso num
simpósio sobre o sacerdócio,
17/02/2022.

[25] São Josemaria, Carta 26, n. 38.

[26] Ibid., n. 8.

[27] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
28/10/2020, n. 20.

[28] São Josemaria, Carta 26, n. 51.

[29] Ibid., Carta 10, n. 32.



[30] Ibid. Carta 26, n. 35.

[31] Ibid.

[32] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
28/10/2020, n. 21.

[33] Ibid.

[34] São Josemaria, Carta 26, n. 17.

[35] Francisco, Homilia, 29/03/2018.

José Manuel Antuña, Andrés
Cárdenas, Gerard Jiménez

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/sacerdotes-

numerarios-ou-agregados-para-que-os-
outros-brilhem/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/sacerdotes-numerarios-ou-agregados-para-que-os-outros-brilhem/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sacerdotes-numerarios-ou-agregados-para-que-os-outros-brilhem/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sacerdotes-numerarios-ou-agregados-para-que-os-outros-brilhem/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sacerdotes-numerarios-ou-agregados-para-que-os-outros-brilhem/

	Sacerdotes numerários ou agregados: Para que os outros “brilhem”

