opusdei.org

Sdo Josemaria
Escriva, mestre de
oracao na vida
corrente

Entre os mestres de
espiritualidade da historia da
Igreja, Sdo Josemaria Escriva
ocupa um lugar proprio por
varios motivos. Antes de mais,
por se tratar de um santo dos
nossos dias (foi canonizado por
Jodo Paulo IT em 2002), que
difundiu a chamada universal a
santidade, de maneira concreta,
entre milhares e milhares de
cristdos —refere o Prelado do
Opus Dei no inicio deste artigo



publicado na revista
“Magnificat”

04/03/2007

D

Entre os mestres de espiritualidade
da historia da Igreja, Sdo Josemaria
Escriva ocupa um lugar proprio por
varios motivos. Antes de mais, por se
tratar de um santo dos nossos dias
(foi canonizado por Joao Paulo II em
2002), que difundiu a chamada
universal a santidade, de maneira
concreta, entre milhares e milhares
de cristaos.

Para alcancar a santidade é
imprescindivel manter um trato
habitual com Deus; ou dito de outro
modo: rezar. Mas este meio nao
consiste s em desfiar oracdes vocais;
é falar com Deus, pondo em exercicio



todas as capacidades humanas: a
alma e o corpo, a cabeca e o coracao,
a doutrina e os afetos. Ser santos
significa parecer-se com Jesus Cristo:
quanto mais o imitemos, quanto
mais nos assemelhemos a Ele,
desenvolvendo com a graca e 0 nosso
esforco a identificagdo sacramental
recebida no Batismo, maior
santidade, maior identificacdo com o
Mestre alcangaremos. Dai a
importancia dessa “conversa
habitual” com Ele. «Santo, sem
oragao?», pergunta Sdo Josemaria
num dos seus livros mais difundidos.
E responde concisamente: «Nao
acredito nessa santidade» (Caminho,
n. 107).

Deus concedeu ao Fundador do Opus
Del, dentre outros, o dom de ensinar
de modo pratico que os homens e as
mulheres que vivem no meio das
atividades terrenas “no trabalho, na
familia, nos mais variados e
honrados ambientes profissionais e



sociais”, podem e devem aspirar a
santidade sem descuidar os afazeres
temporais; pelo contrario, hdo de
servir-se precisamente dessas
atividades para procurar Deus,
encontra-I’'O e ama-I’'0O. Mereceu, por
isso, que a Santa Sé lhe chamasse
«contemplativo itinerante», no
Decreto com que se reconhece que
praticou, em grau heroico, todas as
virtudes cristds, passo prévio para a
canonizacao.

Este resumo do que foi a vida de Sao
Josemaria comporta consequéncias
muito importantes. Em primeiro
lugar, que ndo ha nenhum género de
vida, “se nao se opde a lei de Deus”,
que ndo possa ser santificado; que
ndo se nega a ninguém a graca para
chegar a ser verdadeiramente
contemplativo; que € possivel manter
a presenca de Deus no meio das
tarefas mais absorventes, relacionar-
nos com Ele no fragor do mundo,
sem abandonar o lugar que cada um



ocupa na sociedade. Ou seja,
conduzir-se como um homem ou
uma mulher de oragao, ndo esta
reservado so para os que “acolhendo
uma chamada especial” seguem a
vida sacerdotal ou religiosa. A vida
contemplativa, precisamente por se
tratar de um requisito no caminho da
santidade, apresenta-se-nos como um
caminho ao alcance de todos.

Sao Josemaria Escriva foi chamado
por Deus, ndo sO para proclamar esta
mensagem, mas também para
ensinar a vivé-la, sem diminuir
nenhuma das suas exigéncias. O seu
exemplo, 0s ensinamentos que
transmite nos seus escritos e,
sobretudo, a realidade de
inumeraveis pessoas que se inspiram
no seu espirito para se santificarem
no meio dos assuntos terrenos,
constituem uma expressdo clara da
validade do que depois afirmou o
Concilio Vaticano II sobre o
chamamento universal a santidade.



Também refletemm um modo concreto
de levar a pratica a proposta de Jodo
Paulo II, cara ao novo milénio,
quando exortou os cristdos a
aprofundar na "arte da oracdo" para
aspirar a uma "medida alta" da
santidade na situacdo de cada dia.

Antes de mostrar alguns dos pontos
fundamentais dos ensinamentos
sobre a oracgdo deste mestre de vida
cristd, recolho o inicio de uma
homilia que tem o titulo significativo
de "Vida de oracdo". Escreve Sdo
Josemaria: «<Sempre que sentimos no
nosso coracao desejos de melhorar,
de responder mais generosamente ao
Senhor, e procuramos um guia, um
norte claro para a nossa existéncia
cristd, o Espirito Santo traz a nossa
memoria as palavras do Evangelho:
«importa orar sempre e ndo deixar
de o fazer» (Lc 18, 1). A oragdo € o
fundamento de todo o trabalho
sobrenatural; com a ora¢do somos
omnipotentes e, se prescindissemos



deste recurso, nada
conseguiriamos» (Amigos de Deus, n.
238).

(ID

Uma das "paixodes" de Sdo Josemaria
consistia no amor a liberdade das
consciéncias. Foi um defensor
decidido da liberdade pessoal — com
a consequente responsabilidade — em
todas as ordens da vida. No aspeto
espiritual, o seu constante ensino
traduziu-se em que ha muitos
caminhos para chegar a santidade,
porque «cada alma é uma obra-
prima de Deus» (Amigos de Deus, n.
83), e 0 Senhor traca a criatura a sua
via pessoalissima para que se
identifique com Cristo. Por isso, sem
desprezar os ensinamentos de outros
santos, ndo era partidario de
métodos rigidos para ensinar a fazer
oracao.

A sua propria experiéncia, e a de
tantas almas que ajudou na vida



interior, confirmaram-lhe a opinido
de que cada um ha de esforcar-se —
sob a orientacdo do Espirito Santo e
com os conselhos recebidos na
direcdo espiritual pessoal — por
encontrar o seu proprio caminho:
«Cada caminhante siga o seu
caminho», costumava repetir; um
caminho que, além disso, ird
variando de acordo com as
necessidades e as circunstancias de
cada alma.

Procurar, encontrar, amar a Cristo

Também, dentro dessa grande
variedade de situagOes pessoais, ja
desde os anos 30 costumava
assinalar uns grandes caminhos
“validos para todos” que se tém que
percorrer para chegar a ser almas de
oracdo: «Que procures a Cristo. Que
encontres a Cristo: Que ames a
Cristo. — Sdo trés etapas clarissimas.
Tentaste, pelo menos, viver a
primeira?» (Caminho, n. 382).



Ndo se trata — como assinala o
proprio Fundador do Opus Dei — de
etapas claramente diferenciadas,
nem o facto de ter superado uma traz
consigo automaticamente a
instalacdo na seguinte. Noutras
ocasides, por exemplo, apontava
para «quatro degraus» para chegar a
identificar-se com Cristo: «procura-
I’O, encontra-I’O, conhecé-I’'0O, ama-
I’0O». E acrescentava: «Talvez vos
pareca que estais na primeira
etapa... Procurai-O com fome,
procurai-O em vOs mesmos com
todas as vossas forcas! Se o fazeis
com este empenho, atrevo-me a
garantir que ja O encontrastes, e que
ja comecastes a conhecé-1’'0 e a ama-
I’O, e a ter a vossa conversa no

céu» (Amigos de Deus, n. 300).

Ou seja, o caminho da orac¢do néo é
algo que se adquire de uma vez para
sempre, é preciso comecgar e
recomecar, com o entusiasmo
humano e sobrenatural de melhorar



no conhecimento de Deus; requer
considerar-se sempre discipulo, e
nunca mestre. Esta atitude, além de
ser como que um forte contrapeso a
possivel tentacdo de soberba
espiritual, ajuda a ndo desanimar, a
ndo abandonar a pratica da
meditacdo porque nos parece que
nao avancamos.

No decurso da oracdo mental ou
meditacdo, o mais importante
consiste em chegar ao trato pessoal
com Jesus. Tudo o resto — como ler
algum trecho do Evangelho ou de um
livro piedoso, refletir sobre o que se
leu, confronta-lo com a proépria vida,
etc. — sabendo que é muito
conveniente e inclusivamente
necessario, se leva a mover a
vontade, que deve irromper em
afetos: atos de amor ou de dor, acdes
de gracas, peticdes, propositos..., que
constituem o fruto maduro da
verdadeira oracdo. Trata-se de
decisOes de amar mais a Deus e ao



proximo, concretizadas talvez em
pontos muito pequenos, mas que
deixam na alma um sabor — nédo
necessariamente de natureza
sensivel — que se manifesta em paz
interior e em serenidade para
enfrentar com nova energia, e com o
gozo dos filhos de Deus, os deveres e
as ocupacoes inerentes a propria
situacdo.

O Catecismo da Igreja Catolica afirma
que a pratica da oracdo supde um
verdadeiro "combate" espiritual (n.
2725). Isso mesmo ensinou-o, com as
mesmas palavras, o Fundador do
Opus Dei e acrescentava que essa
luta, ainda que esforcada, nao é triste
nem antipdatica, mas possui a alegria
e a juventude do desporto. Um
"combate" no qual sempre estamos
na expetativa do "prémio” — o
proprio Deus — que se entrega
intimamente a quem persevera em
procura-1’0O, conhecé-I'O e ama-1I’0.



(I1I)

«Escreveste-me: “orar é falar com
Deus. Mas, de qué?”. De qué? D’Ele e
de ti; alegrias, tristezas, éxitos e
fracassos, ambic¢des nobres,
preocupacdes diarias..., fraquezas; e
acoes de gracas e pedidos; e Amor e
desagravo. Em duas palavras:
conhecé-I’O e conhecer-te — ganhar
intimidade!» (Caminho, n. 91).

Estas palavras resumem bem o
conteudo da oragao dos filhos de
Deus. Um bom filho, sobretudo se é
pequeno, conversa abertamente com
0 seu pai ou com a sua mae sobre
qualquer assunto. Tem uma
confianca inquebrantavel neles, pois
sabe que tudo o que lhe diz respeito
lhes interessa grandemente. E se, no
trato humano, cristdo, convém ter
em conta as circunstancias de cada
um, no trato com Deus, este critério
tem que aplicar-se com absoluta
confianca. Ndo importa tanto o que



Lhe vamos dizer ou como nos vamos
exprimir, mas antes de mais nada, o
desejo de dialogar com Quem nos
ama imensamente e s6 deseja o
nosso bem.

Alguns conselhos para fazer
oracao

«Nao sabes orar? — POe-te na
presenca de Deus, e logo que
comeces a dizer: "Senhor, ndo sei
fazer oracdo!...", podes ter a certeza
de que comecaste a fazé-

la» (Caminho, n. 90).

Os que comegam, costumam
necessitar de ajudas especiais, de
alguns apoios. Sdo Josemaria
chamava--lhes "muletas"”, porque
servem de pontos de referéncia para
comecar o didlogo com o Senhor: a
consideracdo de uma passagem do
Evangelho, de outros livros sagrados
ou de um texto liturgico; a meditacdo
atenta do texto duma oracao vocal,
como o Pai-nosso ou a Avé Maria; a



leitura de um livro que proponha
temas para a oracgdo... Com o tempo
podem deixar-se essas "muletas”,
ainda que nunca convém abandona-
las de todo. Nao é raro, com efeito,
que se volte a necessitar delas ao
cabo dos anos, ou de quando em
quando. Entdo utilizam-se como
apoio para superar as dificuldades
que, mais cedo ou mais tarde, talvez
se apresentem: distracoes, aridez
interior, preocupacoes que
pretendem impor-se em jorros
nesses momentos, cansaco fisico ou
inteletual...

Convém recordar que a oracao se
desenvolve como um combate em
que nunca devemos aceitar a
derrota. Porque, entre as desculpas
para abandonar os tempos diarios de
oracdo, uma das mais frequentes é o
desdnimo. Ao ndo notar progressos
claros, pode sobrevir a tentagdo de
limitar-se a rezar orac¢des vocais, ou
nem sequer isso. Que grande erro



seria! O importante neste "negocio”
nao se mede pelos resultados
contabilizaveis (que, por outro lado,
é impossivel calcular numa atividade
de tipo sobrenatural), mas a
perseveranca para continuar até ao
fim do tempo dedicado a meditagao,
sem ceder com afa de superar os
obstaculos.

Entre os conselhos praticos que Sao
Josemaria sugeria, uns diziam
respeito ao lugar e ao tempo da
meditacdo: procurar um local que
facilite o recolhimento interior
(diante do Sacrario, sempre que seja
possivel), e sujeitar-se a um horario,
sabendo que é melhor adianta-la do
que atrasa-la, quando se prevé algum
inconveniente; pedir ajuda aos
nossos aliados, os Anjos da Guarda;
procurar converter inclusivamente
as distracdes em matéria do didlogo
com Deus. Isto tem a maxima
importancia, porque rezar ¢ manter



uma conversa com o Senhor, ndo
connosco mesmaos.

Nesta linha se inscreve a
recomendacdo de "meter-se" nas
cenas do Evangelho. «Eu aconselho-
te — dizia — que, na tua oracao,
intervenhas nas passagens do
Evangelho, como um personagem
mais. Primeiro, imaginas a cena ou o
mistério, que te servira para te
recolheres e meditares. Depois,
aplicas o entendimento, para
considerar aquele rasgo da vida do
Mestre: o seu Coracdo enternecido, a
sua humildade, a sua pureza, o seu
cumprimento da Vontade do Pai.
Conta-Lhe entdo o que te costuma
suceder nesses assuntos, o que se
passa contigo, o que te esta a
acontecer. Mantém-te atento, porque
talvez Ele queira indicar-te alguma
coisa: surgirdo essas mocgoes
interiores, o cair em ti, as
admoestacdes» (Amigos de Deus, n.
253).



Verifica-se também muito eficaz o
recurso a Virgem, Mestra de oragao,
e a Sdo José, ao comecar e acabar os
tempos de oracdo. «Eles
apresentardo a nossa debilidade a
Jesus, para que Ele a converta em
fortaleza» (Amigos de Deus, n. 255).

(Iv)

Se a alma cristd é fiel e perseverante
no trato com Deus, a sua oracao nao
ficara confinada apenas aos
momentos especialmente dedicados
a falar com Ele. Prolongar-se-a
durante o dia inteiro, dia e noite,
tornando possivel que o trabalho e
descanso, a alegria e a dor, a
tranquilidade e as preocupacoes, a
vida inteira se converta em oracao.
Assim, quase sem se dar conta, o
cristdo coerente com a sua vocagao
de filho de Deus vaie-se convertendo
num contemplativo itinerante, em
alma de oragao.

Vida de oragdo



«Mas recomendar esta uniao
continua com Deus, ndo € apresentar
um ideal, tdo sublime, que se torna
inacessivel a maioria dos cristaos?
Na verdade, a meta é alta, mas ndo
inexequivel. O caminho que conduz
a santidade € o caminho da oracao; e
a oracdo deve enraizar-se pouco a
pouco na alma, como a pequena
semente que se tornara mais tarde
arvore frondosa» (Amigos de Deus, n.
295).

Na homilia "Rumo a santidade", Sao
Josemaria descreve em grandes
rasgos o itinerario do seu proprio
caminho espiritual, e oferece como
que a pauta para converter toda a
existéncia em oracdo. «Comegamos
com oracoes vocais, que muitos de
nos repetimos desde criangas: sdo
frases ardentes e simples, dirigidas a
Deus e a sua Mae, que é nossa Mae
(...). Nao sera isto, de algum modo,
um principio de contemplacdo, uma



demonstracdo evidente de confiante
abandono? (...).

«Primeiro uma jaculatoria, e depois
outra e outra... Até que parece
insuficiente esse fervor, porque as
palavras se tornam pobres... E
abrem-se as portas a intimidade
divina, com os olhos postos em Deus
sem descanso e sem cansaco.
Vivemos entdo como cativos, como
prisioneiros. Enquanto realizamos
com a maior perfeicdo possivel,
dentro dos nossos erros e limitacgdes,
as tarefas proprias da nossa condicao
e do nosso oficio, a alma anseia
escapar-se. Vai até Deus, como o
ferro atraido pela forca do iman.
Comeca-se a amar Jesus, de forma
mais eficaz, com um doce
sobressalto» (Amigos de Deus, n. 296).

Um passo importante neste caminho
é a "descoberta" da Humanidade
Santissima de Jesus, que é sempre o
unico caminho para chegar a



Trindade. «Seguir Cristo: este é o
segredo. Acompanha-I’O tdo de perto,
que vivamos com Ele, como 0s
primeiros doze; tdo de perto, que
com Ele nos identifiquemos. Se ndo
levantarmos obstaculos a graca, ndo
tardaremos em afirmar, que nos
revestimos de Nosso Senhor Jesus
Cristo» (Amigos de Deus, n. 299).

O distintivo do discipulo de Cristo é o
encontro com a Cruz. Nao ha que
afasta-la, nem sequer procura-la
temerariamente em coisas grandes.
O Espirito Santo apresenta-no-la
servindo-Se, habitualmente, dos
sucessos do quotidiano, concedendo
ao mesmo tempo a graga para a
amar. Entdo a Cruz néo pesa: o
proprio Jesus, bom cireneu, leva-a
sobre os Seus ombros. A alma
comeca a caminhar pelo caminho da
contemplacdo e descobre o Senhor
em cada passo. Momentos de prova
alternam com outros de calma, mas a
alegria interior, compativel com o



sofrimento, ndo falta nunca: aqui
descobriremos o sinal mais claro de
que caminhamos junto do Mestre.

Assim, correspondendo a graga,
chega-se a descobrir, a tratar e a
amar a Santissima Trindade.
Corremos «como o veado, que anseia
as fontes das aguas» (S141, 2), com
sede, e a boca gretada, com a secura.
Queremos beber nesse manancial de
agua viva. Sem coisas estranhas, ao
longo do dia movemo-nos nesse
abundante e limpido manancial de
frescas dguas que saltam para a vida
eterna (cf. Jo 4, 14). Faltam as
palavras, porque a lingua nao
consegue exprimir-se; ja o
entendimento se aquieta. Ndo se
discorre, olha-se! E a alma rompe
outra vez a cantar com um novo
canto, porque se sente e se sabe
também olhada amorosamente por
Deus, a todas as horas.



«Nao me refiro a situacgoes
extraordindrias. Sdo, podem muito
bem ser, fenédmenos correntes da
nossa alma: uma loucura de amor
que, sem espetaculo, sem
extravagancias, nos ensina a sofrer e
a viver, porque Deus nos concede a
Sabedoria (...). E mercé de Deus. Se
tu procuras meditar, o Senhor ndo te
negara a sua assisténcia. Fé e obras
de fé! Obras, porque o Senhor (...)
cada dia é mais exigente. Isso é ja
contemplacdo e unido; e assim ha de
ser a vida de muitos cristaos,
avancando cada um pela sua propria
via espiritual — sdo infinitas — no
meio dos afazeres do mundo, mesmo
sem se darem conta disso» (Amigos
de Deus, n. 308).

(Artigo de D. Javier Echevarria
publicado na revista Magnificat)

D. Javier Echevarria




pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-
escriva-mestre-de-oracao-na-vida-
corrente/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-escriva-mestre-de-oracao-na-vida-corrente/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-escriva-mestre-de-oracao-na-vida-corrente/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-escriva-mestre-de-oracao-na-vida-corrente/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-escriva-mestre-de-oracao-na-vida-corrente/

	São Josemaria Escrivá, mestre de oração na vida corrente

