
opusdei.org

São Josemaria
Escrivá, mestre de
oração na vida
corrente

Entre os mestres de
espiritualidade da história da
Igreja, São Josemaria Escrivá
ocupa um lugar próprio por
vários motivos. Antes de mais,
por se tratar de um santo dos
nossos dias (foi canonizado por
João Paulo II em 2002), que
difundiu a chamada universal à
santidade, de maneira concreta,
entre milhares e milhares de
cristãos – refere o Prelado do
Opus Dei no início deste artigo



publicado na revista
“Magnificat”

04/03/2007

(I)

Entre os mestres de espiritualidade
da história da Igreja, São Josemaria
Escrivá ocupa um lugar próprio por
vários motivos. Antes de mais, por se
tratar de um santo dos nossos dias
(foi canonizado por João Paulo II em
2002), que difundiu a chamada
universal à santidade, de maneira
concreta, entre milhares e milhares
de cristãos.

Para alcançar a santidade é
imprescindível manter um trato
habitual com Deus; ou dito de outro
modo: rezar. Mas este meio não
consiste só em desfiar orações vocais;
é falar com Deus, pondo em exercício



todas as capacidades humanas: a
alma e o corpo, a cabeça e o coração,
a doutrina e os afetos. Ser santos
significa parecer-se com Jesus Cristo:
quanto mais o imitemos, quanto
mais nos assemelhemos a Ele,
desenvolvendo com a graça e o nosso
esforço a identificação sacramental
recebida no Batismo, maior
santidade, maior identificação com o
Mestre alcançaremos. Daí a
importância dessa “conversa
habitual” com Ele. «Santo, sem
oração?», pergunta São Josemaria
num dos seus livros mais difundidos.
E responde concisamente: «Não
acredito nessa santidade» (Caminho,
n. 107).

Deus concedeu ao Fundador do Opus
Dei, dentre outros, o dom de ensinar
de modo prático que os homens e as
mulheres que vivem no meio das
atividades terrenas “no trabalho, na
família, nos mais variados e
honrados ambientes profissionais e



sociais”, podem e devem aspirar à
santidade sem descuidar os afazeres
temporais; pelo contrário, hão de
servir-se precisamente dessas
atividades para procurar Deus,
encontrá-l’O e amá-l’O. Mereceu, por
isso, que a Santa Sé lhe chamasse
«contemplativo itinerante», no
Decreto com que se reconhece que
praticou, em grau heroico, todas as
virtudes cristãs, passo prévio para a
canonização.

Este resumo do que foi a vida de São
Josemaria comporta consequências
muito importantes. Em primeiro
lugar, que não há nenhum género de
vida, “se não se opõe à lei de Deus”,
que não possa ser santificado; que
não se nega a ninguém a graça para
chegar a ser verdadeiramente
contemplativo; que é possível manter
a presença de Deus no meio das
tarefas mais absorventes, relacionar-
nos com Ele no fragor do mundo,
sem abandonar o lugar que cada um



ocupa na sociedade. Ou seja,
conduzir-se como um homem ou
uma mulher de oração, não está
reservado só para os que “acolhendo
uma chamada especial” seguem a
vida sacerdotal ou religiosa. A vida
contemplativa, precisamente por se
tratar de um requisito no caminho da
santidade, apresenta-se-nos como um
caminho ao alcance de todos.

São Josemaria Escrivá foi chamado
por Deus, não só para proclamar esta
mensagem, mas também para
ensinar a vivê-la, sem diminuir
nenhuma das suas exigências. O seu
exemplo, os ensinamentos que
transmite nos seus escritos e,
sobretudo, a realidade de
inumeráveis pessoas que se inspiram
no seu espírito para se santificarem
no meio dos assuntos terrenos,
constituem uma expressão clara da
validade do que depois afirmou o
Concilio Vaticano II sobre o
chamamento universal à santidade.



Também refletem um modo concreto
de levar à prática a proposta de João
Paulo II, cara ao novo milénio,
quando exortou os cristãos a
aprofundar na "arte da oração" para
aspirar a uma "medida alta" da
santidade na situação de cada dia.

Antes de mostrar alguns dos pontos
fundamentais dos ensinamentos
sobre a oração deste mestre de vida
cristã, recolho o início de uma
homilia que tem o título significativo
de "Vida de oração". Escreve São
Josemaria: «Sempre que sentimos no
nosso coração desejos de melhorar,
de responder mais generosamente ao
Senhor, e procuramos um guia, um
norte claro para a nossa existência
cristã, o Espírito Santo traz à nossa
memória as palavras do Evangelho:
«importa orar sempre e não deixar
de o fazer» (Lc 18, 1). A oração é o
fundamento de todo o trabalho
sobrenatural; com a oração somos
omnipotentes e, se prescindíssemos



deste recurso, nada
conseguiríamos» (Amigos de Deus, n.
238).

(II)

Uma das "paixões" de São Josemaria
consistia no amor à liberdade das
consciências. Foi um defensor
decidido da liberdade pessoal – com
a consequente responsabilidade – em
todas as ordens da vida. No aspeto
espiritual, o seu constante ensino
traduziu-se em que há muitos
caminhos para chegar à santidade,
porque «cada alma é uma obra-
prima de Deus» (Amigos de Deus, n.
83), e o Senhor traça à criatura a sua
via pessoalíssima para que se
identifique com Cristo. Por isso, sem
desprezar os ensinamentos de outros
santos, não era partidário de
métodos rígidos para ensinar a fazer
oração.

A sua própria experiência, e a de
tantas almas que ajudou na vida



interior, confirmaram-lhe a opinião
de que cada um há de esforçar-se –
sob a orientação do Espírito Santo e
com os conselhos recebidos na
direção espiritual pessoal – por
encontrar o seu próprio caminho:
«Cada caminhante siga o seu
caminho», costumava repetir; um
caminho que, além disso, irá
variando de acordo com as
necessidades e as circunstâncias de
cada alma.

Procurar, encontrar, amar a Cristo

Também, dentro dessa grande
variedade de situações pessoais, já
desde os anos 30 costumava
assinalar uns grandes caminhos
“válidos para todos” que se têm que
percorrer para chegar a ser almas de
oração: «Que procures a Cristo. Que
encontres a Cristo: Que ames a
Cristo. – São três etapas claríssimas.
Tentaste, pelo menos, viver a
primeira?» (Caminho, n. 382).



Não se trata – como assinala o
próprio Fundador do Opus Dei – de
etapas claramente diferenciadas,
nem o facto de ter superado uma traz
consigo automaticamente a
instalação na seguinte. Noutras
ocasiões, por exemplo, apontava
para «quatro degraus» para chegar a
identificar-se com Cristo: «procurá-
l’O, encontrá-l’O, conhecê-l’O, amá-
l’O». E acrescentava: «Talvez vos
pareça que estais na primeira
etapa… Procurai-O com fome,
procurai-O em vós mesmos com
todas as vossas forças! Se o fazeis
com este empenho, atrevo-me a
garantir que já O encontrastes, e que
já começastes a conhecê-l’O e a amá-
l’O, e a ter a vossa conversa no
céu» (Amigos de Deus, n. 300).

Ou seja, o caminho da oração não é
algo que se adquire de uma vez para
sempre, é preciso começar e
recomeçar, com o entusiasmo
humano e sobrenatural de melhorar



no conhecimento de Deus; requer
considerar-se sempre discípulo, e
nunca mestre. Esta atitude, além de
ser como que um forte contrapeso à
possível tentação de soberba
espiritual, ajuda a não desanimar, a
não abandonar a prática da
meditação porque nos parece que
não avançamos.

No decurso da oração mental ou
meditação, o mais importante
consiste em chegar ao trato pessoal
com Jesus. Tudo o resto – como ler
algum trecho do Evangelho ou de um
livro piedoso, refletir sobre o que se
leu, confrontá-lo com a própria vida,
etc. – sabendo que é muito
conveniente e inclusivamente
necessário, se leva a mover a
vontade, que deve irromper em
afetos: atos de amor ou de dor, ações
de graças, petições, propósitos..., que
constituem o fruto maduro da
verdadeira oração. Trata-se de
decisões de amar mais a Deus e ao



próximo, concretizadas talvez em
pontos muito pequenos, mas que
deixam na alma um sabor – não
necessariamente de natureza
sensível – que se manifesta em paz
interior e em serenidade para
enfrentar com nova energia, e com o
gozo dos filhos de Deus, os deveres e
as ocupações inerentes à própria
situação.

O Catecismo da Igreja Católica afirma
que a prática da oração supõe um
verdadeiro "combate" espiritual (n.
2725). Isso mesmo ensinou-o, com as
mesmas palavras, o Fundador do
Opus Dei e acrescentava que essa
luta, ainda que esforçada, não é triste
nem antipática, mas possui a alegria
e a juventude do desporto. Um
"combate" no qual sempre estamos
na expetativa do "prémio" – o
próprio Deus – que se entrega
intimamente a quem persevera em
procurá-l’O, conhecê-l’O e amá-l’O.



(III)

«Escreveste-me: “orar é falar com
Deus. Mas, de quê?”. De quê? D’Ele e
de ti; alegrias, tristezas, êxitos e
fracassos, ambições nobres,
preocupações diárias..., fraquezas; e
ações de graças e pedidos; e Amor e
desagravo. Em duas palavras:
conhecê-l’O e conhecer-te – ganhar
intimidade!» (Caminho, n. 91).

Estas palavras resumem bem o
conteúdo da oração dos filhos de
Deus. Um bom filho, sobretudo se é
pequeno, conversa abertamente com
o seu pai ou com a sua mãe sobre
qualquer assunto. Tem uma
confiança inquebrantável neles, pois
sabe que tudo o que lhe diz respeito
lhes interessa grandemente. E se, no
trato humano, cristão, convém ter
em conta as circunstâncias de cada
um, no trato com Deus, este critério
tem que aplicar-se com absoluta
confiança. Não importa tanto o que



Lhe vamos dizer ou como nos vamos
exprimir, mas antes de mais nada, o
desejo de dialogar com Quem nos
ama imensamente e só deseja o
nosso bem.

Alguns conselhos para fazer
oração

«Não sabes orar? – Põe-te na
presença de Deus, e logo que
comeces a dizer: "Senhor, não sei
fazer oração!...", podes ter a certeza
de que começaste a fazê-
la» (Caminho, n. 90).

Os que começam, costumam
necessitar de ajudas especiais, de
alguns apoios. São Josemaria
chamava--lhes "muletas", porque
servem de pontos de referência para
começar o diálogo com o Senhor: a
consideração de uma passagem do
Evangelho, de outros livros sagrados
ou de um texto litúrgico; a meditação
atenta do texto duma oração vocal,
como o Pai-nosso ou a Avé Maria; a



leitura de um livro que proponha
temas para a oração... Com o tempo
podem deixar-se essas "muletas",
ainda que nunca convém abandoná-
las de todo. Não é raro, com efeito,
que se volte a necessitar delas ao
cabo dos anos, ou de quando em
quando. Então utilizam-se como
apoio para superar as dificuldades
que, mais cedo ou mais tarde, talvez
se apresentem: distrações, aridez
interior, preocupações que
pretendem impor-se em jorros
nesses momentos, cansaço físico ou
inteletual...

Convém recordar que a oração se
desenvolve como um combate em
que nunca devemos aceitar a
derrota. Porque, entre as desculpas
para abandonar os tempos diários de
oração, uma das mais frequentes é o
desânimo. Ao não notar progressos
claros, pode sobrevir a tentação de
limitar-se a rezar orações vocais, ou
nem sequer isso. Que grande erro



seria! O importante neste "negócio"
não se mede pelos resultados
contabilizáveis (que, por outro lado,
é impossível calcular numa atividade
de tipo sobrenatural), mas a
perseverança para continuar até ao
fim do tempo dedicado à meditação,
sem ceder com afã de superar os
obstáculos.

Entre os conselhos práticos que São
Josemaria sugeria, uns diziam
respeito ao lugar e ao tempo da
meditação: procurar um local que
facilite o recolhimento interior
(diante do Sacrário, sempre que seja
possível), e sujeitar-se a um horário,
sabendo que é melhor adiantá-la do
que atrasá-la, quando se prevê algum
inconveniente; pedir ajuda aos
nossos aliados, os Anjos da Guarda;
procurar converter inclusivamente
as distrações em matéria do diálogo
com Deus. Isto tem a máxima
importância, porque rezar é manter



uma conversa com o Senhor, não
connosco mesmos.

Nesta linha se inscreve a
recomendação de "meter-se" nas
cenas do Evangelho. «Eu aconselho-
te – dizia – que, na tua oração,
intervenhas nas passagens do
Evangelho, como um personagem
mais. Primeiro, imaginas a cena ou o
mistério, que te servirá para te
recolheres e meditares. Depois,
aplicas o entendimento, para
considerar aquele rasgo da vida do
Mestre: o seu Coração enternecido, a
sua humildade, a sua pureza, o seu
cumprimento da Vontade do Pai.
Conta-Lhe então o que te costuma
suceder nesses assuntos, o que se
passa contigo, o que te está a
acontecer. Mantém-te atento, porque
talvez Ele queira indicar-te alguma
coisa: surgirão essas moções
interiores, o cair em ti, as
admoestações» (Amigos de Deus, n.
253).



Verifica-se também muito eficaz o
recurso à Virgem, Mestra de oração,
e a São José, ao começar e acabar os
tempos de oração. «Eles
apresentarão a nossa debilidade a
Jesus, para que Ele a converta em
fortaleza» (Amigos de Deus, n. 255).

(IV)

Se a alma cristã é fiel e perseverante
no trato com Deus, a sua oração não
ficará confinada apenas aos
momentos especialmente dedicados
a falar com Ele. Prolongar-se-á
durante o dia inteiro, dia e noite,
tornando possível que o trabalho e
descanso, a alegria e a dor, a
tranquilidade e as preocupações, a
vida inteira se converta em oração.
Assim, quase sem se dar conta, o
cristão coerente com a sua vocação
de filho de Deus vaie-se convertendo
num contemplativo itinerante, em 
alma de oração.

Vida de oração



«Mas recomendar esta união
contínua com Deus, não é apresentar
um ideal, tão sublime, que se torna
inacessível à maioria dos cristãos?
Na verdade, a meta é alta, mas não
inexequível. O caminho que conduz
à santidade é o caminho da oração; e
a oração deve enraizar-se pouco a
pouco na alma, como a pequena
semente que se tornará mais tarde
árvore frondosa» (Amigos de Deus, n.
295).

Na homilia "Rumo à santidade", São
Josemaria descreve em grandes
rasgos o itinerário do seu próprio
caminho espiritual, e oferece como
que a pauta para converter toda a
existência em oração. «Começamos
com orações vocais, que muitos de
nós repetimos desde crianças: são
frases ardentes e simples, dirigidas a
Deus e a sua Mãe, que é nossa Mãe
(...). Não será isto, de algum modo,
um princípio de contemplação, uma



demonstração evidente de confiante
abandono? (...).

«Primeiro uma jaculatória, e depois
outra e outra... Até que parece
insuficiente esse fervor, porque as
palavras se tornam pobres... E
abrem-se as portas à intimidade
divina, com os olhos postos em Deus
sem descanso e sem cansaço.
Vivemos então como cativos, como
prisioneiros. Enquanto realizamos
com a maior perfeição possível,
dentro dos nossos erros e limitações,
as tarefas próprias da nossa condição
e do nosso ofício, a alma anseia
escapar-se. Vai até Deus, como o
ferro atraído pela força do íman.
Começa-se a amar Jesus, de forma
mais eficaz, com um doce
sobressalto» (Amigos de Deus, n. 296).

Um passo importante neste caminho
é a "descoberta" da Humanidade
Santíssima de Jesus, que é sempre o
único caminho para chegar à



Trindade. «Seguir Cristo: este é o
segredo. Acompanhá-l’O tão de perto,
que vivamos com Ele, como os
primeiros doze; tão de perto, que
com Ele nos identifiquemos. Se não
levantarmos obstáculos à graça, não
tardaremos em afirmar, que nos
revestimos de Nosso Senhor Jesus
Cristo» (Amigos de Deus, n. 299).

O distintivo do discípulo de Cristo é o
encontro com a Cruz. Não há que
afastá-la, nem sequer procurá-la
temerariamente em coisas grandes.
O Espírito Santo apresenta-no-la
servindo-Se, habitualmente, dos
sucessos do quotidiano, concedendo
ao mesmo tempo a graça para a
amar. Então a Cruz não pesa: o
próprio Jesus, bom cireneu, leva-a
sobre os Seus ombros. A alma
começa a caminhar pelo caminho da
contemplação e descobre o Senhor
em cada passo. Momentos de prova
alternam com outros de calma, mas a
alegria interior, compatível com o



sofrimento, não falta nunca: aqui
descobriremos o sinal mais claro de
que caminhamos junto do Mestre.

Assim, correspondendo à graça,
chega-se a descobrir, a tratar e a
amar a Santíssima Trindade.
Corremos «como o veado, que anseia
as fontes das águas» (Sl 41, 2), com
sede, e a boca gretada, com a secura.
Queremos beber nesse manancial de
água viva. Sem coisas estranhas, ao
longo do dia movemo-nos nesse
abundante e límpido manancial de
frescas águas que saltam para a vida
eterna (cf. Jo 4, 14). Faltam as
palavras, porque a língua não
consegue exprimir-se; já o
entendimento se aquieta. Não se
discorre, olha-se! E a alma rompe
outra vez a cantar com um novo
canto, porque se sente e se sabe
também olhada amorosamente por
Deus, a todas as horas.



«Não me refiro a situações
extraordinárias. São, podem muito
bem ser, fenómenos correntes da
nossa alma: uma loucura de amor
que, sem espetáculo, sem
extravagâncias, nos ensina a sofrer e
a viver, porque Deus nos concede a
Sabedoria (...). É mercê de Deus. Se
tu procuras meditar, o Senhor não te
negará a sua assistência. Fé e obras
de fé! Obras, porque o Senhor (...)
cada dia é mais exigente. Isso é já
contemplação e união; e assim há de
ser a vida de muitos cristãos,
avançando cada um pela sua própria
via espiritual – são infinitas – no
meio dos afazeres do mundo, mesmo
sem se darem conta disso» (Amigos
de Deus, n. 308).

(Artigo de D. Javier Echevarría
publicado na revista Magnificat)

D. Javier Echevarría



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-

escriva-mestre-de-oracao-na-vida-
corrente/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-escriva-mestre-de-oracao-na-vida-corrente/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-escriva-mestre-de-oracao-na-vida-corrente/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-escriva-mestre-de-oracao-na-vida-corrente/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-escriva-mestre-de-oracao-na-vida-corrente/

	São Josemaria Escrivá, mestre de oração na vida corrente

