
opusdei.org

S. Josemaria Escrivá,
leitor da Sagrada
Escritura

Artigo publicado na revista
Romana, número 40 de 2005.

13/07/2011

A Sagrada Escritura é palavra de
Deus sempre actual. Por isso, os
estudos não podem limitar-se a
investigar questões da história
passada mas estão chamados a
procurar as marcas do diálogo de
Deus que vem ao encontro dos
homens e lhes fala [1]. E é inegável



que essa conversa tem lugar
maximamente na vida dos santos –
no seu sentido bíblico, quer dizer,
não só os que foram oficialmente
canonizados pela Igreja, mas
também todos aqueles que pela graça
estão no âmbito de Deus, sustentados
pela fé e a caridade –, já que eles se
encontram nas condições de escutar
e responder mais adequadas para o
estabelecimento da sintonia vital e
afectiva com Deus, que permite
encontrar a Palavra de Deus nas
palavras escritas que configuram o
texto da Bíblia [2]. Por isso, um
estudo teológico da Sagrada Escritura
requer prestar atenção aos modos
em que a leitura da Sagrada Bíblia
fecundou a vida dos santos.

Na biografia de S. Josemaria Escrivá,
desde o início da sua actividade
sacerdotal, e mesmo antes, há
testemunhos de uma leitura da
Escritura que vivifica a sua alma e



que torna viva nas suas obras a
Palavra de Deus [3].

Uma investigação exaustiva acerca
da riqueza do conteúdo que
sobressai quando S. Josemaria lê e
convida a ler o Evangelho ou
qualquer passagem bíblica é uma
tarefa ingente, já que os textos e
frases da Sagrada Escritura
constituem ordinariamente a pauta
da sua pregação, da sua catequese e,
inclusivamente, com grande
frequência das suas conversas,
através das quais, com graça humana
e sobrenatural, repartia com
generosidade o tesouro da Palavra de
Deus.

O presente estudo limita-se, pois, a
uma primeira aproximação teológica
à sua actividade como leitor da
Sagrada Escritura, a partir de três
perspectivas complementares. A
primeira, de carácter biográfico,
refere-se a momentos pontuais da



sua vida nos quais, de um modo ou
doutro, “ouve” a voz de Deus com
palavras da Escritura. A segunda
indaga as passagens da Escritura,
meditadas uma e outra vez, que
deixaram sinais mais profundos nos
seus escritos. A terceira fixa-se o seu
pessoalíssimo estilo de apresentar o
Evangelho na pregação. Em nenhum
caso se pretendem esgotar os textos
comentados nem as interpretações
que se podem tirar deles. Trata-se
apenas de propor alguns exemplos
que podem ser significativos.

Em diálogo com Deus, através da
Sagrada Escritura

Antes de mais nada, façamos
algumas considerações acerca do
perfil de leitor da Bíblia que é
possível encontrar em S. Josemaria
Escrivá.

Os seus biógrafos deixaram
constância de que era um bom leitor
da literatura clássica espanhola e



espiritual [4]. Também leu e conhecia
bem os escritos dos Padres da Igreja
[5]. Mas a Sagrada Bíblia,
especialmente os Evangelhos, não
foi, nas suas mãos, somente um bom
livro de leitura onde encontrar
abundante instrução proveitosa, mas
também um lugar de encontro com
Cristo.

Tinha estudado profundamente no
Seminário as matérias bíblicas, nas
quais obteve excelentes
classificações [6], e sempre acede aos
livros sagrados desde a sua
experiência vital na fé da Igreja. Os
seus comentários surgem
habitualmente no âmbito da
pregação.

Uma característica do perfil de S.
Josemaria, com diversas
manifestações na sua fisionomia
espiritual e no seu modo de actuar, é
o valor que concede às coisas
pequenas como manifestação do seu



amor a Deus. E isto é algo que se
reflecte na sua actividade como leitor
da Escritura. Situado diante do texto
presta cuidadosa atenção a cada
detalhe, a cada frase, gesto e reacção
dos personagens, a cada palavra…

A Sagrada Escritura lida, relida e
profundamente meditada, foi
deixando nele um tesouro de “textos
pequenos”, frases incisivas, com
frequência muito breves – nalgumas
ocasiões só uma ou duas palavras –
que prolongam o diálogo divino, a
oração, mais além do próprio
momento da sua leitura,
impregnando toda a sua actividade
quotidiana: repetia-as para si próprio
quando ia pela rua ou enquanto
trabalhava, e ia descobrindo que
essas palavras não lhe estavam a
falar de um passado glorioso mas
remoto, mas do presente que se abria
diante dos seus olhos [7].



Poder-se-ia mencionar como
exemplo do que acabámos de dizer, o
emprego da expressão ut videam ,
que são as palavras do cego de Jericó
quando Jesus lhe pergunta: “que
queres que te faça? E ele responde,
“Rabboni, que veja” (Mc 10, 51). S.
Josemaria leu a cena com atenção
desde muito jovem, e tinha-o
impressionado a audácia de
Bartimeu, que se desprende do
manto que lhe proporcionava
resguardo para aproximar-se de
Jesus, e a simplicidade com que
expõe o que necessita, assim como a
rápida resposta do Mestre, que se
comove perante aquele arranque de
audácia e simplicidade, e lhe concede
imediatamente a vista (cfr. Mc 10,
46-52). Quando na sua juventude se
apercebe que Nosso Senhor lhe pedia
algo, que ainda não sabia com
exactidão o que era, ao mesmo
tempo punha-se completamente nas
mãos de Deus e rezava com
insistência pedindo luz: ut videam!



[8] Assim o recordava anos depois,
em 1947 [9]:

“Não posso agora deixar de recordar
que, ao meditar nesta passagem há já
muitos anos e ao compreender então
que Jesus esperava alguma coisa de
mim – algo que eu não sabia o que
era! – compus para mim, umas
jaculatórias: Senhor, que queres?
Que me pedes? Pressentia que me
procurava para uma realidade nova
e o Rabboni, ut videam – Mestre, que
eu veja – levou-me a suplicar a
Cristo, numa oração contínua:
Senhor, que se faça isso que Tu
queres”.

Noutras ocasiões, a Palavra de Deus
semeada no seu coração com a
leitura pausada, brotava espontânea
no momento oportuno com uma
força tal que faz pensar na
experiência mística. Um facto assim
é o que está por trás da anotação que



apareceu nos seus Apuntes
emOutubro de 1931 [10]:

“Senti a acção de Nosso Senhor, que
fazia germinar no meu coração e nos
meus lábios, com a força de algo
imperiosamente necessário, esta
terna invocação: Abba!. Pater! – são
palavras de Gal 4, 6. Estava eu na rua
num eléctrico (…). Provavelmente fiz
aquela oração em voz alta.

E andei pelas ruas de Madrid, talvez
uma hora, talvez duas, não sei dizer.
O tempo passou sem o sentir. Devem
ter-me tomado por doido. Estive a
contemplar com luzes que não eram
minhas esta verdade assombrosa,
que ficou acesa como uma brasa na
minha alma, para nunca mais se
apagar”.

Outras experiências deste estilo
também lhe abriram perspectivas
inovadoras e surpreendentes
nalgumas passagens bíblicas. Assim
sucede, por exemplo, com as



palavras de Jesus no Evangelho de S.
João: “E eu, quando for levantado da
terra, atrairei todos até mim” (Jo 12,
32) das que o evangelista comenta
“Dizia isto assinalando de que morte
ia morrer” (Jo 12, 33). Pois bem, uns
dias antes do texto antes citado, no
dia 7 de Agosto de 1931, tinha
anotado [11]:

“Chegou a altura da Consagração. No
momento de elevar a Sagrada Hóstia,
sem perder o devido recolhimento,
sem me distrair – acabava de fazer in
mente a oferenda ao Amor
Misericordioso –, veio ao meu
pensamento aquela passagem da
Escritura: et si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum (Jo 12, 32).
Habitualmente, perante o
sobrenatural, tenho medo. Depois
vem o ne timeas , sou Eu. E
compreendi que os homens e as
mulheres de Deus levantarão a Cruz
com a doutrina de Cristo sobre o
pináculo de todas as actividades



humanas… E vi triunfar o Senhor,
atraindo a Si todas as coisas” [12].

Há nestas breves pinceladas
biográficas a que acabamos de
aludir, um pequeno detalhe, que
poderia parecer irrelevante –
consequência do momento histórico
e dos seus costumes –, mas que é
significativo. Referimo-nos ao facto
de que essas palavras que o
golpeiam, ainda que de diferente
modo, e que repete uma e outra vez –
ut videam!; Abba, Pater!; et si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad meipsum; ne timeas! – estão
sempre em latim. A razão parece
clara: ele lê a Sagrada Escritura na
Vulgata latina, como era habitual
naqueles anos. Mas este detalhe
aparentemente anedótico põe em
evidência que “ouve” a palavra de
Deus no hoje, agora, de cada
momento, como o tinha lido num
texto que estava em latim. Este
impulso vital da locução é movido



pelo Espírito Santo com palavras da
Escritura, que são expressão da
Palavra de Deus, S. Josemaria é leitor
assíduo e atento da palavra de Deus,
mas não é só leitor. Escuta. E isto
permite-lhe ouvir a voz de Deus e
entender o sentido que Nosso Senhor
lhe comunica com as palavras da
Escritura.

Frases breves e incisivas, como as
mencionadas, são frequentes na sua
pregação e nos seus escritos [13].
Mesmo que as palavras da Escritura
sejam sempre como que a talagarça
que sustém o seu discurso [14], nas
suas obras não se detém
ordinariamente em questões
académicas, como a apresentação
geral de uma passagem, a análise da
sua estrutura ou a explicação dos
seus conteúdos. Às vezes, cita
literalmente alguns versículos do
texto bíblico, mas, em geral, tende a
captar e expor em poucos e enérgicos
traços o seu conteúdo fundamental,



para depois sublinhar o seu impacto
com alguns fragmentos mínimos. A
recordação de poucas palavras
condensa em sentido metonímico
uma cena rica em evocações. Assim
sucede, por exemplo, numa
consideração escrita em Sulco [15]:

“Queres viver a audácia santa, para
conseguir que Deus actue através de
ti? Recorre a Maria, e Ela te
acompanhará pelo caminho da
humildade, de modo que, perante os
impossíveis para a mente humana,
saibas responder com um «fiat!» –
faça-se! – que una a Terra ao Céu.”

Neste caso basta a menção da
palavra fiat para recordar o versículo
completo – “Disse então Maria: Eis
aqui a escrava do Senhor, faça-se ( 
fiat ) em mim segundo a tua palavra.
E o anjo retirou-se da sua
presença” (Lc 1, 38) – que evoca toda
a passagem da Anunciação e
condensa para o leitor a recordação



da acção divina e sobrenatural da
aceitação sem condições dos planos
de Deus, e as consequências que se
seguiram: a Encarnação do Filho de
Deus. Um universo de referências
que não se contempla como uma
realidade ideal nem longínqua, mas
como parte do mundo ao qual o
leitor é convidado a incorporar-se.

Tendo em conta este tipo de relação
com a Bíblia que se observa nos
escritos de S. Josemaria nesta
primeira aproximação, parece
conveniente indagar quais são as
frases breves de procedência bíblica
que menciona com mais frequência,
e buscar em que sentido as utiliza. A
esta tarefa dedicaremos o seguinte
capítulo da nossa exposição.

Só depois será possível uma ulterior
reflexão da atitude hermenêutica
que encerram os comentários de S.
Josemaria, procurando nas suas
obras declarações explícitas – ainda



que habitualmente ditas de
passagem, como se deixasse cair um
comentário no decurso das suas
meditações – sobre o modo como lê e
ensina a ler a Sagrada Escritura.

Palavras da Sagrada Escritura
mais citadas Uma aproximação
simplesmente numérica ao emprego
da Bíblia nos escritos de qualquer
autor está cheio de limitações e, por
si só, pode ser pouco significativo.
Mas sempre oferece dados objectivos
e comprováveis por qualquer pessoa
sobre os quais é possível estabelecer
algumas conclusões e começar a
trabalhar.

Não se trata aqui de apresentar uma
mera colecção de tábuas numéricas
nem um estudo de frequências
estatísticas, mas de prestar atenção
às palavras ou frases que
reaparecem com mais frequência,
uma e outra vez, em escritos seus de
diversos géneros e estilos.



Para o nosso inventário de
frequências limitámo-nos às obras
actualmente publicadas de S.
Josemaria. Por um lado, estão os
textos, ainda que procedentes de
datas muito diferentes, de Caminho,
Santo Rosário, Temas Actuais do
Cristianismo e a colecção de homilias
Cristo que passa que foram os livros
publicados durante a vida do autor –
além de La abadesa de las Huelgas ,
estudo histórico-jurídico que sai fora
do âmbito do nosso estudo. A estes
juntam-se Amigos de Deus, Sulco,
Forja, Amar a Igreja e Via-Sacra , que
S. Josemaria já tinha revisto tendo
presente a sua publicação, mas que
só foram publicados após a sua
morte. Não se tomaram em
consideração os seus escritos ainda
não publicados. Somos conscientes
de que este trabalho constitui só uma
primeira tentativa de aproximação
ao tema proposto.



Chegados a este ponto, impõe-se uma
breve reflexão metodológica: Faz
sentido para a questão que estamos a
estudar, deter-se numa simples
contagem numérica?

Penso que sim, já que para realizar
uma descrição empírica – na medida
que seja possível – do encontro de
Deus com os homens na Escritura é
necessário recorrer também às
ciências humanas e aos dados
experimentais.

A Escritura prega-se, escuta-se e lê-
se. Mas a partir de uma perspectiva
fenomenológica, o primeiro acto é a
leitura: o que não se pode proclamar,
nem escutar. Um texto que não se lê
é letra morta [16]. Por isso,
perguntar-se pelos textos dos que há
constância de que foram mais usados
nas suas obras é interessar-se por
aqueles textos lidos e escutados que
mostraram uma forte vitalidade na



leitura levada a cabo por S.
Josemaria.

De facto, a simples enumeração dos
textos da Sagrada Escritura mais
citados explicitamente [17], é por si
bastante ilustrativa. São os seguintes:

Os dois textos que aparecem em mais
ocasiões, catorze cada um, são o
versículo de Lc 1, 38 e dentro dele
especificamente as palavras: “eis
aqui a escrava do Senhor, faça-se em
mim segundo a tua palavra” [18], e a
primeira parte do hino cristológico
da Carta aos Filipenses ( Fil 2, 6-8),
sobretudo a expressão: “humilhou-se
a si mesmo tornando-se obediente
até à morte e morte de cruz” [19].

O terceiro lugar em frequência de
citações, doze vezes, corresponde às
palavras de Mt 11, 29-30: “Tomai
sobre vós o meu jugo e aprendei de
mim, porque sou manso e humilde
de coração e encontrareis descanso
para o vosso espírito. Pois o meu jugo



é suave e o meu fardo é leve” [20].
Tanto este como os anteriores, que
constituem o trio de textos mais
citados, são exemplos notáveis da
dimensão performativa – impulso
que leva à acção – da palavra. Neste
caso reclamam uma aceitação
submissa aos planos de Deus e uma
entrega pessoal sem condições e sem
medo, seguindo os passos de Jesus.

Segue-o, com dez menções, a
anotação que faz o Evangelho de
João acerca dos que estavam
presentes no Calvário: “Estavam
junto à cruz de Jesus a sua mãe e a
irmã de sua mãe, Maria de Cléofas, e
Maria Madalena” ( Jo 19, 25) [21].
Texto de carácter informativo, mas,
ao mesmo tempo, fortemente
expressivo do que é a fidelidade.

Dois textos de procedência e contexto
muito diferentes, mas de conteúdo
muito similar, são os que ocupam as
seguintes posições, com o mesmo



número de menções explícitas, nove.
O primeiro procede das palavras que
o quarto Evangelho põe na boca de
Jesus na Última Ceia: “Eu sou a
videira; vós, os ramos. Quem
permanece em mim e Eu nele, esse
dá muito fruto, pois, sem mim, nada
podeis fazer” ( Jo 15, 5) [22]. O
segundo é uma exclamação de S.
Paulo: “Tudo posso n’Aquele que me
conforta” ( Fil 4, 13) [23]. Em ambos
e, especialmente, no segundo, a
dimensão expressiva tem uma forte
componente didáctica ao assinalar
onde está o fundamento da energia
interior que o leitor percebe que
necessita para responder ao
chamamento que lhe dirigiram os
textos antes citados.

A seguir aparece de novo a Escritura
na sua dimensão apelativa: “Se
alguém quer vir atrás de mim, negue-
se a si mesmo, tome a sua cruz e siga-
me” ( Mt 16, 24), que é repetida e
comentada oito vezes nas



mencionadas obras de S. Josemaria
[24].

Entre as palavras recorrentes na sua
pregação e nos seus escritos figura
um forte apelo de Jesus: “Dou-vos um
mandamento novo: que vos ameis
uns aos outros; que vos ameis uns
aos outros assim como Eu vos amei.
Por isto é que todos conhecerão que
sois meus discípulos: se vos amardes
uns aos outros” ( Jo 13, 34-35) [25], e
uma confissão explícita de amor a
Jesus realizada, como resposta à sua
pergunta: “Amas-me?” por parte de
S. Pedro: “Sim, Senhor, Tu sabes que
eu sou deveras teu amigo” (Jo 21, 17)
[26]. Estes textos são citados em sete
ocasiões.

Por último, três são os textos
mencionados em seis ocasiões cada
um. O primeiro é um grito
fortemente expressivo: “fogo vim
trazer à terra, e que quero senão que
arda?” ( Lc 12, 49) [27]. O segundo é



um apelo confiado,
inseparavelmente unido a uma
confissão das mais íntimas
disposições: “Pai, se quiseres, afasta
de mim este cálice; mas não se faça a
minha vontade senão a tua” ( Lc
22,42) [28]. E o terceiro, de carácter
informativo, para explicar que essas
disposições não são algo
extraordinário, pois todos os cristãos
estão chamados à santidade: “Foi
assim que Ele nos escolheu em Cristo
antes da fundação do mundo, para
sermos santos e irrepreensíveis na
sua presença, no amor” ( Ef 1, 4) [29].

Estes dados são especialmente
reveladores da atitude e do interesse
com que S. Josemaria acede à
meditação da Bíblia se se tem em
conta que na sua obra publicada há
milhares de referências bíblicas,
muito variadas. Expõem-se nela
todos os grandes temas da catequese
e da espiritualidade cristã, com
recurso constante à Sagrada



Escritura, pelo que a riqueza de
textos bíblicos utilizados e
comentados é imensa. No entanto, os
textos recorrentes que aparecem
uma e outra vez não são muitos. O
elenco que se acaba de apresentar
reúne todos os textos citados mais de
cinco vezes, e não é excessivamente
extenso. Por isso, o seu conteúdo
oferece bastante informação
implícita acerca do modo como lê a
Escritura.

Pode-se observar, em primeiro lugar,
que não se tratam de passagens
completas. Não há entre os textos
mais frequentemente citados,
nenhuma perícopa completa.
Simultaneamente, descobre-se neles
uma elevada densidade de conteúdo,
que incide especialmente em dois
aspectos. O primeiro é a
apresentação de Jesus Cristo – tanto
nos seus actos como nas suas
palavras – como modelo para o
cristão. O segundo é o impulso a uma



resposta do homem a Deus e, nesse
âmbito, é paradigmática a figura de
Maria com o seu sim aos planos de
Deus manifestados na anunciação,
um sim que permanece imutável na
sua fidelidade ao pé da Cruz [30].

Abeirar-se a qualquer dos seus
comentários sobre estes textos ajuda
a perceber o vigor que encerra a
palavra de Deus, que é convocada a
manifestar a sua eficácia no hoje e
agora de cada momento. Prestemos
atenção, por exemplo, a umas
palavras de S. Josemaria acerca da
obediência [31].

“Não nos oculta Nosso Senhor que a
obediência rendida à Vontade de
Deus exige renúncia e entrega,
porque o Amor não pede direitos:
quer servir. Ele percorreu primeiro o
caminho, Jesus, como obedeceste tu? 
Usque ad mortem, mortem autem
crucis [32]. Até à morte e morte da
cruz. Há que sair de si mesmo, 



complicar a própria vida , perdê-la
por amor de Deus e das almas. Eis
aqui que tu querias viver, e não
querias que nada te sucedesse; mas
Deus quis outra coisa. Existem duas
vontades: a tua vontade deve ser
corrigida, para se identificar com a
vontade de Deus: e não a de Deus
torcida, para acomodar-se à tua [33].

Eu vi com gozo muitas almas que
deram a vida, como tu, Senhor, usque
ad mortem , ao cumprir o que a
vontade de Deus lhes pedia:
dedicaram os seus afãs e o seu
trabalho profissional ao serviço da
Igreja, pelo bem de todos os homens.

Aprendamos a obedecer,
aprendamos a servir: não há melhor
senhorio que querer entregar-se
voluntariamente a ser útil aos
outros. Quando sentimos o orgulho
que ferve dentro de nós, a soberba
que nos faz pensar que somos super-
homens, é o momento de dizer que



não, de dizer que o nosso único
triunfo há-de ser o da humildade.
Assim nos identificaremos com Cristo
na Cruz, não aborrecidos ou
inquietos ou sem graça, mas alegres:
porque essa alegria, no esquecimento
de si mesmo, é a melhor prova de
amor”.

Ao evocar o testemunho de Jesus, a
utilização inter-textual da Sagrada
Escritura é veículo com o que o autor
penetra na alma do leitor e remove
os seus sentimentos com um estilo
firme e directo [34]. As palavras da
Escritura ( Fil 2, 8-9) aparecem como
resposta a uma pergunta de Jesus –
“como obedeceste tu?”. Encontramo-
nos, pois, numa leitura dentro de um
processo comunicativo em sentido
estrito, levado a cabo durante a
oração. Ao mesmo tempo que
contempla o exemplo de Jesus, não se
satisfaz com uma mera admiração
agradecida por aquilo que fez, mas
aproveita o vigor do texto para



interpelar o ouvinte no momento
actual e conduzi-lo a essa
identificação vital com Cristo.
Apresenta o testemunho pessoal de
que essa palavra foi eficaz – “Eu vi
com gozo muitas almas que deram a
vida, como tu, Senhor, usque ad
mortem , ao cumprir o que a vontade
de Deus lhes pedia…” – e ajuda a
concretizar uma resposta de entrega
generosa.

O comentário de S. Josemaria não
procura directamente oferecer uma
exposição académica nem uma
reflexão teológica – sobre a kénosis
de Cristo – nem compor um tratado
ou oferecer os fundamentos bíblicos
de uma virtude – a obediência, neste
caso. Interessa-lhe, aqui e na maior
parte dos casos, a vida do cristão
actual, o discípulo de Cristo que tem
de imitar o Mestre até identificar-se
com ele e torná-lo presente no meio
do mundo [35].



O texto de Filipenses evoca o
contraste entre Jesus Cristo e Adão,
que sendo homem ambicionou ser
como Deus (cfr. Gn 3, 5), enquanto
Jesus Cristo, sendo Deus, “se
aniquilou a si mesmo” ( Fil 2, 7). A
obediência de Cristo até à cruz ( Fil 2,
8) reparou a desobediência do
primeiro homem. S. Josemaria lê o
texto e, ao mesmo tempo que
contempla o exemplo de Jesus Cristo,
tem diante dos seus olhos o cristão
do nosso tempo. Diante da tentação
de constituir-se em “super-homem”,
de “ser como Deus” e desobedecer,
apresenta-lhe o modo de ser
verdadeiramente homem e “senhor”
– à imagem de Deus – que consiste
em imitar Jesus Cristo para descobrir
o “senhorio de servir”.

Outro exemplo que ilustra a mesma
atitude hermenêutica num contexto
muito diferente. Trata-se de uma
entrevista [36]. Tinham-lhe
perguntado: Poderia dizer-nos, para



terminar, como considera que se
deve promover o papel da mulher na
vida da Igreja? E a sua longa resposta
termina dizendo [37]:

“Cristianizar o mundo inteiro a
partir de dentro, mostrando que
Jesus Cristo redimiu toda a
humanidade – essa é a missão do
cristão. E a mulher participará nela
da maneira que lhe é própria, tanto
no lar como nas tarefas que
desempenhe, realizando as suas
virtualidades peculiares.

O principal é, pois, que, como Santa
Maria – mulher, Virgem e Mãe –
vivam voltadas para Deus,
pronunciando esse fiat mihi
secundum verbum tuum ( Lc 1, 38),
faça-se em mim segundo a tua
palavra, do qual depende a
fidelidade à vocação pessoal, única e
intransferível em cada caso, que nos
fará cooperadores da obra de



salvação que Deus realiza em nós e
no mundo inteiro”.

As palavras evangélicas da resposta
de Santa Maria ao anúncio do anjo
são apresentadas como ditas ao
ouvido de uma mulher
contemporânea para que, quer seja
no lar, quer em qualquer outra
ocupação profissional, expresse a sua
adesão incondicional ao
chamamento que Deus lhe dirige
onde quer que esteja, para que desde
ali coopere de modo directo na “obra
de salvação que Deus realiza em nós
e no mundo inteiro”.

Para além do que seria um
comentário no sentido óbvio do texto
bíblico, tal como acontece com as
suas palavras por ocasião do texto
aos Filipenses antes tratado, também
aqui aflora essa antropologia cristã
do “homem novo” – mais
precisamente da “mulher nova”
neste caso – chamado a tornar actual



o Evangelho não só na actualidade
ideal do acto de leitura, mas também
na vida real de cada dia.

Os exemplos poder-se-iam
multiplicar. Escolhemos um dos
comentários de S. Josemaria a cada
um dos textos bíblicos mais citados
nas suas obras. Mas estes podem
bastar para o objectivo que nos
tínhamos proposto nesta fase do
nosso estudo: penetrarmos através
dos dados numéricos, facilmente
comprováveis seja por quem for, no
que esses textos mais repetidamente
utilizados reflectem de modo
implícito acerca da sua atitude
hemenêutica.

Chega agora o momento de percorrer
os seus escritos em busca de
expressões que revelem de modo
mais explícito a sua forma de ler a
Bíblia.

“Como um personagem mais”



Ler – como sublinhou a estética da
recepção – não consiste na mera
descodificação linear dos sinais
escritos. No acto de leitura activam-
se alguns recursos que despertam o
potencial do texto. Ao avançar na
leitura avança-se recordando algo
lido umas páginas antes, vão-se
abrindo novas expectativas que
aguardam uma resposta, vão sendo
tapados pelo leitor os buracos do
texto, aqueles aspectos ou detalhes
sobre os quais o texto guarda silêncio
[38]. Em conclusão, através das
palavras constrói-se um mundo de
referências, configura-se o que se
chegou a denominar o “mundo do
texto” [39], aquilo de que fala o texto.

Quando se lê a Sagrada Escritura, o
próprio texto bíblico reclama uma
apropriação por parte do leitor da
Palavra de Deus que contém. E essa
operação faz-se na Igreja guiados não
só pelo texto, mas também pelo
Espírito Santo, com os quais se



configura “o mundo do texto” do
leitor cristão, que enquanto lê tem
presentes o conteúdo e a unidade de
toda a Escritura, a Tradição viva da
Igreja e a analogia da fé [40].

O texto é um universo de verdades,
que está aberto à perguntas que se
lhe fazem. Por exemplo, o evangelho
de S. Mateus não só diz o que o
evangelista quer transmitir aos seus
leitores ao redigi-lo, mas diz muito
mais. O evangelista quer assinalar
certamente a necessidade de
descobrir quem é Jesus Cristo, e a de
confessá-lo, e fazer que o Evangelho
chegue aos confins da terra. Mas,
através do mundo do texto que
constrói também é possível conhecer
muito mais coisas, como o modo de
actuar de Jesus, de Pedro, e de outros
personagens que nele aparecem.
Também informa acerca do valor
que se concedia às tradições dos
antigos, e muitos outros aspectos



concretos dos usos e costumes do
momento.

Se o texto é um universo de verdades
aberto à perguntas que se lhe fazem,
a ninguém escapa que a
profundidade das respostas que
ofereça ao leitor, depende da
entidade da pergunta que o leitor lhe
faça. Por isso, nesta parte da nossa
exposição vamos indagar sobre o
modo como S. Josemaria pergunta ao
texto.

Um conselho breve e incisivo contido
em Forja permite observar, por trás
do seu laconismo, um leitor que
acede à Escritura perguntando-se
pelo que Deus lhe diz no próprio acto
da leitura [41]:

“Queres aprender com Cristo e seguir
o exemplo da sua vida? Abre o Santo
Evangelho e escuta o diálogo de Deus
com os homens..., contigo.”



O Evangelho é um livro que permite
assomar-se a uns factos do passado
que continuam activos no presente, e
nos quais o leitor está chamado a
implicar-se, escutando com atenção
as palavras que estão ali dirigidas a
ele. Esse conselho é a expressão de
uma experiência hermenêutica
longamente vivida, que aflora com
naturalidade na sua pregação [42]:

“Como de costume, abramos o Novo
testamento, desta vez no capítulo XI
de S. Mateus: Aprendei de mim, que
sou manso e humilde de coração ( Mt
11, 29). Vês? Temos que aprender
d'Ele, de Jesus, nosso único modelo.
Se queres progredir, evitando
tropeços e extravios, só tens que
andar pelo caminho que Ele
percorreu, pôr os teus pés nos sinais
das suas pegadas, penetrar no seu
Coração humilde e paciente, beber
do manancial dos seus mandatos e
afectos; numa palavra, tens de
identificar-te com Jesus Cristo, tens



de procurar converter-te
verdadeiramente noutro Cristo entre
os teus irmãos, os homens”.

O autor envolve o leitor na sua
aproximação ao texto bíblico. Mostra
a sua experiência pessoal ao leitor e
convida-o a procurar por si mesmo
os modos de aprender de Cristo.
“Pode-se ir inclusivamente mais
longe: a intenção do Beato Josemaria
– escrevia há anos um crítico
literário – é que o receptor tome a
iniciativa e chegue a ser criador, co-
autor, autor principal do
discurso” [43]. Por isso, S. Josemaria
convida a ler a Sagrada Escritura a
partir de dentro [44]:

“Para vos aproximardes do Senhor
através das páginas do Santo
Evangelho, recomendo sempre que
vos esforceis por participar em cada
cena como um personagem mais.
Assim – conheço tantas almas
normais e correntes que o fazem! –



recolher-vos-eis como Maria,
suspensa das palavras de Jesus, ou,
como Marta, atrever-vos-eis a
manifestar-lhe sinceramente as
vossas inquietações, mesmo as mais
pequenas”.

Mas, aqui está a chave para entender
o seu pensamento e o seu modo de
ler a Bíblia: não convida o leitor a
viajar com a imaginação no tempo
para recriar um relato ambientado
num passado longínquo, mas a
contemplar o mundo actual que cada
um tem por diante, e a recorrer ao
texto sagrado como ponto de
referência para avaliar, nas suas
justas dimensões sobrenaturais, a
própria experiência [45].

“Misturai-vos com frequência entre
os personagens do Novo Testamento.
Saboreai aquelas cenas comovedoras
em que o Mestre actua com gestos
divinos e humanos, ou relata, com
frases humanas e divinas, a história



sublime do perdão e do seu contínuo
Amor pelos seus filhos. Esses reflexos
do Céu renovam-se também agora na
perenidade actual do Evangelho:
palpa-se, nota-se, pode-se afirmar
que se toca com as mãos a protecção
divina; um amparo que adquire
vigor, quando prosseguimos apesar
dos tropeções, quando começamos e
recomeçamos, pois isto é a vida
interior vivida com a esperança em
Deus”.

Ora bem, não será uma farsa, um
mero exercício de imaginação,
recriar no presente umas cenas do
passado? S. Josemaria é bem
consciente dessa possível
dificuldade, e a sua resposta incide a
fundo na concepção teológica do que
é um cristão [46]:

“Vive junto de Cristo! Deves ser, no
Evangelho, uma personagem mais,
convivendo com Pedro, com João,
com André..., porque Cristo também



vive agora: « Iesus Christus, heri et
hodie, ipse et in saecula !» Jesus Cristo
vive!, hoje como ontem; é o mesmo,
pelos séculos dos séculos”.

A razão é que Jesus não é uma figura
admirável que só uma imaginação
criativa pode reconstruir entre os
restos arqueológicos de há mais de
dois mil anos, mas Jesus Cristo
ressuscitado vive também agora, e
busca também no nosso tempo
discípulos que vivam perto d’Ele e
trabalhem a seu lado. Mais ainda,
mulheres e homens que,
identificados com Cristo, o tornem
presente no mundo [47].

Poderia dizer-se que, sobre esta base
teológica, é possível encontrar nos
seus escritos um guia para ler a
Bíblia como Sagrada Escritura,
adequado para que o leitor escute a
Palavra de Deus que se lhe dirige
pessoalmente. Numa das suas
homilias recomenda [48]:



“Eu aconselho-te a que, na tua
oração, intervenhas nas passagens
do Evangelho, como um personagem
mais. Primeiro, imaginas a cena ou o
mistério, que te servirá para te
recolheres e meditares. Depois,
aplicas o entendimento, para
considerar aquele rasgo da vida do
Mestre: o seu Coração enternecido, a
sua humildade, a sua pureza, o seu
cumprimento da Vontade do Pai.
Conta-lhe então o que te costuma
suceder nestes assuntos, o que se
passa contigo, o que te está a
acontecer. Mantém-te atento, porque
talvez Ele queira indicar-te alguma
coisa: surgirão essas moções
interiores, o caíres em ti, as
admoestações”.

Trata-se de não se ficar inactivo na
contemplação das cenas, mas de
vivê-las pessoalmente “como um
personagem mais” [49]. S. Josemaria
“desenvolve o seu ministério da
Palavra ensinando a escutar a voz de



Deus, que chama cada um a
santificar-se na sua própria
profissão, no posto que a Providência
lhe assinalou [50]. Em Forja
condensou em poucas palavras a
pauta fundamental para ler e viver o
Evangelho:

“Ao abrires o Santo Evangelho pensa
que não só tens de saber o que ali se
narra – obras e ditos de Cristo – mas
também tens de vivê-lo. Tudo, cada
ponto relatado, se recolheu,
pormenor a pormenor, para que o
encarnes nas circunstâncias
concretas da tua existência.

Nosso Senhor chamou os católicos
para o seguirem de perto e, nesse
Texto Santo, encontras a Vida de
Jesus; mas, além disso, deves
encontrar a tua própria vida.

Aprenderás a perguntar tu também,
como o Apóstolo, cheio de amor:
«Senhor, que queres que eu faça?»...



– A Vontade de Deus! – ouvirás na tua
alma de modo terminante.

Então, pega no Evangelho
diariamente, e lê-o e vive-o como
norma concreta. Assim procederam
os santos” [51].

S. Josemaria mete o leitor nas cenas
narradas nos Evangelhos, “«entra» e
«faz entrar» no Evangelho, que
adquire assim a sua necessária e
convincente dimensão formativa, ao
mesmo tempo que introduz no
conhecimento do mistério de Cristo e
na comunhão com Ele” [52]. Com
singular força o faz ao ler a Paixão
[53]: “Queres acompanhar Jesus de
perto, muito de perto?... Abre o Santo
Evangelho e lê a Paixão do Senhor.
Mas só ler, não: viver. A diferença é
grande. Ler é recordar uma coisa que
passou; viver é estar presente num
acontecimento que sucede agora
mesmo, ser uma pessoa mais
naquelas cenas.



Então, deixa que o teu coração se
expanda, que se ponha junto do
Senhor. E, quando reparares que se
escapa – que és cobarde, como os
outros –, pede perdão pelas tuas
cobardias e pelas minhas”.

O discurso de S. Josemaria move-se
no âmbito do logos pragmatikós , da
palavra que actua para conduzir o
leitor ao encontro de Deus. Como se
fez notar com acerto acerca da sua
obra literária, “o autor leva a cabo
diversos actos através do discurso: o
primeiro deles, contemplar; o último,
fazer que o receptor ou leitor
contemple (…). A finalidade não é só
ascética. Há um deliberado propósito
de comover ao leitor e submergi-lo
na contemplação” [54].

Deste modo é possível constatar a
perene actualidade do Evangelho.
“respeitando o texto e a sua
mensagem, a exegese do Fundador
do Opus Dei pode definir-se como



«de total implicação», que deixa a
alma saciada” [55].

Em diálogo com a Palavra de Deus

Após o esboço de aproximação
realizado ao modo de leitura do texto
bíblico que se aprecia nos escritos de
S. Josemaria, chega o momento de
tentar uma síntese.

Assinalemos, pois, em primeiro
lugar, que este seu amor pelas
“coisas pequenas” antes mencionado
é inseparável de uma percepção
extremamente aguda dos detalhes,
mais ainda quando se trata de
palavras lidas no Evangelho. Estes
conteúdos deixaram nele uma marca
tão profunda que quando escreve
não parece que tenha nada de
pessoal a transmitir, para além do
argumento que proporcionam uma
palavras ou frases da Escritura
experimentadas na vida. Os escritos
de S. Josemaria reflectem uma ideia
da vida cristã como organismo



estruturado e vivificado pelas
palavras da Escritura.

S. Josemaria leva os seus leitores do
particular e concreto, ao geral.
Converte o que parecia irrelevante
em significativo mediante um estilo
peculiar que realça as qualidades
específicas do texto da Sagrada
Escritura.

Quando se examinam com atenção
os seus escritos aprecia-se com
clareza que até a menção do mais
pequeno fragmento do texto sagrado
demonstra a atenta leitura realizada
e os vestígios que tal leitura deixou,
quer dizer, a eficácia do texto lido.

“A Bíblia foi sempre para S.
Josemaria a linguagem referencial
primária” [56]. Cada uma das suas
páginas está impregnada de palavras
e comentários da Sagrada Escritura
que, ao ser meditados uma e outra
vez, lhe tinham permitido
estabelecer esse diálogo com a



Palavra de Deus, imprescindível no
processo comunicativo que dá um
canal vital e desenvolve a eficácia do
texto bíblico [57]. S. Josemaría
intercala esses breves fragmentos ou
frases de ressonâncias bíblicas no fio
da sua narração, acompanhados por
comentários também breves – às
vezes sem qualquer comentário –,
deixando que a citação condensada
active a maquinaria interior no acto
de leitura.

Não é, pois, um teorizador da
exegese da hermenêutica, mas um
leitor da Sagrada Escritura em
quanto tal, e um excelente guia para
uma autêntica leitura, aquela que
não se distrai com a roupagem mas
que chega a estabelecer uma
comunicação com a Palavra de Deus
que fala no texto bíblico. S.
Josemaria não desconhece as
eruditas análises do entrançado
textual das passagens bíblicas, mas
opta por mostrar uns fios soltos,



como se o texto bíblico estivesse a
reclamar ser liberto de uns laços
metodológicos que o espartilham e
que podem torná-lo estéril, ao
desviar do essencial a atenção no
processo comunicativo do leitor.

S. Josemaria não entra na Bíblia
como um investigador num
antiquário. A sua leitura dos textos
nada tem de reconstrução
arqueológica de momentos passados
da história. Pelo contrário, lê os
textos tornando-os vida que se insere
plenamente no debate cultural e
religioso de cada momento. Ainda
que S. Josemaria conheça as grandes
correntes exegéticas do seu tempo,
marcadas pelo uso habitual da
metodologia histórico-crítica,
estrutural, sociológica e
inclusivamente psico-analítica, na
leitura dos textos bíblicos, os seus
comentários situam-se noutro nível.
E o Leitor atento da sua obra aprecia
imediatamente que o seu estilo



reflecte uma resposta válida,
verdadeiramente sensível aos
problemas candentes do mundo
nesse momento. Uma resposta que
não se deixa apanhar pelas redes do
convencional, mas que liberta a
leitura da Bíblia de correntes que
sendo em parte necessárias,
poderiam aprisionar a sua
actualidade e eficácia.

O mais próprio dos escritos bíblicos,
o que marca a diferença essencial
com as grandes epopeias literárias do
mundo antigo e com os grandes
livros religiosos que produziu o
engenho humano nos diversos
tempos e culturas, é que os seus
textos não falam só do passado, nem
se limitam a oferecer paradigmas
existenciais das grandes questões
que interessam ao ser humano. Há
algo que transcende o leitor e, de
algum modo, lhe revela a sua razão
de ser e o sentido da sua vida. Uma
mensagem que o homem não



imaginou, e que pode ser
fundamento da vida humana
precisamente porque a precede e a
sustém, algo que é muito maior que o
próprio pensamento. Nela é possível
escutar a Palavra de Deus e, através
de uma leitura que se deixa
interpelar, entrar em diálogo com
Ele.

Referimos que o texto é um universo
de verdades aberto à perguntas que
se lhe fazem e que, em consequência,
a profundidade das respostas
depende da entidade da pergunta
que o leitor lhe fizer. Pois bem, o
leitor da Bíblia na Igreja pode
descobrir que a leitura de S.
Josemaria é maximamente relevante,
porque as perguntas com as quais
acede à leitura são as maximamente
pertinentes quando se procura
conhecer Deus e os desígnios da sua
vontade, em qualquer tempo e lugar,
através das palavras da Escritura.
Não se entretém a mostrar com



detalhe os aspectos literários e
históricos que configuram o “mundo
do texto” na Bíblia e que também
merecem interesse, mas aponta
directamente para o decisivo, o
encontro pessoal com a Palavra de
Deus.

Por isso, traz à sabedoria da Igreja
novos caminhos para levar à prática
aquilo que recomenda o Concílio
Vaticano II, a exortação a que toda a
pregação da Igreja se alimente e seja
regida pela Sagrada Escritura, pois,
com palavras da Constituição Dei
Verbum [58]:

“Nos livros sagrados, o Pai que está
no Céu, sai amorosamente ao
encontro dos seus filhos para
conversar com eles. E é tão grande o
poder e a força da palavra de Deus,
que constitui sustento e vigor da
Igreja, firmeza de fé para os seus
filhos, alimento da alma, fonte pura e
perene de vida espiritual”.



Nesse ponto central incide a leitura
que propõe e leva a cabo S.
Josemaria. E, se a teologia está
chamada a estudar a eficácia da
Sagrada Escritura, a vida de S.
Josemaria e as obras surgidas sob o
seu impulso, são uma amostra, mais
do que eloquente, do vigor
transformador da palavra bíblica na
história humana do nosso tempo.

Francisco Varo

Notas:

[1] Cfr. Concílio Vaticano II, Const.
Dogm., Dei Verbum , n. 21.

[2] A história da vida cristã mostra
que não tem sido infrequente que ao
ler ou escutar a leitura de uma
passagem bíblica se tenham
produzido actualizações movidas
pelo Espírito de modo que essas
palavras tenham sido recebidas
como um convite pessoal ao pleno
seguimento de Cristo. Recorde-se, por



exemplo, como Santo Antão Abade se
decidiu a desprender-se dos seus
bens e dedicar-se à oração no deserto
após escutar o episódio do jovem rico
( Mt 19, 16-22) (cfr. Santo Atanásio, 
Vida de Santo Antão , cap. 2-4; PG 26,
842-846), ou como S. Francisco de
Assis, no dia 24 de Fevereiro de 1209,
durante a leitura do Evangelho da
Missa ( Mt 10, 1-24) sentiu o
chamamento a uma vida apostólica
de pobreza absoluta (cfr. Tomás de
Celano, Vita B. Francisci , I, cap. 9)

[3] Como primeira referência para o
estudo do uso de Sagrada Escritura
por parte de S. Josemaria Escrivá
podem consultar-se os estudos de G.
Aranda, Gen 1-3 en las homilías del
Beato Josemaría Escrivá de Balaguer ,
Scripta Theologica 24 (1999) 895-919;
S. Ausín Olmos, La lectura de la Biblia
en las «Homilías» del beato Josemaría
de Balaguer , Scripta Theologica 25
(1993, 1), 191-220; S. Carofalo, El
valor perenne del Evangelio , em C.



Fabro, S. Carofalo, M. Adelaide
Raschini (ed.). Santos en el mundo:
estudios sobre los escritos del Beato
Josemaría Escrivá de Balaguer , Rialp,
Madrid 1993, 136-165 (este estudo
encontra-se também em Scripta
Theologica 24 (!992, 1) 13-39); J. M.
Casciaro Ramírez, La «lectura» de la
biblia en los escritos y en la
predicación del beato Josemaría
Escrivá de Balaguer , Sripta
Theologica 34 (2002, 1) 133-167: S.
Hahn, Amar apasionadamente la
Palabra de Dios. El uso de las
Escrituras en los escritos de San
Josemaría , Romana, 35 (2002),
376-385; e G. Morujão, «Lection
divina» de las Sagradas Escrituras en
los escritos del Beato Josenaría
Escrivá , em Mariano Fazio (ed), San
Josemaría Escrivá. Contesto storico,
Personalità, Scritti , Edizioni
Università della Santa Croce, Roma
2003, 301-315. Sobre o situação da
obra de S. Josemaria Escrivá na
corrente interpretativa da Tradição



pode ver-se C. Fabro, El temple de un
Padre de la Iglesia , em C. Fabro, S.
Carofalo, M. Adelaide Raschini (ed.). 
Santos en el mundo: estudios sobre los
escritos del Beato Josemaría Escrivá
de Balaguer , Rialp, Madrid 1993, 23-
135.

[4] Cfr. A. Vázquez de Prada, 
Josemaria Escrivá, Fundador do Opus
Dei , Volume I, Editorial Verbo,
Lisboa 2002, 81-83, onde se alude às
suas leituras de Gonzalo de Berceo,
Afonso X, o Sábio, ou o Cantar del
Mío Cid, desde a sua juventude; e 154
acerca da amplitude dos interesses
literários manifestada já nos seus
anos do seminário de Saragoça.
Acerca da sua actividade como leitor
veja-se M. Thereza Oliva Pires de
Mello, A importância da leitura na
obra do beato Josemaria Escrivá:
cultura e comunicação , em
Universidad Austral (ed.), Un mensaje
siempre actual: Actas del Congreso
Universitario del Cono Sur «Hacia el



Centenario del nacimiento del Beato
Josemaría Escrivá» , Universidad
Austral, Buenos Aires 2002, 267-282.

[5] Cfr. D. Ramos-Lissón, El uso de los
«loci» patrísticos en las «Homilías»
del Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer , em Anuario de Historia de
la Iglesia 2 (1993), 17-28. Também se
refere a esta questão J. M. Casciaro
Ramírez, La «lectura» de la biblia en
los escritos y en la predicación del
beato Josemaría Escrivá de Balaguer ,
Sripta Theologica 34 (2002, 1).

[6] A transcrição do seu expediente
académico pode consultar-se em A.
Vázquez de Prada, Josemaria Escrivá,
Fundador do Opus Dei , Volume I,
Editorial Verbo, Lisboa 2002, 554-555.
Umas breves anotações sobre os
estudos de Sagrada Escritura no
Seminário de Saragoça no contexto
dos estudos bíblicos nos seminários
espanhóis da época em J. M. Casciaro
Ramírez, La «lectura» de la biblia en



los escritos y en la predicación del
beato Josemaría Escrivá de Balaguer ,
Sripta Theologica 34 (2002, 1)
166-167.

[7] O melhor conhecedor das obras
de S. Josemaria, Álvaro del Portillo,
faz notar que nos seus escritos a
Bíblia “nunca é um texto para a
erudição, nem um lugar comum para
citações. Cada versículo foi meditado
muitas vezes e nessa contemplação
foram descobertas luzes novas,
aspectos que tinham permanecido
velados durante séculos” (Álvaro del
Portillo, texto de apresentação a 
Cristo que passa (Rei dos Livros,
Lisboa 1997), 21-22).

[8] Cfr. S. Josemaria Escrivá,
Apontamentos íntimos, n. 289, citado
em A. Vázquez de Prada, Josemaria
Escrivá, Fundador do Opus Dei ,
Volume I, Editorial Verbo, Lisboa
2002, 94.



[9] S. Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus , n. 197.

[10] S. Josemaria Escrivá,
Apontamentos íntimos, n. 60, citado
em A. Vázquez de Prada, Josemaria
Escrivá, Fundador do Opus Dei ,
Volume I, Editorial Verbo, Lisboa
2002, 355.

[11] A. Vázquez de Prada, Josemaria
Escrivá, Fundador do Opus Dei ,
Volume I, Editorial Verbo, Lisboa
2002, p. 348.

[12] Acerca do uso deste texto, vejam-
se os estudos de P. Rodríguez, «Omnia
traham ad meipsum». El sentido de Jn
12, 32 en la experiencia espiritual de
Mons. Escrivá de Balaguer , Romana
13 (1991, 2) 331-352 e La «exaltación»
de Cristo en la Cruz, Jn 12, 32 en la
experiencia espiritual del Beato
Josemaría Escrivá de Balaguer , em G.
Aranda, C. Basevi, J. Chapa (ed.), 
Biblia, Exégesis y Cultura. Estudios en
honor del prof. D. José María



Casciaro , Eunsa, Pamplona 1994,
573-601. Veja-se também L. F. Mateo
Seco, Sapientia Crucis. El misterio de
la Cruz en los escritos de Josemaría
Escrivá de Balaguer , Scripta
Theologica 24 (1992) 419-438.

[13] Algumas delas – Abba, Pater !
(Rm 8, 15 e Gal 4, 6); Fortes in fide (1
Ped 5, 9); Omnia in bonum (Rm 8, 28)
– foram estudadas com certo detalhe
por S. Ausín Olmos, La lectura de la
Biblia en las «Homilías» del beato
Josemaría de Balaguer , Scripta
Theologica 25 (1993, 1) 209-213.

[14] Há alguns estudos sobre os
fundamentos bíblicos dos modos de
expressão que usa com frequência
na sua pregação e nos seus escritos.
Uma amostra representativa é o
estudo de J. M. Casciaro, 
Fundamentos bíblicos del lema
«ocultarme y desaparecer» de San
Josemaría Escrivá , em J. Chapa, 
Signum et testimonium. Estudos



ofrecidos al Profesor Antonio García-
Moreno en su 70 cumpleaños , Eunsa,
Pamplona 2003, 273-295.

[15] S. Josemaria Escrivá, Sulco , n.
124.

[16] W. Ong, Oralidad y escritura.
Tecnologías de la palabra , FCE,
México 1987.

[17] Neste capítulo tomam-se em
consideração apenas aqueles textos
dos quais S. Josemaria cita
literalmente algumas palavras.
Convém, apesar de tudo, advertir
que a riqueza bíblica dos seus
escritos não se reduz a essas
passagens, embora sejam muito
abundantes e muitas vezes
mencionadas, pois a Sagrada
Escritura constitui como que o
húmus onde enraízam todas as suas
palavras.

[18] S. Josemaria Escrivá, Caminho ,
nn. 403, 510, 512, 763, 912; Sulco , nn.



33, 124: Cristo que passa , nn. 172,
173; Amigos de Deus , nn. 25, 109; 
Temas Actuais do Cristianismo , n.
112; Santo Rosário , primeiro
mistério gozoso.

[19] S. Josemaría Escrivá, Forja , n.
1021; Cristo que passa , nn. 19, 21, 31,
62, 113, 144, 162; Amigos de Deus ,
nn. 97, 111, 201, 236; Via Sacra , 4ª
estação – 2º ponto de meditação, 12ª
estação – 1º ponto de meditação.

[20] S. Josemaria Escrivá, Caminho ,
nn. 607, 758; Sulco , nn. 198, 261; 
Cristo que passa , n. 176; Amigos de
Deus , nn. 28, 31, 97, 128, 224, 247; Via
Sacra , 2ª estação – 4º ponto de
meditação.

[21] S. Josemaria Escrivá, Santo
Rosário , 5º mistério doloroso; 
Caminho , nn. 507, 508, 982; Sulco ,
nn. 248, 977; Forja , n. 758; Cristo que
passa , nn. 130, 171; Amigos de Deus ,
n. 287.



[22] S. Josemaria Escrivá, Caminho ,
nn. 416, 781; Sulco , n. 697; Forja , nn.
425, 437; Cristo que passa , nn. 16,
153; Amigos de Deus , nn. 254, 305.

[23] S. Josemaria Escrivá, Caminho ,
n. 717; Forja , nn. 337, 656; Cristo que
passa , n. 120; Amigos de Deus , nn.
123, 213, 271, 305.

[24] S. Josemaria Escrivá, Sulco , nn.
8, 249; Cristo que passa , n. 176; 
Amigos de Deus , nn. 114, 128, 216,
250; Via-Sacra , 2ª estação.

[25] S. Josemaria Escrivá, Caminho ,
n. 385; Forja , nn. 454, 889; Cristo que
passa , n. 21; Amigos de Deus , nn. 43,
222, 224.

[26] S. Josemaria Escrivá, Sulco , nn.
326, 964; Forja , nn. 176, 497; Cristo
que passa , n. 119; Amigos de Deus ,
nn. 17, 267.

[27] S. Josemaria Escrivá, Caminho ,
n. 801; Sulco , n. 211; Forja , nn. 31,



52, 947; Cristo que passa , nn. 120,
170.

[28] S. Josemaria Escrivá, Sulco , nn.
352, 793; Forja , nn. 236, 771, Cristo
que passa , n. 168; Amigos de Deus , n.
240.

[29] S. Josemaria Escrivá, Forja , nn.
10, 18, 280; Cristo que passa , nn. 1,
160; Amigos de Deus , n. 2.

[30] Lucas F. Mateo Seco percebe que
na dupla perspectiva “do seguimento
de Cristo e do amor à humanidade do
Senhor” há-de situar-se o que disse S.
Josemaria acerca de muitas questões
e, em particular, neste estudo acerca
do mistério da Cruz (L. F. Mateo Seco,
Sapientia Crucis. El misterio de la
Cruz en los escritos de Josemaría
Escrivá de Balaguer , Scripta
Theologica 24 (1992) 422).

[31] S. Josemaria Escrivá, Cristo que
passa , 19.



[32] Fil 2, 8-9.

[33] Santo Agostinho, Enarrationes in
psalmos , 31, 2, 26 (PL 36, 274).

[34] Acerca deste recurso na
pregação de S. Josemaria, veja-se M.
José Alonso Seoane, Homilías y
escritos breves. Algunos aspectos de
retórica literaria , em M. A. Garrido
Gallardo, La obra literaria de
Josemaría Escrivá , Eunsa, Pamplona
2002, 157.

[35] Sobre este aspecto característico
de S. Josemaria veja-se S. Ausín
Olmos, La lectura de la Biblia en las
«Homilías» del beato Josemaría de
Balaguer , Scripta Theologica 25
(1993, 1) 220.

[36] A entrevista foi realizada a 1-
II-1968.

[37] S. Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo , n. 112.



[38] Cfr. W. Iser, El acto de leer.
Teoría del efecto estético , Taurus,
Madrid 1987.

[39] Acerca da expressão “mundo do
texto”, veja-se V. Balaguer, La
interpretación de la narración: teoría
de Paul Ricoeur , Eunsa, Pamplona
2002.

[40] Cfr. Concílio Vaticano II, Const.
Dogm. Dei Verbum , n. 13.

[41] S. Josemaria Escrivá, Forja , n.
322.

[42] S. Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus , n. 128.

[43] A. Vilarnovo, Santo Rosário:
escena e contemplación en el
discurso , em M. A. Garrido Gallardo, 
La obra literaria de Josemaría
Escrivá , Eunsa, Pamplona 2002, 90.

[44] S. Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus , n. 222.



[45] S. Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus , n. 216.

[46] S. Josemaria Escrivá, Forja , n. 8.

[47] Cfr. A. Aranda, El cristiano «alter
Christus ipse Christus» en el
pensamiento del beato Josemaria
Escrivá de Balaguer , Scripta
Theologica 26 (1994) 513-570. Acerca
da identificação do cristão com
Cristo, que é nuclear no seu
pensamento e da razão de muitas das
suas expressões veja-se C. Cardona, 
La clave de Forja , em M. A. Garrido
Gallardo, La obra literária de
Josemaría Escrivá , Eunsa, Pamplona
2002, 139-150.

[48] S. Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus , n. 253.

[49] Os estudiosos da sua obra
literária advertiram que “se na
«leitura» bíblica do Fundador da
Obra quiséssemos encontrar um
«método», este seria o que ele mesmo



condensa na expressão «como um
personagem mais»” (J. M. Casciaro
Ramírez, La «lectura» de la biblia en
los escritos y en la predicación del
beato Josemaría Escrivá de Balaguer ,
Sripta Theologica 34 (2002, 1) 140).

[50] A. Livi, Es Cristo que passa: la
santificación del tiempo , em M. A.
Garrido Gallardo, La obra literária de
Josemaría Escrivá , Eunsa, Pamplona
2002, 195. Sobre este aspecto veja-se
M. A. Tábet, La santificación en la
propia situación de la vida.
Comentario exegético a 1 Cor 7,
17-24 , Romana 6 (1988, 1) 169-176.

[51] S. Josemaria Escrivá, Forja , n.
754.

[52] S. Garofalo, El valor perenne del
Evangelio , em C. Fabro, S. Carofalo,
M. Adelaide Raschini (ed.). Santos en
el mundo: estudios sobre los escritos
del Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer , Rialp, Madrid 1993, 142.



[53] S. Josemaria Escrivá, Via-Sacra ,
9ª estação – 3º ponto de meditação.
Acerca das implicações teológicas da
leitura da Paixão nesta obra, veja-se
C. Fabro, Via Crucis: la
«contemporaneidad» del Cristiano
com Cristo , em M. A. Garrido
Gallardo, La obra literária de
Josemaría Escrivá , Eunsa, Pamplona
2002, 175-187.

[54] A. Vilarnovo, Santo Rosário:
escena e contemplación en el
discurso , em M. A. Garrido Gallardo, 
La obra literária de Josemaría
Escrivá , Eunsa, Pamplona 2002,
88-89.

[55] S. Garofalo, El valor perenne del
Evangelio , em C. Fabro, S. Carofalo,
M. Adelaide Raschini (ed.). Santos en
el mundo: estudios sobre los escritos
del Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer , Rialp, Madrid 1993, 144.

[56] S. Hahn, Amar apasionadamente
la Palabra de Dios. El uso de las



Escrituras en los escritos de San
Josemaría , Romana, 35 (2002), 376.

[57] “Não cita as passagens bíblicas
como meras referências para apoiar
aquilo que diz, como «argumento de
Escritura». Pelo contrário, os textos
sagrados são o ponto de partida da
sua reflexão. Só os cita depois de os
ter meditado repetidas vezes, depois
de os ter incorporado à sua vida” (J.
M. Casciaro Ramírez, La «lectura» de
la biblia en los escritos y en la
predicación del beato Josemaría
Escrivá de Balaguer , Sripta
Theologica 34 (2002, 1) 134).

[58] Concílio Vaticano II, Const.
Dogm. Dei verbum , n. 21.

Francisco Varo

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-escriva-leitor-da-sagrada-escritura/


opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-
escriva-leitor-da-sagrada-escritura/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-escriva-leitor-da-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-escriva-leitor-da-sagrada-escritura/

	S. Josemaria Escrivá, leitor da Sagrada Escritura

