
opusdei.org

São Josemaria e o
amor à criação

O que dizia São Josemaria sobre
o amor à criação?
Disponibilizamos um artigo de
Guillaume Derville, teólogo, por
ocasião da encíclica «Laudato
si'».

30/06/2015

Com a publicação da encíclica 
Laudato Si’ [LS] do Papa Francisco,
sobre o cuidado do meio ambiente,
faz sentido perguntar: o que dizia
São Josemaria sobre o amor à
criação? Antes de esboçar uma



resposta, é necessário esclarecer que
a encíclica desenvolve amplamente
temas e perspetivas que o fundador
do Opus Dei não teve a oportunidade
de tratar, a menos com a extensão, o
trajeto e as metodologias (cf. LS, n.
15-16) de um documento atual de
magistério social.

Comecemos com alguns pontos de
contacto. O Santo Padre refere-se ao
«cuidado da casa comum»[1], um
termo que pode aplicar-se a várias
realidades. Por exemplo, São
Josemaria aplicou a expressão “casa
comum” à universidade. No contexto
das injustiças e opressões políticas ou
sociais dos anos 60, dizia: «A
Universidade é o lugar para se
preparar para dar soluções a esses
problemas; é a casa comum, lugar de
estudo e de amizade; lugar onde
devem conviver em paz pessoas das
diversas tendências que, em cada
momento, sejam expressões do
legítimo pluralismo que existe na



sociedade»[2]. Por seu lado, São João
Paulo II, na encíclica Evangelium
vitæ, também utilizava esta
expressão quando afirmava que com
a negação do direito original e
inalienável à vida, «o Estado deixa de
ser a «casa comum» onde todos
podem viver segundo os princípios
da igualdade fundamental»[3]. Se
antes “casa comum” nos fazia pensar
na paz e na igualdade na sociedade,
agora o Papa Francisco convida-nos a
ampliar este conceito, até abarcar o
mundo inteiro numa aceção
ecológica (palavra formada nos finais
do século XIX a partir do grego
“casa”). É necessário levar a cabo a
reorientação do mundo (cf. LS, cap
III) e desterrar dele os «pecados
contra a criação» (LS, n. 8).

O amor apaixonado à Criação

São Josemaria convidava a “amar o
mundo apaixonadamente”, título de
uma conhecida homilia sua que



inclui também, sem lugar para
dúvidas, as coisas mais materiais.
Não há amor sem respeito. «O
mundo é bom – dizia – porque as
obras de Deus são sempre perfeitas»;
e mais adiante: «somos nós os
homens que tornamos o mundo mau
pelo pecado»[4]. É uma convicção que
nasce do olhar de fé, de amor
dirigido à Criação. Este mesmo olhar
é que nos impulsiona a seguir o Papa
Francisco, ao longo da encíclica (cf.
por exemplo LS, n. 96-100): desde a
doação originária (cf. LS, n. 5) até à
abertura ao assombro e à maravilha
(LS, n. 11), juntamente com a amarga
constatação da pobreza e da
desigualdade. A esse respeito, São
Josemaria alertava: «Os bens da
terra, repartidos entre uns poucos; os
bens da cultura, encerrados em
cenáculos. E, cá fora, fome de pão e
de sabedoria, vidas humanas que são
santas, porque vêem de Deus,
tratadas como simples coisas, como
números de uma estatística.



Compreendo e compartilho dessa
impaciência, que me leva a olhar
para Cristo, que continua a convidar-
nos para que ponhamos em prática
esse mandamento novo do amor»[5].

São Josemaria, falecido em 1975, não
se ocupou explicitamente da questão
ecológica, de que tomámos uma
maior consciência na atualidade. No
entanto, os seus ensinamentos sobre
o amor cristão ao mundo, e a tarefa
humana de o santificar, respeitando
as suas leis próprias e levando à
plenitude as suas potencialidades,
oferecem-nos um rico acervo para
refletir sobre o cuidado do nosso
ambiente, à luz das perspetivas e
propostas que oferece a Laudato Si’.

A relação com o meio ambiente
influencia-nos muito e o regresso a
certos lugares geográficos confirma a
nossa identidade (LS, n. 84).
Josemaria Escrivá amava a sua terra,
Aragão. Partilhava o seu amor pela



natureza, pelas plantas e flores, até
aquelas belezas da natureza que ele
tinha conhecido ainda criança nas
novelas de Júlio Verne[6]. Em terra
espanhola, soube ouvir o canto da
água que rega as plantas e
contemplar o horto que reverdece,
enquanto o burrinho, dia após dia,
ano após ano, vai deixando a sua
vida nas voltas da nora. Manifestava
uma predileção por esse animal,
dócil, humilde e trabalhador, e não
duvidava em afirmar, por exemplo,
que «um cavalo bonito encanta-me,
um pássaro, uma flor; também um
cão»[7].

Ser administradores e não desbaratar

Como comportar-se com os bens
dessa casa comum do mundo? O
Fundador do Opus Dei, comentava o
Beato Álvaro del Portillo, convidava
«a estar bem desapegados das coisas
humanas – somos apenas
administradores – e a atuar com



senso comum, sem desbaratar, sem
esbanjar, administrando o melhor
possível tudo o que tenhamos que
manejar»[8]. Trata-se, antes de mais,
de uma atitude espiritual, mais do
que de uma questão económica.
Francisco oferece algumas ideias
concretas na sua encíclica, que
confirmam a autenticidade da sua
vida desapegada: não desperdiçar
papel (cf. LS, n. 22, 211), poupar
eletricidade (cf. LS, n. 211), por citar
agora apenas isto.

Como tantos santos, também São
Josemaria era concreto e recorria a
este tipo de exemplos que eram fruto
da sua experiência vital. O seu
primeiro sucessor recorda que
«empregava sempre folhas de papel
usadas num dos lados para escrever
no outro apontamentos ou
rascunhos; dizia na brincadeira que,
se fosse possível, escreveria no
canto»[9], para não desperdiçar. E
quanto à energia elétrica, eram



frequentes conselhos seus como este:
«Olha, ali acenderam as luzes para
abrir as janelas e como a sala se
encheu de luz natural, esqueceram-
se de apagar as lâmpadas. […] Por
favor vai lá acima e diz-lhe com
delicadeza que apague, porque se
está a gastar luz inutilmente»[10].
Também animava a estar atentos às
coisas pequenas por um motivo de
caridade, e nisto incluía detalhes que
ajudam a poupar e a evitar o
desperdício de recursos, que bem se
podem empregar para aliviar as
necessidades dos nossos
semelhantes.

Trabalho, filiação e louvor eucarístico

São Josemaria não pretendia
oferecer um programa de ação social
corporativo para o Opus Dei, pois fica
fora da missão desta prelatura, mas
empenhou-se em difundir a chamada
evangélica à santidade e ao
apostolado no trabalho profissional e



na vida quotidiana, no respeito pela
natureza, no cumprimento dos
deveres cívicos. Depois, dizia, que
cada um se una aos outros, cristãos
ou não, para enfrentarem juntos os
problemas da sociedade (cf. LS, n.
219), cumprindo o melhor possível
tudo o que faça: «É-nos tão conatural
o trabalho constante e habitual, que
o nosso hobby é também trabalho:
com um trabalho, descansamos de
outro»[11].

O tema do trabalho é outro dos eixos
da encíclica de Francisco (cf. LS, n.
98, 124-129). Como é conhecido,
trata-se de um traço também
essencial no espírito do Opus Dei,
juntamente com a afirmação da
filiação divina em que tudo se
fundamenta, e a centralidade da
Eucaristia, mistério que de algum
modo coroa a Laudato Si’ (cf. n.
236-237).



A partir da formosura da Criação ou
da contemplação de Jesus Cristo, São
Josemaria chega à «loucura de Amor
da Sagrada Eucaristia»[12].
Comentava: «quando digo Dominus
vobiscum, ainda que esteja sozinho
com quem me ajuda, digo-o a toda a
Igreja, a todas as criaturas da terra, à
criação inteira, também aos pássaros
e aos peixes»[13]. No mistério, o trigo e
as uvas simbolizam a natureza e o
mundo; fizeram-se pão e vinho e
assim oferece-se o trabalho e a
cultura, para se transformar tudo em
Cristo, Filho de Deus e de Santa
Maria, em louvor a Deus. Essa ação
litúrgica, que faz entrar a terra no
Céu e tem uma dimensão cósmica,
anuncia a recapitulação de todas as
coisas em Cristo (cf. LS, n. 100): como
diz São Tomás de Aquino, «toda a
criatura sensível receberá uma certa
novidade de glória»[14].

Por isso, depois de celebrar a
Eucaristia, o fundador do Opus Dei



gostava de rezar um hino retirado do
livro de Daniel (cap. 3) unido ao
Salmo Laudate (Sl 150), o Trium
puerorum ou Benedicite, cujo uso
remonta pelo menos ao século
terceiro. Convida toda a criação a
bendizer o Senhor; o olhar aponta
para o sol, a lua, as estrelas; alcança a
imensa extensão das águas; eleva-se
aos montes, contempla as mais
diferentes situações atmosféricas,
passa do frio ao calor, da luz às
trevas; considera o mundo mineral e
vegetal; detém-se nas diferentes
espécies animais; culmina com o
homem. Todos os seres, pela sua
simples existência, bendizem e dão
glória a Deus (cf. LS, n. 69). Como
ensina a Gaudium et spes, «uno em
corpo e alma, o homem, pela sua
própria condição corporal, reúne em
si os elementos do mundo material,
de tal modo que, por meio dele, estes
alcançam o seu cume e elevam a voz
para o livre louvor do Criador»[15].



A esse louvor nos convida o Papa
Francisco, fazendo-se eco do Cântico
das criaturas de São Francisco de
Assis. É um cântico que louva o
Criador nas suas criaturas, de modo
análogo como é a Deus que louvamos
na vida dos santos, pois coroando os
seus méritos, coroa os seus próprios
dons[16]. Nem tudo é Deus, nem o
mundo é Deus, nem o progresso do
mundo é o progresso de Deus. Mas,
ensina o Catecismo, «as diferentes
criaturas, amadas no seu ser próprio,
refletem, cada uma à sua maneira,
um raio da sabedoria e da bondade
infinitas de Deus»[17].

Com um profundo sentido da sua
filiação divina, o autor de Caminho
não tinha ainda 30 anos quando
escrevia nos seus Apontamentos
íntimos: «Menino: acostuma-te a
elevar o coração a Deus, em ação de
graças, muitas vezes ao dia. – Porque
te dá isto e aquilo. – Porque te
desprezaram. – Porque não tens o



que necessitas ou porque o tens. –
Porque fez tão formosa a Sua Mãe,
que é também tua Mãe. – Porque
criou o sol e a lua e aquele animal e
aquela planta. – Porque fez aquele
homem eloquente e a ti te fez difícil
de palavra... Dá-lhe graças por tudo,
porque tudo é bom»[18]. Uma ação de
graças que não é passiva, mas que
nos leva a atuar, como nos convida o
Papa Francisco ao longo da sua
encíclica (cf. por exemplo LS, n. 13,
19, 189, 217). Se, como escreve o
teólogo Fernando Ocáriz, «a criação é
uma realidade atual e permanente, e
não só, nem essencialmente, um
início temporal absoluto»[19], a partir
da nossa condição radical de filhos
de Deus encontramos na beleza da
obra divina um lugar comum de
diálogo e de trabalho onde «nos
unimos para nos encarregarmos
dessa casa que se nos confiou» (LS, n.
244).



[1] Francisco, Laudato Si’, 24 de maio
de 2015, título, e cf. n. 1, 3, 13, 17, 53,
61, 155, 232, 243.

[2] São Josemaria, Conversaciones,
ed. crítico-histórica (José Luis
Illanes), Rialp, Madrid 2012, nn.
76-77.

[3] São João Paulo II, Evangelium
vitae, n. 20.

[4] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 70.

[5] São Josemaria, Cristo que passa,
ed. crítico-histórica (Antonio
Aranda), Rialp, Madrid 2013, n. 111.

[6] cf. São Josemaria, Apontamentos
de uma tertúlia, 1 de abril de 1973
(AGP, biblioteca, P01).

[7] São Josemaria, Apontamentos de
una tertúlia em Buenos Aires, 23 de
junho de 1974 (AGP, biblioteca, P04).



[8] Beato Álvaro del Portillo, nota 94
a São Josemaria, Instrução,
maio-1935/14-IX-1950, n. 56.

[9] Beato Álvaro del Portillo, 
Entrevista sobre o Fundador do Opus
Dei, 11, p. 186-187.

[10] São Josemaria, AGP, biblioteca,
P01.

[11] São Josemaria, Carta 29-IX-1957,
n. 73.

[12] São Josemaria, Camino, ed.
crítico-histórica (Pedro Rodríguez),
Rial, Madrid 20043, n. 432; cf. n. 533.

[13] São Josemaria, Apontamentos da
pregação oral, em Crónica, 1969, p.
63 (AGP, biblioteca, P01).

[14] São Tomás de Aquino, In Epist.
ad Romanos, c. 8, lect. 4, citado em
Fernando Ocáriz, Naturaleza, gracia
y gloria, EUNSA, Pamplona 2000, p.
353; cf. Rm 8, 19; Col 1, 20; Ap 21, 1.



[15] Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 14.

[16] cf. Missale romanum, Prefatio I 
de sanctis.

[17] Catecismo da Igreja Católica, n.
339.

[18] São Josemaria, Apontamentos
Íntimos, 28 de dezembro de 1931, cit.
em Caminho, ed. crít., comentário ao
n. 268, p. 450.

[19] Fernando Ocáriz, Sobre Dios, la
Iglesia, el mundo, Rialp 2013, p. 43.

Guillaume Derville

Foto: Darren Johnson - Working
Environment

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-e-o-amor-a-criacao/


opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-e-
o-amor-a-criacao/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-e-o-amor-a-criacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-e-o-amor-a-criacao/

	São Josemaria e o amor à criação

