
opusdei.org

S. Josemaria e
Ernestina de
Champourcin: uma
história de
reencontros

Neste novo episódio de
“Fragmentos da História”,
Antonio Rodríguez Tovar,
humanista e doutor em
Teologia, narra alguns aspetos
da vida de Ernestina de
Champurcin, poetisa espanhola
que teve que se exilar no
México após o fim da Guerra
Civil Espanhola.



03/02/2024

 Link para os restantes artigos da
série: “Fragmentos de história, um 
podcast sobre o Opus Dei e a vida de
S. Josemaria”

Rodríguez Tovar aprofunda o
pensamento da poetisa e apresenta
como foi a sua busca de Deus através
da arte e da beleza, bem como a sua
relação, por meio de cartas, com S.
Josemaria Escrivá.

Durante os anos anteriores à Guerra
Civil Espanhola, uma atmosfera
profundamente anticlerical
consolidou-se em Madrid. Entre
outros, publicava-se um jornal
chamado El Sol, que se distinguia
pelos seus contínuos ataques à Igreja

https://opusdei.org/pt-pt/article/fragmentos-de-historia-um-podcast-sobre-o-opus-dei-e-a-vida-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/fragmentos-de-historia-um-podcast-sobre-o-opus-dei-e-a-vida-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/fragmentos-de-historia-um-podcast-sobre-o-opus-dei-e-a-vida-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/fragmentos-de-historia-um-podcast-sobre-o-opus-dei-e-a-vida-de-s-josemaria/
https://es.wikipedia.org/wiki/El_Sol_(Espa%C3%B1a)
https://es.wikipedia.org/wiki/El_Sol_(Espa%C3%B1a)
https://es.wikipedia.org/wiki/El_Sol_(Espa%C3%B1a)


Católica e que gozou de grande
difusão; em parte porque, do ponto
de vista técnico era muito bem feito
e, sobretudo, porque contou com a
contribuição dos grandes pensadores
e intelectuais da época, como o
filósofo Ortega y Gasset. S. Josemaria
percebeu o perigo que El Sol poderia
representar para tantas almas que o
liam e que o divulgavam por Madrid,
por isso decidiu rezar primeiro, mas
também pedir orações para
conseguir o encerramento do El Sol.

Especificamente, recorreu a uma
mulher conhecida em Madrid como
Enriqueta la Tonta. Hoje diríamos
que tinha uma certa deficiência
intelectual. Era uma mulher de
muita fé, de grande sensibilidade
espiritual. E o facto é que, poucos
meses depois de Enriqueta aceitar
esta intenção nas suas orações, El Sol
inexplicavelmente faliu e deixou de
se publicar.



Em El Sol, ao lado de todos esses
intelectuais, apareceram também os
artigos literários e poemas de
Ernestina de Champourcin, uma
jovem promessa da literatura
espanhola que com apenas 21 anos
conquistou o reconhecimento
literário de poetas como Gerardo
Diego, Antonio Machado, Lorca e
sobretudo, de forma especial, a
amizade – também um
reconhecimento literário, mas uma
amizade profunda – de Juan Ramón
Jiménez, que acabaria por se tornar
Prémio Nobel da Literatura.

Ernestina de Champourcin é uma
daquelas poucas e raríssimas vozes
femininas a quem se reconheceu a
pertença à Geração de 27, que é de
alguma forma a era de prata da
literatura espanhola. É uma mulher
que, com o passar dos anos, acabará
por pedir a admissão no Opus Dei e
por estabelecer uma estreita relação
paterno filial com o seu fundador, S.

https://opusdei.org/es-es/article/poesia-ernestina-champourcin-libro-busqueda-dios-eunsa/
https://es.wikipedia.org/wiki/Generaci%C3%B3n_del_27


Josemaria; uma relação que se dá
através de cartas – as cartas que S.
Josemaria e Ernestina trocam – e que
também se articula em encontros
presenciais.

Poderíamos dizer, portanto, que a
relação entre S. Josemaria e
Ernestina de Champourcin partiria
de um primeiro desentendimento,
um desentendimento ideológico, um
desentendimento em que S.
Josemaria reza pelo encerramento de
uma empresa na qual Ernestina
colabora energicamente, com
entusiasmo. Um primeiro
desentendimento ao que sucede,
após um “retorno a Cristo” – como
Ernestina o chama – um reencontro
espiritual que ocorrerá após esse
“retorno a Cristo” no final dos anos
cinquenta, e que tem como cenário
principal o exílio de Ernestina no
México.



Para compreender esta primeira
discordância – isto é, como Ernestina
se encontra imersa neste círculo
intelectual anticlerical e, de alguma
forma, confrontada ou em desacordo
com S. Josemaria, que pede o
encerramento do El Sol – devemos
olhar para as origens de Ernestina e
para a sua evolução, a sua
adolescência e a sua juventude; mas
se quisermos compreender o
reencontro posterior, o reencontro
que ocorre no México, um
reencontro espiritual, devemos
também olhar para aquele “retorno a
Cristo” que tem o México como
cenário principal. Tentaremos
analisar ambas as questões – a
questão sobre as origens e a
juventude de Ernestina e a questão
do seu “retorno a Cristo” no México –
nestes minutos.

Até à Guerra Civil



Ernestina nasceu em 1905, três anos
depois de S. Josemaria. Era a mais
velha de quatro irmãos de uma
família aristocrática de ascendência
francesa. Seu pai, António, era o
Barão de Champourcin, e essas
origens determinam em grande parte
a sua formação religiosa. Quando
criança, Ernestina frequentou o
Colégio do Sagrado Coração de
Madrid, um colégio feminino, um
colégio de freiras de uma fundação
francesa. Um colégio que se
caracterizou por formar meninas da
alta sociedade madrilena.
Formavam-nas com uma educação
muito orientada para o casamento.
Ali, nas aulas, as meninas recebiam
as chamadas aulas de “adorno”:
piano, francês... Toda aquela
formação que as levaria, no futuro, a
serem boas esposas, boas mães de
família católicas. Também a doutrina
religiosa que ali recebiam era
elementar, a suficiente para poder
educar os filhos nessa moral católica.



Muito cedo Ernestina expressará o
seu carácter rebelde neste aspeto, o
seu carácter indomável, e
confrontará as freiras, a direção da
escola. A direção da escola julgou
que não era necessário ou de forma
alguma interessante que uma
menina cursasse o ensino médio.
Ernestina, que tinha esse interesse,
essa preocupação cultural e
intelectual – ela era uma mulher
muito inteligente – decide que sim,
quer terminar o ensino médio contra
o conselho das freiras. Assim, ao
terminar os estudos, abandona a
escola e matricula-se no ensino
médio no Instituto Cardenal
Cisneros.

Este primeiro confronto fala de um
descontentamento mais geral por
parte de Ernestina em relação à sua
educação, à educação católica que
recebeu; um descontentamento que a
leva a distanciar-se das formas
convencionais e tradicionais de viver



a fé. Então, por exemplo, ela conta
que certa vez era o santo do pai.
Toda a sua família foi à missa para
celebrar o santo do pai e ela decidiu
não ir – não tinha vontade de ir –
causando grande descontentamento
na família. Ou, por exemplo, durante
as férias de verão na quinta de San
Ildefonso, escreve à amiga Carmen
Conde, poetisa também da geração
de 27, e conta-lhe com ironia que
enquanto num domingo, na quinta
de San Ildefonso, o grupo “chique” –
diz ela – se preparava para ir à Missa,
“eu estava num comício socialista em
frente à igreja”.

Este distanciamento, este confronto
com as formas tradicionais de viver a
fé, com as convenções, com o que
chamaríamos de “prática religiosa”,
desaparece. Não é que Ernestina
deixe de acreditar em Deus, nem
deixe de ter uma intensa atividade
espiritual, mas é que de alguma
forma Ernestina abandona essas



formas convencionais de viver a fé;
mostra a sua recusa a uma formação
excessivamente moralista, de
comportamentos, de práticas
religiosas, de ritos, de tradições.

Deixa tudo isso de lado para entrar
numa busca de Deus mais íntima,
mais pessoal, também mais
sentimental, mais estética. Como ela
diz a vários amigos,
confidencialmente e em cartas, “para
mim Deus é beleza”. Ela encontra-O
de alguma forma na beleza de um
pôr do sol ou na beleza de um
poema. Busca-O na emoção estética,
e não na observação de preceitos
morais ou nas formas tradicionais de
viver a fé. E aqui também podemos
perceber, junto com aquela
personagem rebelde, o espírito
romântico de Ernestina – a sua
sensibilidade romântica –
alimentada pela leitura dos grandes
poetas românticos ingleses e,
sobretudo, franceses.



Ernestina também presta especial
atenção – nesta linha, podemos dizer,
de busca íntima, de busca pessoal, de
busca profundamente espiritual – à
mística e especificamente a S. João da
Cruz. Esta busca pessoal,
espiritualista, estética leva-a, por um
lado, a uma certa atração pela vida
das freiras e, por outro lado, também
a rejeitar o código ético-moral e as
práticas das próprias freiras. Mas é
também uma busca que a leva a
utilizar os primeiros anos da
juventude, dos 19 aos 30 anos, em
intensa atividade cultural e literária.
Se para Ernestina Deus é beleza,
Deus pode ser encontrado num
poema ou numa obra de arte.
Ernestina dedicaria aqueles anos da
sua juventude a encontros literários,
exposições, escrita e publicação das
suas primeiras coletâneas de
poemas.

Toda esta atividade a aproximou das
instituições, intelectuais e artistas



ideologicamente relacionados com a
República Espanhola na Madrid da
época. É importante lembrar a este
respeito que o pai de Ernestina,
António, é amigo pessoal de Afonso
XIII, que a sua família é
profundamente monárquica, de
modo que aqui começa a surgir um
profundo desacordo entre as
convicções monárquicas da família e
dos amigos de Ernestina. Ela própria
também começa a simpatizar com os
ideais republicanos. Assim, a tensão
na casa dos Champourcin está a
aumentar.

Neste ambiente de República e Letras
em que Ernestina está imersa, a sua
colaboração com o Lyceum Club
Femenino é especialmente notável. É
a primeira associação que surge em
Espanha exclusivamente para
mulheres, criada a exemplo de
outras que já existiam nas principais
capitais europeias. É um polo
cultural, um centro cultural onde se

https://es.wikipedia.org/wiki/Lyceum_Club_Femenino
https://es.wikipedia.org/wiki/Lyceum_Club_Femenino


reúnem grandes intelectuais – claro,
a maioria de ideologia republicana –
para falar de literatura, arte e
organizar conferências.

Inicialmente, o pai de Ernestina,
António, proíbe a filha de ser
membro do Liceu, por isso ela mais
do que sócia, é nomeada diretamente
responsável pela seção de literatura.
O Liceu é uma instituição que desde
muito cedo suscitou oposição e
críticas, ora difamatórias, ora
francamente falsas, por parte dos
meios de comunicação social
oficialmente católicos que não veem
com bons olhos a existência de tal
centro, um centro formado por
mulheres, uma iniciativa feminina
em que se reúnem os principais
intelectuais da época.

A par disso é também interessante,
neste ambiente de República e
Letras, a amizade que se constrói
entre Ernestina de Champourcin e



outro poeta Juan José Domenchina,
que na época é secretário de Manuel
Azaña, presidente da República; será
primeiro seu secretário pessoal e
depois também seu secretário
político. Uma amizade um tanto
peculiar, porque de certa forma é
verdade que parecem namorados,
mas a própria Ernestina não sabe
muito bem se são namorados ou não,
é uma amizade, uma relação em que
partilham o interesse comum pela
literatura, pela poesia. Ambos são
poetas e é uma relação que também
exaspera profundamente a família
de Ernestina.

É assim que as coisas estão – esta é a
vida de Ernestina, a sua relação com
a família, a sua relação particular
com Deus, com a religião – quando
irrompe a Guerra Civil em julho de
1936. Durante os primeiros meses, de
julho a novembro, Ernestina
participa e está ativamente envolvida
na causa republicana. Dedica-se

https://es.wikipedia.org/wiki/Juan_Jos%C3%A9_Domenchina


especialmente a colaborar com a
esposa de Manuel Azaña num
hospital para cuidar dos feridos.

Naquele momento consuma-se a
rutura com a família, com os pais,
com os irmãos. Devido à sua
condição de monarquistas, os pais de
Ernestina são obrigados a refugiar-se
em embaixadas de outros países –
Embaixada da Argentina, Embaixada
do Uruguai – enquanto o próprio
irmão de Ernestina, Jaime, o que é a
seguir a ela – que, segundo a própria
Ernestina, era quem melhor a
entendia na família, considerando-se
ela um bicho raro dentro da própria
família – alista-se no lado contrário à
República, trabalha e serve como
oficial do lado rebelde.

Assim estão as coisas. Por um lado, a
família de Ernestina, refugiada nas
embaixadas; por outro, Ernestina, do
lado oposto, trabalhando para a
República, quando em novembro se



teme que as tropas do lado rebelde
tomem Madrid. Nesse momento,
Ernestina, examinando um pouco a
situação, decide casar-se civilmente
com Juan José Domenchina para
poder fugir de Madrid com ele e
acompanhá-lo ao exílio, juntamente
com Azaña e a sua esposa. Assim, a
família de Ernestina, os pais, os
irmãos, permanecem em Madrid e
ela, que se casou civilmente sem
qualquer tipo de consentimento do
pai, vai com o marido, com Azaña e a
mulher dele para Valência. De
Valência vão para Barcelona e
acabam por se exilar em França.

Até à primeira carta do México

O casal Azaña e o casal Domenchina
chegam exilados a França. Mas, ao
contrário dos Azañas, que ficarão no
país vizinho, os Domenchinas
atravessam o oceano e acabam por
se exilar no México poucos meses
depois, também acompanhados pela



mãe e pela irmã de Juan José e pelos
seus sobrinhos; Ernestina com a sua
família por afinidade chegaram ao
país asteca em 1939, juntamente com
muitos outros exilados. Isto
representa a cristalização da
separação de Ernestina da sua
família de sangue. Ernestina
permanece no país asteca com a sua
família por afinidade, enquanto os
pais e irmãos permaneceram em
Madrid.

Isto também significa para Ernestina
uma mudança drástica de cenário,
não apenas no sentido geográfico.
Não só Ernestina passou a viver
noutro continente, mas também
deixou para trás todo um passado,
toda uma Madrid da literatura, uma
Madrid onde viveu sem problemas
especiais, sem preocupações
económicas excessivas, onde dedicou
toda a sua juventude, àquela busca
pela beleza na literatura, na arte, na
natureza. Deixa Madrid para se



encontrar num México onde se vê
sem apoio económico, com a
preocupação de ganhar o pão, com a
preocupação de reconstruir a sua
vida e também com uma juventude
que já entrou para a história,
podemos dizer. Ernestina já chega ao
México com 34 anos, quase 35 anos.
Já não é uma jovem e tem que
abandonar um pouco a sua atividade
literária, a sua escrita por amor à
arte, para dedicar o seu talento
literário à tradução de conferências,
à tradução de livros com o único
objetivo de poder comer.

Não devemos esquecer que Juan José
Domenchina, pouco depois de chegar
ao México, apresentava uma saúde
muito debilitada. Adoeceu
imediatamente, com diversas
doenças, diversos males, e foi
Ernestina quem de alguma forma
teve que fazer avançar a sua família
do ponto de vista económico, até
mesmo moral e espiritual. E embora



Ernestina se adapte bem ao exílio e
acabe por se apaixonar pelo México,
os primeiros anos de exílio são um
tempo de penitência. É um momento
– ela assim o vê – de deserto. São
momentos de silêncio também
poético. Desde a eclosão da Guerra
Civil, Ernestina quase não escreve
literatura, quase não escreve
poemas. Se antes da Guerra Civil já
tinha publicado diversas coletâneas
de poemas de elevada qualidade
literária, nestes primeiros anos de
exílio a sua voz foi abafada. É um
silêncio que dura até
aproximadamente 1947.

Naquele ano, Ernestina, que já
morava havia algum tempo no
México, lutando naquele deserto,
naquela penitência, decidiu fazer
uma viagem a Washington para
visitar Juan Ramón Jiménez, aquele
poeta espanhol que de alguma forma
foi seu mestre e que chegaria a ser
Prémio Nobel da Literatura, de quem

https://es.wikipedia.org/wiki/Juan_Ram%C3%B3n_Jim%C3%A9nez


foi sua discípula preferida. Lá, perto
de Washington, numa cidade
próxima chamada Riverdale, mora
Juan Ramón, na companhia da sua
esposa de toda a vida. Ao chegar,
Ernestina observa como as vitrines
das livrarias exibem um best-seller
intitulado La montaña de los siete
círculos. É uma obra, uma espécie de
confissões, uma obra autobiográfica
de Thomas Merton, um homem que
se converteu ao catolicismo e que
mais tarde se tornou monge trapista,
e uma obra que estava a despertar
enorme interesse entre muitos
leitores nos Estados Unidos.
Ernestina pega neste livro, lê-o e
aquele livro desencadeia nela uma
espécie daquilo que ela chama de
“retorno a Cristo”, uma espécie de
conversão, que também a leva em
paralelo – ou talvez seja essa a causa
– a que retome a escrita, diz ela,
“com uma nova voz mística”, e
começa a escrever poesia de
natureza religiosa.



Ernestina volta ao México com
aquela nova voz mística, com aquela
voz religiosa. Volta a escrever
também com essa esperança de ter
encontrado Cristo. Em 1950 as
primeiras mulheres da Obra
chegaram ao México com a Beata
Guadalupe Ortiz de Landázuri à
frente. Ernestina no México conhece
Guadalupe – também outras
mulheres da Obra que aí se instalam,
no seu primeiro centro, Copenhaga –
e algum sacerdote da Obra como
Ernesto Santillán – com quem
colaborará na paróquia de Santa
Veracruz numa obra social com
pessoas desfavorecidas daquele
bairro da Cidade do México – ou Juan
Antonio González Lobato. Ernestina
começa a frequentar o primeiro
centro feminino da Cidade do
México, que fica na rua Copenhaga,
bem perto da casa de Ernestina, que
na época morava na avenida Paseo
de la Reforma, a 10 ou 15 minutos a
pé. Como resultado desse retorno a

https://opusdei.org/pt-pt/guadalupe-ortiz/
https://opusdei.org/pt-pt/guadalupe-ortiz/


Cristo e da amizade com Guadalupe
Ortiz de Landázuri, alguns anos
depois, em 1953, Ernestina de
Champourcin pede a admissão na
Obra.

Ainda não conhece S. Josemaria, que
nessa altura já se tinha instalado em
Roma. Embora Ernestina ainda não
conheça pessoalmente S. Josemaria,
já reza por ele, chegam-lhe notícias
dele e sente por ele um grande
carinho, um grande afeto. Mas só
cinco anos depois da sua entrada no
Opus Dei é que Ernestina decidiu
finalmente pegar na caneta e dirigir-
se a S. Josemaria com uma carta
onde de alguma forma descrevia
qual tinha sido o seu itinerário
espiritual até aquele momento. Pela
beleza da carta, pelo seu valor
literário e espiritual, e pela
oportunidade que nos dá de
perscrutar o itinerário espiritual de
Ernestina, vale a pena lê-la na
íntegra. Diz assim:



México D.F 12 março 1959

Mons. José Ma Escrivá de Balaguer,

Presidente Geral do Opus Dei.

Padre: embora já esteja em casa há
mais de cinco anos (no dia 19, s.D.q.
renovarei a minha oblação pela
quarta vez) esta é a primeira vez que
lhe escrevo... e este silêncio, para
muitos inexplicável, para mim lógico,
tinha que ser quebrado agora. Parece
implausível ficar calada, justamente
porque há tanto a dizer... Porém,
estou neste caso. Talvez alguém do
México lhe tenha falado sobre mim e
então ao seu coração de Pai não lhe
surpreenderá o que acontece
comigo... O filho pródigo deve ter
sentido algo parecido com o que eu
sinto, quando o seu pai, “ainda ele
estava longe, quando o pai o viu:
encheu-se de compaixão e correu a
lançar-se-lhe ao pescoço”. Porque o
Senhor me chamou duas vezes,
dando-me as duas graças para



responder: a primeira “quando eu
estava muito longe”; depois veio-me
procurar, pegar-me fisicamente pela
mão, abrir-me os olhos, porque a
minha primeira oração depois de
muitos anos de cegueira foi “Senhor,
que eu veja!”. A segunda chamada,
que espero que seja definitiva, veio
muito mais tarde, depois de uma
longa busca e de uma forte luta. E
chegou até mim, Padre, através da
sua voz, da voz dos seus: daquelas
filhas e filhos que tem no México que
sabem difundir a sua mensagem de
amor e de esperança com tanta
fidelidade nestas terras. E graças a
eles, quando tudo parecia acabar – a
minha juventude, a minha ilusão de
amor absoluto, de valores eternos –
nasci milagrosamente de novo e
comecei a viver – agora
verdadeiramente – aquele sonho do
amor de Deus da minha adolescência
que pensei que tinha perdido sem
remédio por cobardia, egoísmo ou
falta de orientação. Quando depois



de voltar a Cristo, aqui no México,
depois de onze anos de exílio –
material e espiritual – procurava o
meu verdadeiro caminho através de
uma dolorosa solidão. Não sabia que
a obra de S. Gabriel já estava lá,
como refúgio aberto pelo senhor a
todos os sedentos de água viva, seja
qual for o seu estado. Mas hoje, já a
caminho e na véspera de S. José, não
posso continuar calada, Padre, e algo
irresistível me leva a agradecer-lhe
por aquele dom de Deus que recebi
da sua mão; por esta vocação que
sem o senhor – sem a obra de S.
Gabriel – não teria sido possível... No
dia 19, quando renovar, vou recordá-
lo mais do que nunca – embora haja
poucos momentos na minha nova
vida em que não o tenha em mente –
e pedir com todas as minhas forças
pelas suas intenções. Preciso de lhe
repetir que estou, completamente, à
disposição da Obra e do Padre? Eu
gostaria de ter muito e de muito
valor, para dar-lho... mas o que



recebi de Deus, em qualquer ordem,
está aí. Os meus superiores sabem
bem disso e hoje lho repito, Padre,
com toda a minha alma.

Esta carta poderia não acabar nunca,
porque desde que marquei a data
parece que a minha caneta se move
sozinha. Mas o que resta dizer – que
é tudo – espero dizer-lhe algum dia
em palavras, neste México onde já
somos tantos os que o queremos...

No dia 19, e sempre, que o Senhor o
encha de graças especiais.

A sua filha que espera a sua bênção
Ernestina

Da primeira carta até ao seu
falecimento

Este seria o primeiro encontro
literário entre S. Josemaria e
Ernestina de Champourcin, depois
daquele desentendimento juvenil nos
tempos anteriores à Guerra Civil, em



que S. Josemaria solicitou o
encerramento do El Sol e Ernestina
colaborou ativamente nesta
publicação contra a Igreja. Depois
desta primeira carta, que de certa
forma quebra o gelo, sucedem-se
uma série de cartas e votos de Natal
que podemos considerar reencontros
entre o fundador do Opus Dei e a
poetisa, que atravessam de um lado
ao outro do Atlântico. São
principalmente cartas que são
escritas do México – escreve-as
Ernestina – ou que são escritas de
Roma e vão para o México, escritas
por S. Josemaria. E a par desta
correspondência, destes encontros
literários, há também três encontros
presenciais que se realizam
respetivamente, o primeiro em
Roma, o segundo no México e o
último em Madrid.

S. Josemaria e Ernestina
encontraram-se pela primeira vez
em Roma, em 1962. Ernestina, nessa



altura da vida, já era viúva havia
alguns anos. Decide fazer uma
viagem da Cidade do México até
Espanha para ver os seus irmãos e,
no caminho, aproveita a viagem para
ir a Roma. Aí visita a sede do Opus
Dei e no dia 7 de janeiro é recebida
por S. Josemaria. E nesse encontro,
que não deve ter sido muito longo, S.
Josemaria encorajou-a a escrever, o
que ela fez. Pode-se ver como esse
conselho, essa exortação de S.
Josemaria, aparece também em
algumas das cartas posteriores em
que Ernestina lhe diz que está a tê-lo
em conta.

Depois deste primeiro encontro em
Roma, na sede do Opus Dei,
passaram-se oito anos até que S.
Josemaria e Ernestina se
reencontrassem, mas desta vez no
México, em 1970. S. Josemaria viaja
ao México naquele ano para visitar a
Virgem de Guadalupe e também para
estar com os seus filhos e filhas

https://opusdei.org/es-es/article/virgen-de-guadalupe-mexico-san-josemaria-mayo-1970/
https://opusdei.org/es-es/article/virgen-de-guadalupe-mexico-san-josemaria-mayo-1970/


mexicanos, que já são numerosos. O
trabalho da Obra no México tinha-se
desenvolvido notavelmente e são
organizados encontros entre S.
Josemaria e diferentes pessoas da
Obra, ou pessoas que estão mais ou
menos em contacto com o trabalho
da Obra. Um desses encontros
acontece num centro da Obra
Feminino localizado na Rua Thiers,
124, na Cidade do México. Nesse
encontro, ao qual Ernestina
compareceu, a poetisa aproveitou
para apresentar S. Josemaria a
alguns dos seus amigos. No final do
encontro, num à parte, S. Josemaria
confessa a Ernestina que a sua
poesia, os seus poemas, o ajudam a
rezar.

O terceiro e último encontro de S.
Josemaria e Ernestina realiza-se em
Madrid, em 1972. Em outubro.
Naquele ano, Ernestina decide deixar
o México e voltar para Espanha,
regressar do exílio. Depois de cerca



de três décadas no México, fixou
residência em Madrid e coincidiu
que em outubro do mesmo ano S.
Josemaria decidiu viajar a Espanha e
visitar o Instituto Tajamar. Visita-o
em 28 de outubro de 1972. Ali
acontece uma tertúlia multitudinária
na qual Ernestina, recém-chegada do
México, também está presente. E o
santo e a poetisa trocam algumas
palavras fugazes. É uma conversa de
menos de três minutos, mas que
deixa uma profunda impressão em
Ernestina, como ela mesma
reconhece em sucessivas cartas a S.
Josemaria. Por exemplo, na
felicitação de Natal que Ernestina
envia nesse ano ao fundador do Opus
Dei, alude à “recordação
inesquecível” daquelas palavras em 
Tajamar. E no ano seguinte recorda
aquele “diálogo inesquecível que
tivemos quando visitou Madrid”.

Este será o último encontro
presencial de Ernestina e S.



Josemaria, mas a relação entre os
dois continuará através de cartas e
cartões de Natal até poucos meses
antes da morte de S. Josemaria,
ocorrida em 26 de junho de 1975.

Depois deste acontecimento,
Ernestina continuará o seu caminho
na Igreja e na Obra até ao fim dos
seus dias nesta terra, em março de
1999, quando faleceu em Madrid,
com quase 94 anos; sempre na Obra
e sem parar de escrever
praticamente até ao fim dos seus
dias, que foi o conselho que recebeu
de S. Josemaria.

Antonio Rodríguez Tovar

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-e-
ernestina-de-champourcin-uma-

historia-de-reencontros/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-e-ernestina-de-champourcin-uma-historia-de-reencontros/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-e-ernestina-de-champourcin-uma-historia-de-reencontros/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-e-ernestina-de-champourcin-uma-historia-de-reencontros/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-josemaria-e-ernestina-de-champourcin-uma-historia-de-reencontros/

	S. Josemaria e Ernestina de Champourcin: uma história de reencontros

