opusdei.org

Sao José na vida
crista e nos
ensinamentos de Sao
Josemaria

Estudo no numero 59 da Revista
Romana, sobre a devocéo de
Sao Josemaria a Sdo José. O
autor é Lucas F. Mateo-Seco.

16/03/2015

A devocdo a Sao José esteve
profundamente enraizada na alma
de Sdo Josemaria desde tenra idade.
Recordando que em 1934 tinha
confiado ao santo Patriarca os



esforcos para conseguir que se lhe
concedesse o0 primeiro sacrario,
comentava em 1971: No fundo da
minha alma, ja tinha esta devocéao a
Sao José, que vos inculquei®. Esta
devocgao esta presente, solida e clara,
nos escritos de 1933 — embora Sao
Josemaria a tenha vivido desde
tempos atras, como se pode ver no
Santo Rosario, de 1931 — e permanece
viva e fervorosa até ao final da sua
vida, experimentando um
crescimento notavel nos ultimos

anos®.

Sumario:
1. Introdugéo
2. Uma forte tradicao anterior

3. A figura de Sao José nos
ensinamentos de Sao Josemaria



3.1. O amor entre Sao José e a Virgem
Maria

3.2. A paternidade de José

3.3. Sdo José, mestre da vida interior
no trabalho

1. Introducao

Nos trés pontos que dedica em
Caminho a devocdao a Sao Jose,
aparecem ja algumas das razdes
teoldgicas nas quais fundamenta essa
devocdo. No numero 559, escreve:
«Sao José, Pai de Cristo, é também teu
Pai e teu Senhor. — Recorre a Ele»™. A
forca com que chama aqui a Sao José,
«Pai de Cristo», € significativa. Mais
tarde, numa homilia de 19 de marco
de 1963, dedicada inteiramente a Sdo
José®, explicitard o significado em
que fala desta paternidade, seguindo
a bem conhecida consideracéo de



Santo Agostinho no Sermado 51, 20:
«0O Senhor ndo nasceu do germe de
José. No entanto, a piedade e
caridade de José, nasceu um filho da
Virgem Maria, que era o Filho de
Deus»"®. Para Sdo Josemaria, a
paternidade de Sao José sobre Jesus
ndo é uma paternidade segundo a
carne, mas é uma paternidade real e
unica, que brota do seu verdadeiro
casamento com Santa Maria e da sua
missdo muito especial, e é por isso
que também a Igreja e cada um dos
cristdos o invocam como «Pai e
Senhor».

Na mesma homilia que acabamos de
mencionar, Sao Josemaria diz:
«desde ha muitos anos, me agrada
invoca-lo com um titulo carinhoso:
Nosso Pai e Senhor»"”. E explica: «Sao
José é realmente Pai e Senhor,
protegendo e acompanhando no seu
caminho terreno aqueles que o
veneram, COmo protegeu e
acompanhou Jesus enquanto crescia



e se fazia homem»"™. Na edicéo

histdrico-critica do Caminho, Pedro
Rodriguez observa que Sao
Josemaria pode tomar a expressao
Pai e Senhor de Santa Teresa de Jesus,
que tanto influenciou a devocéao a
Sao José nao apenas no Carmelo, mas
em toda a Igreja®.

No Caminho, as consequéncias desta
“paternidade” concentram-se nos
ensinamentos de Sao José sobre a
“vida interior”. Diz o n. 560: «O nosso
Pai e Senhor Sao José é Mestre da
vida interior. — POe-te sob o seu
patrocinio e sentirds a eficacia do seu
poder». E o n. 561: «De Sdo José diz
Santa Teresa, no livro da sua vida:
“Quem ndo achar Mestre que Ihe
ensine a orar, tome este glorioso
Santo por mestre, e ndo errara no
caminho”. — O conselho vem de uma
alma experimentada. Segue-o». A
razdo apontada por Sdo Josemaria
para apoiar estes dois conselhos € o
tratamento intimo e continuo que



Sao José manteve com Jesus e Maria
ao longo de toda a sua vida.

Os trés numeros citados de Caminho
colocam o pensamento de Sao
Josemaria sobre Sao José em duas
coordenadas essenciais: a verdade da
sua paternidade sobre Jesus e a
influéncia do santo Patriarca na
histdria da salvacao. Estes nameros
ja testemunham desde as suas
primeiras manifesta¢des um
pensamento josefologico maduro e
uma firme convicgao teologica.
Assim se vé na simples firmeza com
que chama a Sado José “pai” de Jesus

sem nenhuma hesitacdo".

2. Uma forte tradicao anterior

Com a sobriedade no dizer e com a
precisdo de linguagem que o
caracteriza, Sao Josemaria sabe-se
inserido numa solida tradigao
eclesial de teologia e devogdo ao
santo Patriarca. O seu pensamento
sobre Sao José é rico, sdlido e



constante, e nele emergem,
juntamente com a iniciativa propria
de uma delicada piedade movida
pelo Espirito Santo, uma magnifica
informacao das questoes teoldgicas
sobre Sao José e a consciéncia de
estar a pisar terreno seguro™".
Como é bem sabido, em 1870, Pio IX,
pelo decreto Quemadmodum Deus
(08/12/1870), declarou Sao José
padroeiro da Igreja Universal e, em
15 de agosto de 1889, Ledo XIII
publicou a sua enciclica Qquamquam
pluries dedicada ao santo patriarca.
Nesta enciclica, de grande vigor de
pensamento, recolhem-se as linhas
fundamentais da teologia de Sao José
precisamente acrescentando as
razoes pelas quais deve ser
considerado patrono da Igreja
Universal.

A primeira razdo que o Papa
menciona é que Sao José é 0 esposo
de Santa Maria e, em consequéncia, é



pai de Jesus, que € um bem — bonum
prolis— deste matrimonio. No texto
do pontifice, a verdade do
matrimonio entre Santa Maria e Sao
José esta fora de toda a duvida e leva
diretamente a verdade da
paternidade de Sao José sobre Jesus.
Ambas as realidades — casamento e
paternidade — constituem dois
aspetos essenciais da vocacao divina
de Sdo José: ele foi chamado para
realizar essas duas tarefas queridas
em si mesmas por Deus, no seu
proprio valor. Nesta vocacgao,
encontram a sua razao de ser as
outras gracas recebidas por Sao José;
nela se encontra, entao, a razao
ultima da «sua dignidade, da sua
santidade e da sua glria»".

Na abordagem de Ledo XIII, o
casamento de Sdo José com a Virgem
é a razdo ultima de tudo o que
acompanha a figura de Sao Jose,
porque a verdade e perfeicdo desse
casamento “requerem” a



participacdo nos seus bens e,
especificamente, no bem da prole,
embora a prole tenha sido gerada
virginalmente. O papa chama a esse
casamento «0 mais alto consorcio e
amizade ao que a comunidade de
bens esta unida» e diz que Sao José
foi dado a Virgem ndo apenas como
«companheiro de vida, testemunha
de virgindade e tutor da
honestidade», mas também como
participante da sua «excelsa
grandeza». Ele é, entdo, «custodio
legitimo e natural da Sagrada
Familia»™,

Ledo XIII segue nisto uma linha de
pensamento, ja expressa por Santo
Ambraosio e Santo Agostinho, que
encontra uma das suas formulacdes
mais perfeitas em Sdo Tomas de
Aquino: entre Santa Maria e Sao José,
houve um verdadeiro e perfeito
casamento. Dada a perpétua
virgindade de Santa Maria, alguns
escritores antigos encontraram



alguma dificuldade em considerar
essa unido como um verdadeiro
casamento™. Essas hesitacdes foram
dissipadas em favor da autenticidade
do casamento, entre outras causas,
pela tomada de posicdo determinada
de Santo Ambrosio™ e de Santo
Agostinho"®. Isso ndo impede que
autores tao importantes como Sdo
Bernardo (+1153) sejam muito
cautelosos com a afirmacao do
casamento entre Sdo José e Santa
Maria, ou nao o tenham valorizado
como elemento fundamental na
teologia josefina"”. A posicdo de Sdo
Tomads de Aquino (+1274) ndo oferece
duvidas: a unido entre José e Maria
era um casamento verdadeiro e
perfeito, porque nela ocorria a uniao
esponsal entre os seus espiritos™®,
Ndao se deve esquecer que considerar
a unido entre José e Maria como
verdadeiro casamento esta de acordo
com a linguagem do Novo
Testamento, que ndo hesita em



chamar a Santa Maria “mulher” de
José: nem existem ambiguidades em
torno da virgindade de Santa Maria,
mesmo naqueles lugares onde se lhe
chama esposa de José (cf. por ex., Mt
1, 16-25), e ndo ha duvida em chamar
José de pai de Jesus, nem em mostrar
que ele atua como tal (cf. por ex., Lc
2, 21-49).

3. A figura de Sao José nos
ensinamentos de Sao Josemaria

Desde os primeiros escritos, Sao
Josemaria descreve a figura de Sao
José como um jovem, talvez um
pouco mais velho que Santa Maria,
mas na plenitude da forca e da vida:
O Santo Patriarca nao era um
homem velho, mas um homem
jovem, forte, rijo, grande amante da
lealdade, com fortaleza. A Sagrada
Escritura define-o com uma so
palavra: justo (cf. Mt 1, 20-21). José
era um homem justo, um homem
cheio de todas as virtudes, como



convinha ao que havia de ser o
(19]

protetor de Deus na terra" ™.

Na base desta descrigdo esta a
conviccdo de que Deus, ao dar a
vocacdao, concede as gracas
convenientes a quem as recebe e
que, portanto, adornou Sao José com
os dons da natureza e da graca que o
fizeram um digno esposo de Santa
Maria e chefe da Sagrada Familia;
também esta claro que, de modo
analogo a Virgem Santissima, o papel
de Sado José ndo é algo acidental, mas
uma parte essencial do plano divino
da salvacao.

Na pregacdo de Sdo Josemaria, o
sublinhado na juventude de Sao José
apoia-se, além disso, em trés razoes
fundamentais: no senso comum ao
ler as Sagradas Escrituras (em todo o
momento, Se apresentam o0s seus
desposorios como um desposorio
normal, e o casamento de uma jovem
mulher com um homem velho nédo



teria sido tdo normal), na
consideracdo da comunhdo de
espiritos propria do casamento (do
amor existente entre eles) e, acima
de tudo, na convic¢ao de que a santa
pureza nao é questdo de idade, mas
nasce do amor: «Nao estou de acordo
com a forma classica de representar
Sao José como um homem velho,
apesar da boa intencdo de se
destacar a perpétua virgindade de
Maria. Eu imagino-o jovem, forte,
talvez com alguns anos mais do que a
Virgem, mas na pujanca da vida e
das forcas humanas. Para viver a
virtude da castidade ndo é preciso
ser-se velho ou carecer de vigor. A
castidade nasce do amor; a forca e a
alegria da juventude ndo constituem
obstaculo para um amor limpo.
Jovem era o coracgdo e o corpo de Sao
José quando contraiu matrimonio
com Maria, quando conheceu o
mistério da sua Maternidade Divina,
quando vivei junto d'Ela respeitando
a integridade que Deus lhe queria



oferecer ao mundo como mais um
sinal da sua vinda as criaturas»™”.
Para Sdo Josemaria, é “inaceitavel”
apresentar Sao José como um
homem idoso, a fim de silenciar os
que pensavam mal”". Também seria
inaceitavel ndo apenas duvidar da
verdade do seu casamento com Santa
Maria, mas também nao levar em

consideracdo o amor entre eles.

3.1. O amor entre Sao José e a
Virgem Maria

D. Javier Echevarria aporta um
valiosissimo testemunho sobre o
modo com que Sdo Josemaria
contemplava as relacdes entre Maria
e José, ao recolher as suas palavras
diante da Virgem de Guadalupe:
«Uma familia composta por um
homem jovem, reto, trabalhador,
rijo; e uma mulher, quase uma
menina que, com o seu noivado cheio
de amor puro, encontra nas suas
vidas o fruto do amor de Deus pelos



homens. Ela passa pela humildade de
ndo dizer nada: que licdo para todos,
que estamos sempre dispostos a
cantar as nossas facanhas! Ele move-
se com a delicadeza de um homem
reto — 0 momento seria muito dificil
quando soube que a sua esposa,
santa, estava gravida! — e, como ndo
deseja manchar a reputacdo dessa
criatura, fica em siléncio enquanto
pensa em como resolver o problema
até que chega a luz de Deus, que
indubitavelmente pediria desde o
primeiro momento, e adapta-se sem
hesitar aos planos do Céu»™”.

A autenticidade do casamento
implica a existéncia de amor
conjugal, de entusiasmo pela vida em
comum, de compromisso, e o logico é
pensar que essas caracteristicas
estavam muito presentes no
casamento entre José e Maria. Deus
acrescentou a esse amor o fruto de
Santa Maria: o Filho Eterno feito



homem, que quis nascer numa
familia humana.

Como dissemos, Sao Josemaria
assume que o casamento entre Sao
José e a Virgem é um casamento
verdadeiro. Parte daqui como de um
dado seguro, e entra pela
consideracdo do amor entre os dois
conjuges: «Sao José devia ser jovem
quando se casou com a Santissima
Virgem, uma mulher que acabara de
sair da adolescéncia. Sendo jovem,
era puro, limpo, muito casto. E era-o
precisamente pelo amor. Somente
enchendo o coragdo de amor,
podemos ter a certeza de que nao
ficara aborrecido ou se desviara, mas
permanecera fiel ao amor purissimo
de Deus»™.

Para Sao Josemaria, o amor € a chave
em toda a vida humana, e também é
a chave na vida de José: nele esta a
razao da sua fortaleza, da sua
fidelidade, da sua castidade. Um



pouco mais adiante, acrescenta:
«Imaginais Sdo José, que amava tanto
a Santissima Virgem e conhecia a sua
integridade sem mancha? Quanto
sofreria vendo que esperava um
filho! Somente a revelacdo de Deus
nosso Senhor, através de um anjo, o
tranquilizou. Tinha procurado uma
solucdo prudente: ndo desonra-la, ir-
se embora sem dizer nada. Mas que
dor!, porque a amava com toda a sua
alma. Imaginais a sua alegria,
quando soube que o fruto daquele
ventre era obra do Espirito
Santo?»%,

Embora néo se detenha no motivo da
perturbacao de José, Sdo Josemaria
insinua que consiste em “ndo ver”,
ndo no facto de que ele duvidasse da
virtude da sua esposa. Nao sabe o
que fazer: «José era um homem justo,
um homem cheio de todas as
virtudes, como convinha ao que
havia de ser o protetor de Deus na
terra. A principio, ele fica perturbado



quando descobre que a sua esposa
imaculada esta gravida. Adverte o
dedo de Deus naqueles factos, mas
ndo sabe como comportar-se. E na
sua honestidade, para ndo a difamar,
planeia despedi-la secretamente»®,

A dor de José aponta para o facto de
ter que deixar a sua esposa. Sao
Josemaria segue sobriamente o0s
dados oferecidos pelo Novo
Testamento, lendo-os com fé e bom
senso: segundo os textos, a
perturbacao de Sdo José é clara; essa
perturbacéo é devida a uma
ignorancia que sera esclarecida com
a mensagem do anjo; o amor e o
conhecimento de José sobre Maria
levam-no a pensar que naquele
acontecimento, que nado entende,
esta o dedo de Deus. Sdo Josemaria
sugere aqui 0 que muitos exegetas
pensaram: que a duvida de José
versa, ndo sobre a honestidade de
Santa Maria, mas sobre como ele se



deve comportar pensando que ha
[26]

algo divino pelo meio*™.

E sempre o amor pelo meio, porque
Séo Josemaria ndo duvida que
houvesse auténtico amor conjugal
entre eles™”. Além disso, a castidade
de José é protegida por esse amor,
que se baseia na fé: «a Sua fé funde-
se com o Amor: com o amor de Deus
que estava cumprindo as promessas
feitas a Abrado, Jacob, Moisés; com o
carinho de um marido por Maria, e
com o carinho de um pai por Jesus.
Fé e amor, na esperanca da grande
missdo que Deus, servindo-se
também dele — um carpinteiro da
Galileia - estava a comecar no

mundo: a redencdo dos homens»“®,

Isso significa que, no meio do claro-
escuro da fé, Sdo José também sente
um pouco da grandeza da sua
missao.

3.2 A paternidade de José



Em Sao Josemaria, nao ha hesitacao
em como expressar a paternidade de
Sao José. Desde os primeiros escritos
até ao fim, designa-o de Pai de Jesus
sem mais matizes. Pode-se dizer que
0 seu pensamento sobre a teologia de
Sao José se enquadra nas
coordenadas de dois Padres: Sdo Jodo
Crisostomo e Santo Agostinho. De Sao
Jodo Crisdstomo, cita um texto que
coloca na boca de Deus estas
palavras: «Ndo penses que, por ser a
concecdo de Cristo obra do Espirito
Santo, és alheio ao servico desta
economia divina. Porque, se €
verdade que ndo participas da
geracdo e a Virgem permanece
intacta; no entanto, tudo o que diz
relacdo com a paternidade sem
comprometer a dignidade da
virgindade, tudo isso te entrego a ti,
tal como impor um nome ao filho»
9 De Santo Agostinho, Sdo
Josemaria cita, como foi visto, o
Sermdo 51,



O exercicio da paternidade sobre
Jesus constitui parte essencial de
uma “missdo” que preenche toda a
vida de José: «Tem uma missao
divina: vive com a alma entregue,
dedica-se inteiramente as coisas de
Jesus Cristo, santificando a vida
comum»®. Aqui estd uma das
principais atragoes que o Santo
Patriarca exerce sobre Sdo
Josemaria: a sua total dedicacdo a
Jesus Cristo «santificando a vida
corrente», isto é, no exercicio dos
deveres proprios do seu oficio e
como um bom pai de uma familia
judia da sua época.

Sao Josemaria oferece em Cristo que
passa uma longa descrigdo da
relacdo paterno-filial que ocorre
entre S4o José e nosso Senhor. F uma
pagina bonita, sobria e piedosa, onde
¢ dada atencdo aos pormenores:
«Para Sao José, a vida de Jesus foi
uma continua descoberta da sua
vocacdo. Recordamos acima aqueles



primeiros anos cheios de
circunstancias aparentemente
contraditorias: glorificacao e fuga,
majestade dos magos e pobreza da
gruta, canto dos Anjos e siléncio dos
homens. Quando chega o momento
de apresentar o Menino no Templo,
José, que leva a modesta oferenda de
um par de rolas, vé como Simedo e
Ana proclamam que Jesus é o
Messias. Seu pai e sua mae ouviram
com admiracdo, diz Sdo Lucas. Mais
tarde, quando o Menino fica no
templo sem que Maria e José o
saibam, ao encontra-1'0 de novo
depois de O procurarem trés dias, o
mesmo evangelista narra que se
maravilharam. José surpreende-se,
José admira-se. Deus vai-lhe
revelando os seus designios e ele
esforca-se por compreendé-los. Como
toda a alma que quer seguir de perto
Jesus, descobre logo que néo é
possivel andar com passo ronceiro,
que ndo pode viver da rotina. Porque
Deus néo se conforma com a



estabilidade num nivel conseguido,
com o descanso no que ja se tem.
Deus exige continuamente mais e 0s
seus caminhos ndo sdo 0s nossos
caminhos humanos. Sdo José, como
nenhum outro homem antes ou
depois dele, aprendeu de Jesus a
estar atento para conhecer as
maravilhas de Deus, a ter a alma e o
coragdo abertos»™?,

Aqui estd a vida interior de Sdo José
descrita como uma verdadeira
peregrinacdo na fé, em certo sentido,
muito semelhante a de Santa Maria.
Ambos, Maria e José vao descobrindo
a vontade de Deus pouco a pouco e
estdo tornando realidade a sua
primeira entrega numa fidelidade
com a qual se confortam
mutuamente. Ao mesmo tempo, no
exercicio da sua paternidade, José
transmite a Jesus o seu oficio como
artesdo, a sua maneira de trabalhar,
mesmo em muitas coisas a sua visdo
do mundo: «Mas, se José aprendeu de



Jesus a viver de um modo divino,
atrever-me-ia a dizer que, no aspeto
humano, ensinou muitas coisas ao
Filho de Deus. (...) José amou Jesus
como um pai ama o seu filho, tratou-
o dando-lhe tudo que de melhor
tinha. José, cuidando daquele
Menino como lhe tinha sido
ordenado, fez de Jesus um artesao:
transmitiu-lhe o seu oficio. Por isso,
os vizinhos de Nazaré falavam de
Jesus chamando-lhe indistintamente
“faber” e “fabri filius” (Mc 6, 3; Mt 13,
55): artesdo e filho do artesdo. Jesus
trabalhou na oficina de José e junto
de José. Como seria José, como teria
atuado nele a graca, para ser capaz
de levar a cabo a tarefa de
desenvolver no aspeto humano o
Filho de Deus? Por isso, Jesus devia
parecer-se com José no modo de
trabalhar, nos tracos do seu caracter,
na maneira de falar. No realismo de
Jesus, no seu espirito de observacao,
no seu modo de se sentar a mesa e de
partir o pao, no seu gosto por falar



dum modo concreto tomando como
exemplo as coisas da vida corrente,
reflete-se o que foi a infancia e a
juventude de Jesus e, portanto, a sua
convivéncia com José»™.

Aqui esta o paradoxo, e Sao0
Josemaria estd bem ciente disso:
Aquele que é a Sabedoria “aprende”
de um homem as coisas mais
elementares, como o oficio de
carpinteiro. A “sublimidade do
mistério” da Encarnacdo e a verdade
da paternidade de José manifestam-
se neste paradoxo. Com a Sua Mde, o
Senhor aprendeu a falar e a andar;
no lar governado por Sao José,
aprendeu li¢cdes de laboriosidade e
de honestidade. O amor mutuo fez
com que José e Jesus se parecessem
em muitas coisas: «Nao é possivel
desconhecer a sublimidade do
mistério. Esse Jesus que é homem,
que fala com o sotaque de uma
determinada regido de Israel, que se
parece com um artesdo chamado



José, esse é o Filho de Deus. E quem
pode ensinar alguma coisa a Deus?
Mas é realmente homem e vive
normalmente: primeiro como
menino; depois, como rapaz que
ajuda na oficina de José; finalmente
como homem maduro, na plenitude
da idade. “Jesus crescia em
sabedoria, em idade e em graca
diante de Deus e dos homens” (Lc 2,
52)»1%4,

3.3. Sdo José, mestre da vida
interior no trabalho

Sao José sabia ensinar a Jesus as
licdes com as quais todo o bom pai
israelita sabia educar o seu filho:
licbes de vida e sacrificio limpos, de
virtudes humanas e de trabalho
oferecido a Deus e bem acabado;
licbes de vida sobria, justa e honesta.
Sao José também nos ensinara que
formamos um mesmo Corpo com
Cristo. «José foi, no aspeto humano,
mestre de Jesus; conviveu com Ele



diariamente, com carinho delicado, e
cuidou dele com abnegacdo alegre.
Ndao sera esta uma boa razdo para
considerarmos este vardo justo, este
Santo Patriarca, no qual culmina a Fé
da Antiga Alianca, Mestre de vida
interior? A vida interior ndo € outra
coisa sendo o convivio assiduo e
intimo com Cristo, para nos
identificarmos com Ele. E José sabera
dizer-nos muitas coisas sobre Jesus.
Por isso, ndo deixeis nunca de
conviver com ele; ite ad Joseph, como
diz a tradicdo cristd com uma frase
tomada do Antigo Testamento (Gn 41,
55)»[35].

Duas caracteristicas da vida de Sao
José atraem poderosamente o
carinho de Sdo Josemaria: a sua vida
de contemplacdo e a sua vida de
trabalho. E légico, uma vez que
ambas as caracteristicas sao
essenciais no espirito do Opus Dei.
Na festa da Epifania de 1956, dizia:
«E 0 nosso pensamento vai também



para esse homem justo, Nosso Pai e
Senhor, Sao José, que, como
habitualmente, passa despercebido
na cena da Epifania. Pressinto-o
recolhido em contemplacéo,
protegendo com amor o Filho de
Deus, que, ao fazer-se homem, foi
confiado a sua atencdo paternal. Com
a maravilhosa delicadeza de quem
ndo vive para si, o Santo Patriarca
entrega-se com um espirito de
sacrificio tdo silencioso como eficaz.
Falamos hoje da vida de oracdo e do
afa de apostolado. Queremos
porventura melhor mestre nesta
matéria do que Sao José? Se quereis
que vos dé um conselho, dir-vos-ei -
com palavras que venho a repetir
incansavelmente desde ha muitos
anos: “Ite ad Joseph” (Gn 41, 55),
recorrei a Sao José; ele vos mostrara
caminhos concretos e meios
humanos e divinos para chegar a
Jesus. E em breve ousareis, tal como
ele, segurar nos bracos, beijar, vestir



e cuidar deste Menino Deus que
nasceu para nos»®®.

A citacdo interna é retirada da
oracdo a Sao José, preparatdria para
a Santa Missa contida no missal
romano®”. Esta oracdo da como
exemplo a contemplacdo de Sao José
na proximidade de Jesus, que, na sua
simplicidade, ¢ um bom exemplo da
proximidade com a qual o cristdo
deve contemplar a vida de Jesus.

Sdo Josemaria enamora-se da vida de
trabalho de José e considera-o mestre
da vida interior nessa vida de
trabalho intenso e humilde «porque
nos ensina a conhecer Jesus, a
conviver com Ele, a tomar
consciéncia de que fazemos parte da
familia de Deus. E Sdo José da-nos
essas licdes sendo, como foi, um
homem corrente, um pai de familia,
um trabalhador que ganhava a vida
com o esforco das suas maos. Este
facto possui também, para nds, um



significado que é motivo de reflexdo
e de alegria»®®. A figura de S&o José
também fala da universalidade do
chamamento ao apostolado: ele
soube converter o trabalho em
ocasido para “tornar Jesus
conhecido”.

Grande parte da homilia “Na oficina
de José” é dedicada a esse tdpico: o
espirito do Opus Dei «apoia-se, como
em seu gonzo, no trabalho ordinario,
no trabalho profissional exercido no
meio do mundo. A vocagdo divina
da-nos uma missdo, convida-nos a
participar na tarefa unica da Igreja,
para sermos assim testemunho de
Cristo perante 0s nossos iguais, 0s
homens, e para levarmos todas as
coisas a Deus»™.

A figura de Sao José destaca-se como
a daquele que conseguiu dar ao
trabalho a sua propria dimensao na
histdria da salvacao.



E aqui, no oferecimento a Deus do
proprio trabalho, que o cristdo
exerce o sacerdocio que recebeu no
batismo. Comentando a oracdo a Sao
José que acabamos de mencionar,
diz: «Deus qui dedisti nobis regale
sacerdotium... Para todos os cristaos,
o sacerdocio € real (...): todos temos
uma alma sacerdotal. Praesta,
quaesumus ut, sicut beatus Ioseph
unigenitum Filium tuum, natural de
Maria Virgine, (...) suis manibus
reverenter trate meruit et portare, (...)
ita facias cum cordis munditia...
Assim, assim Ele quer que sejamos:
limpos de coracdo. Et operis
innocentia — a inocéncia das obras € a
retiddo de intencdo — tuis sanctis
altaribus deservire. Servi-I'O nao
apenas no altar, mas em todo o
mundo, que é um altar para nos.
Todas as obras dos homens sdo feitas
como num altar, e cada um de vos,
nessa unido de almas contemplativas
que é o vosso dia, diz de alguma
maneira a sua missa, que dura vinte



e quatro horas, aguardando a
proxima missa, que durard outras 24
horas, e assim por diante até o fim da
nossa vida»"”.

E préprio do sacerdote santificar. A
santificacao do trabalho ocorre como
um exercicio do sacerdocio dos fiéis.
«Pois todos os seus trabalhos, oracoes
e empreendimentos apostolicos, a
vida conjugal e familiar, o trabalho
de cada dia, o descanso do espirito e
do corpo, se forem feitos no Espirito,
e as proprias incomodidades da vida,
suportadas com paciéncia, se tornam
em outros tantos sacrificios
espirituais, agradaveis a Deus por
Jesus Cristo (cf. 1Pd. 2, 5); sacrificios
estes que sdo piedosamente
oferecidos ao Pai, juntamente com a
oblac¢do do corpo do Senhor, na
celebracio da Eucaristia»™".

Entre os gestos de devogao a Sao José,
destaca-se aquele em que Sao
Josemaria também se insere numa



rica tradi¢do anterior: a comparacao
do Santo Patriarca com José, filho de
Jacob, que prodigalizou pao aos
habitantes do Egito e aos filhos de
Israel. Essa comparacao é reforcada
por um facto que atinge
profundamente o coracdo: porque
“procurar pao” é caracteristico do pai
da familia — somos da familia de Sao
José — e porque o pdo mencionado é a
Santa Eucaristia. Os textos mais
vibrantes sobre este assunto
encontram-se na evocacao dos
acontecimentos que envolvem a
obtencdo da licenga para reservar o
Senhor na primeira residéncia
estudantil.

Eis como lembra este acontecimento:
«Em 1934, se ndo me engano,
iniciamos a primeira residéncia
estudantil. (...) Precisavamos de ter o
Senhor connosco, no tabernaculo.
Agora é facil, mas por um sacrario foi
um empreendimento muito dificil
(...) comecei a pedir a Sdo José que



nos desse o primeiro sacrario, e 0
mesmo faziam os meus filhos que
estavam por 14 na época. Enquanto
pediamos por este assunto, tentei
encontrar os objetos necessarios:
ornamentos, tabernaculo... Nao
tinhamos dinheiro. Quando reunia
cinco duros, que eram entdo uma
quantia discreta, gastavam-se noutra
necessidade mais urgente. Consegui
que umas freiras, a quem amo muito,
me dessem um sacrario; consegui os
ornamentos noutro lugar e,
finalmente, o bom bispo de Madrid
concedeu-nos a autorizacao para ter
o Santissimo Sacramento connosco.
Entdo, como forma de
agradecimento, fiz pdr uma corrente
na chave do sacrario, com uma
medalhita de S&o José, na qual, por
tras, esta escrito: ite ad Ioseph!
Portanto, Sdo José é verdadeiramente
nosso Pai e Senhor, porque nos deu o
pao — o pao eucaristico — como um
bom pai de familia. Ndo disse antes
que pertencemos a sua familia?»"*?,



Sao José, dador de pdo para a
Sagrada Familia, também é dador de
pao para a Igreja. Do céu, continua a
exercer a sua paternidade sobre
aqueles que formam um mesmo
Corpo Mistico em Cristo. Ao longo
dos anos, essa consideracao foi-se
tornando cada vez mais viva,
gradualmente enraizando-se na alma
de S&o Josemaria. O Beato Alvaro del
Portillo, refere esta recordacao da
viagem por alguns paises da Ameérica
do Sul em 1974: «Durante essa
viagem, o nosso Fundador comecou a
falar da presenca misteriosa —
“inefavel”, dizia — de Maria e José
junto aos sacrarios do mundo inteiro.
Argumentava da seguinte maneira:
se a Santissima Virgem nunca se
separou do Seu Filho, é logico que
continue ao Seu lado também
quando o Senhor decide ficar nesta
“prisdo de amor” que é o
taberndculo: para adora-1'0, ama-1'0,
rezar por nos. E aplicava a Sao José a
mesma ideia: esteve sempre com



Jesus e com a sua esposa. Teve a
sorte de morrer acompanhado por
Eles, que morte tdo maravilhosa! (...)
Em resumo, o nosso Padre™® metia
Sdo José em tudo»™?,

Concluindo, a piedade de Séao
Josemaria em relacdo a Sdo José e a
sua visao teoldgica da figura e missdo
do Santo Patriarca baseiam-se na sua
meditacdo da Sagrada Escritura — na
sua leitura crista da Biblia — nos
santos Padres, especialmente Sdo
Jodo Crisostomo e Santo Agostinho, e
no que constituem as linhas de forca
da teologia de Sao José no magistério
pontificio anterior, especialmente no
de Ledo XIII. A teologia mariana
tende a centrar-se na verdadeira
maternidade de Santa Maria (a sua
maternidade sobre Cristo e sobre
todos os homens); assim acontece de
modo andlogo com a teologia de Sdo
José, como a encontramos nos
ensinamentos de Sdo Josemaria: toda
ela se baseia em trés eixos



fundamentais: a verdade do seu
casamento com Santa Maria, a
verdade da sua paternidade sobre
Jesus, a sua missdo como custodio da
Sagrada Familia primeiro e depois da
Igreja. Dentro destas coordenadas, o
leitor atento encontra como um
avango amoroso na “descoberta” de
pequenos pormenores, aplicagoes e
matizes que duraram até ao fim da
sua vida, como destacado, por
exemplo, no depoimento do
Veneréavel Servo de Deus Alvaro del
Portillo que se acaba de mencionar.

Artigo publicado originalmente em
Romana (julho-dezembro 2014)

[1] Artigo postumo.

[2] Sdo0 Josemaria, Da familia de José,
notas da pregacao, 19/03/1971 (AGP,
biblioteca, P09, p. 136).


https://es.romana.org/59/estudio/san-jose-en-la-vida-cristiana-y-en-las-ensenanzas/
https://es.romana.org/59/estudio/san-jose-en-la-vida-cristiana-y-en-las-ensenanzas/
https://es.romana.org/59/estudio/san-jose-en-la-vida-cristiana-y-en-las-ensenanzas/
https://es.romana.org/59/estudio/san-jose-en-la-vida-cristiana-y-en-las-ensenanzas/

[3] cf. Andrés Vazquer de Prada, O
Fundador do Opus Dei, vol. 111, Verbo,
Lisboa, 2003. Sobre a presenca de
Sao José nos ensinamentos de Sao
Josemaria, cf. entre outros, os
seguintes trabalhos: L.M. de la
Herran, A devogdo a Sdo José na vida
e nos ensinamentos de Mons. Escriva
de Balaguer, fundador do Opus Dei
(1902-1975), Estudios josefinos, 34
(1980), p. 147-189; 1. Soler, Sdo José,
nos escritos e na vida de Sdo
Josemaria. Para uma teologia da vida
quotidiana, Estudios josefinos, 59
(2005), p. 259-284. Ver também J. B.
Freire Pérez, Para Amar mais Sdo
José, Promesa, Sao José da Costa Rica,
2007, p. 55-61; M. Ibarra Benlloch, A
Capela da Sagrada Familia, Scripta de
Maria, 11/4 (2007), p. 351-364; ]J.
Ferrer, Sdo José, nosso Pai e Senhor,
Arca da Alianca, Madrid 2007.

[4] Sdo Josemaria, Caminho, n. 559.



[5] cf. Sdo Josemaria, homilia Na
oficina de José, em Cristo que passa,
n. 39-56. De agora em diante, Na
oficina de José.

[6] Santo Agostinho, Sermo 51, 20: PL
38, 351; BAC 95, p. 40. Cf. Na oficina
de José, n. 55.

[7] Na oficina de José, n. 39.
[8] Ibid.

[9] Eis as palavras de Santa Teresa:
«Comeco em nome do Senhor,
pedindo ajuda a Sua gloriosa Mae,
cujo habito tenho, embora indigna
dele, e ao meu glorioso pai e senhor
Sao José, em cuja casa estou» (Santa
Teresa, Fundagoes, prologo, 5; BAC
212, 82 ed., P. 675). Cf. Caminho.
Edigado critico-historica preparada por
Pedro Rodriguez, Rialp, Madrid 2002,
p- 689, esp. nt. 29.

[10] Sobre as varias qualificacdes que
a paternidade de Sao José recebeu ao



longo dos séculos — pai legal,
putativo, nutritivo, adotivo etc. —, cf.
B. Llamera, Teologia de San José, BAC,
Madrid 1953, p. 73-114. Llamera
oferece duas conclus6es muito
orientadoras: «As denominacdes pai
legal, putativo, nutritivo, adotivo,
virginal e vigario do Pai celestial
expressam apenas aspetos parciais e
incompletos da paternidade de Sdo
José» (p. 94). E a seguinte conclusdo,
que explica por que todas essas
“paternidades” lhe parecem
incompletas: «A paternidade de Sao
José é nova, unica e singular, de uma
ordem superior a paternidade
humana natural e adotiva» (p. 102).
Seguindo Santo Agostinho, pode-se
dizer que a paternidade de Sao José
sobre Jesus é unica, singular e de
ordem superior, como é unico,
singular e superior o seu casamento
com Santa Maria.

[11] Além das numerosas alusdes a
Sao José que Sao Josemaria faz ao



longo de toda a sua vida, ha quatro
extensos textos dedicados a Sdo José
com os quais é facil esbocar uma
teologia quase completa do Patriarca.
Eis os textos: homilia Na oficina de
José, 19/03/1963, em Cristo que Passa,
Rialp, Madris 1973, n. 39-56; A escola
de José, notas da pregacao,
19/03/1958 (AGP, biblioteca, P18, p.
79-88); Sdo José, nosso Pai e Senhor,
notas da pregacao, 19/03/1968 (AGP,
biblioteca, P09, p. 93-103); Da familia
de José, notas da pregacao,

19/03/1971 (AGP, biblioteca, P09, p.
133-141). A partir de agora, 0s trés
ultimos serdo citados como A escola
de José; Sdo José, nosso Pai e Senhor; e
Da familia de José, respetivamente.

[12] Ledo XIII, Quamquam pluries
(15/08/1889), n. 3.

[13] «Visto que o casamento é o mais
alto consorcio e amizade — ao qual se
une a comunhdo de bens —, segue-se
que se Deus deu a José como esposo



da Virgem, deu-o ndo apenas como
parceiro de vida, testemunha da
virgindade e guardido da
honestidade, mas também para que
participasse, através do pacto
conjugal, da Sua excelsa

grandeza» (Ibid.).

[14] cf. G. M. Bertrand, Joseph (saint).
II. Patristique et haut moyen age,
Dictionnaire de Spiritualité, VIII,
Beauchesne, Paris 1974, 1304.

[15] «Nec te moveat quod frequenter
Scriptura conjugem dicit: non enim
virginitatis ereptio, sed conjugii
testificatio, nuptiarum celebratio
declaratur» (In Lucam, 2, 5: SC 45, p.
74).

[16] Santo Agostinho adverte as
implicagodes desta situacao
providencial no préprio conceito de
casamento, propondo-o0 como um
modelo para os casamentos
continentes, dizendo: «este
casamento € tanto mais real quanto é



mais casto» (Sermo 51, 10, 13 e 16: PL
38 342, 344-346, 348; BAC 95, 39-40).
As expressoes latinas que Santo
Agostinho usa em Sermo 51 sédo de
grande beleza e clareza: «Quare
pater? Quia tanto firmius pater,
quanto castius pater. (...) Non ergo de
semine Joseph Dominus, quamvis hoc
putaretur: et tamen pietati et charitati
Joseph natus est de Maria virgine
filius, idemque Filius Dei».

[17] cf. Sdo Bernardo, Homilia Super
missus est, 11, 15: «Nec vir ergo
matris, nec filii pater exstitit, quamvis
certe ... et necessaria dispensatione
utrumque ad tempus appellatus sit et
putatus» (em Opera, t. 4, ed. ] Leclerq
e H. Rochais, Roma 1966, p. 33). O
que ocupa o primeiro plano aqui ndo
¢ a verdade do casamento, mas o
facto de Sao José ter sido chamado
“vir” e “pater” temporalmente, ad
tempus. A traducdo castelhana de
Diez Ramos destaca a pouca
importancia que o casamento de José



e Maria recebe nesta homilia: «Nao
foi, portanto, vardo da mae nem pai
do filho, embora (como ja foi dito),
por uma razao necessaria de
trabalho e permissao em Deus, foi
chamado e reputado por algum
tempo um e outro» (BAC 110, 203). A
pouca importancia dada por Sao
Bernardo ao casamento entre a
Virgem e Sdo José ndo o impede de
fazer uma descricdo calorosa da
santidade de José, por exemplo,
quando comparado a José, filho de
Jacob: «Lembra-te ao mesmo tempo
daquele grande patriarca vendido
noutro tempo no Egito, e
reconhecerds que este nao apenas
tinha o mesmo nome, mas também a
castidade, a inocéncia e a graca. (...)
Aquele, leal ao seu senhor, néo
queria consentir nas mas intencoes
da sua senhora (cf. Gn 39, 12); este,
reconhecendo como virgem a sua
Senhora, Mae do seu Senhor,
guardou-a fidelissimamente,



conservando-se ele mesmo em toda a
castidade» (Ibid., 16: BAC 110, 204).

[18] «A forma do casamento consiste
numa certa unido indivisivel de
almas, pela qual cada conjuge de
uma maneira indivisivel é obrigado a
manter a fidelidade ao outro; o fim
do casamento € gerar e educar os
filhos: o primeiro é alcancado pelo
ato conjugal; o segundo pelas obras
do marido e da esposa com as quais
ajudam a criar os filhos. (...) Quanto
a primeira perfei¢cdo, o casamento da
Virgem Made de Deus e José era
verdadeiro, porque ambos
consentiram na unido conjugal. (...)
Quanto a segunda perfeicdo, que
ocorre pelo ato matrimonial, se isso
se refere a unido carnal pela qual os
filhos nascem, esse casamento nao
foi consumado (...), mas esse
casamento também teve o segunda
perfeicdo no que diz respeito a
educacdo dos filhos» (Sdo Tomas de
Aquino, S. Th. 11, q. 29, a. 2, ¢).



[19] A escola de José, p. 80. E em
outro lugar, diz: «Das narracdes
evangelicas depreende-se a grande
personalidade humana de Sao José:
em nenhum momento nos aparece
como um homem diminuido ou
assustado perante a vida; pelo
contrario, sabe enfrentar-se com os
problemas, superar as situacoes
dificeis, assumir com
responsabilidade e iniciativa os
trabalhos que lhe sdo
encomendados» (Na oficina de José,
n. 40).

[20] Na oficina de José, n. 40. O
mesmo pensamento é encontrado em
Da familia de José, p. 134, e em Sdo
José, nosso Pai e Senhor, p. 95-96.

[21] Para “garantir” melhor a
virgindade de Santa Maria, alguns
apocrifos falaram de um casamento
anterior de José e apresentaram-no
em idade avancada. Esta
apresentacao influenciou fortemente



a arte (cf. G. M. Bertrand, em Joseph
(saint). II. Patristique et haut moyen
age, Dictionnaire de Spiritualité, VIII,
cit., 1302-1303). Para o “realismo” e a
simplicidade de S&o Josemaria, a
imaginacdo desses apdcrifos é
inaceitavel. A abordagem de Sao
Josemaria é muito semelhante a de
Sao Jeronimo no Adv. Helvidium, 19
(PL 23, 203): é necessario respeitar os
dados oferecidos pelo Novo
Testamento sobriamente.

[22] S0 Josemaria, Notas da sua
oragdo pessoal perante a Virgem de
Guadalupe, 21/05/1970, citado em
Javier Echevarria, Carta, 01/12/1996
(AGP, biblioteca, P17, vol. 4, p.
230-231).

[23] Da familia de José, p. 134.
[24] Ibid. p.138.

[25] A escola de José, p. 80.



[26] Depois de citar Mt 1, 20, diz P.
Grelot: «O convite para ndo temer
ocorre num relato de vocacao: José, o
justo, recebe de Deus um
chamamento adaptado a sua justica.
(...) Ao tomar consigo a mée do
menino e converter-se em seu
marido, José converte-se a0 mesmo
tempo em responsavel pela mae e
pelo filho diante de Deus e diante dos
homens; é o seu papel especial no
plano da salvacdo. A sua paternidade
real estd marcada pelo facto de que
ele dara o nome ao menino; esta sera
desde entdo “a palavra de
reconhecimento” do pai ao filho» (P.
Grelot, Joseph (Saint). I. Ecriture,
Dictionnaire de Spiritualité, VIII, cit.,
1297-1298).

[27] Aqui esta outra expressdo feliz:
«(...) mas José, seu marido, sendo, por
assim dizer, justo e ndo querendo
difama-la... Ndo, ndo podia em
consciéncia. Sofre. Sabe que a sua
esposa é imaculada, que é uma alma



sem mancha, e ndo entende o
prodigio que atuou nela. Por isso
voluit occulte dimittere eam (Mt 1,
19), deliberou deixa-la secretamente.
Hesita, ndo sabe o que fazer, mas
resolve da maneira mais pura” (Sdo
José, nosso Pai e Senhor, p. 101).

[28] Na oficina de José, n. 42.

[29] S&o Jodo Criséstomo, in Mat.,
Hom. 4, 6: BAC 141, 70. Cf. A Escola de
José, p. 80-81.

[30] cf. Na oficina de José, n. 55.
[31] A Escola de José, p. 81.

[32] Na oficina de José, n. 54.
[33] Ibid., n. 55.

[34] Ibid.

[35] Ibid., n. 56



[36] Homilia Na epifania do Senhor,
06/01/1956, em Cristo que passa, n.
38.

[37] «O felicem virum, beatum Ioseph,
cui datum est, Deum, quem multi
reges voluerunt videre et non
viderunt, audire et non audierunt; non
solum videre et audire, sed portare,
deosculari, vestire et custodire!».

[38] Sdo Josemaria, Na oficina de José,
em Cristo que passa, n. 39.

[39] Ibid., n. 45.

[40] S&o Josemaria, Notas de uma
meditacdo, Roma, 19/03/1968.

[41] Concilio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 34.

[42] Da familia de José, p. 137.

[43] Beato Alvaro del Portillo refere-
se a Sdo Josemaria como nosso Padre,
pois o Opus Dei é uma familia de
carater sobrenatural.



[44] Beato Alvaro del Portillo,
Entrevista sobre o Fundador do Opus
Dei, Rialp, Madrid 1993, p. 161.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/s-jose-na-vida-
e-ensinamentos-de-s-josemaria/
(04/02/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/s-jose-na-vida-e-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-jose-na-vida-e-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-jose-na-vida-e-ensinamentos-de-s-josemaria/

	São José na vida cristã e nos ensinamentos de São Josemaria

