
opusdei.org

São José na vida
cristã e nos
ensinamentos de São
Josemaria

Estudo no número 59 da Revista
Romana, sobre a devoção de
São Josemaria a São José. O
autor é Lucas F. Mateo-Seco.

16/03/2015

A devoção a São José esteve
profundamente enraizada na alma
de São Josemaria desde tenra idade.
Recordando que em 1934 tinha
confiado ao santo Patriarca os



esforços para conseguir que se lhe
concedesse o primeiro sacrário,
comentava em 1971: No fundo da
minha alma, já tinha esta devoção a
S. José, que vos inculquei [2]. Esta
devoção está presente, sólida e clara,
nos escritos de 1933 – embora São
Josemaria a tenha vivido desde
tempos atrás, como se pode ver no
Santo Rosário, de 1931 – e permanece
viva e fervorosa até ao final da sua
vida, experimentando um
crescimento notável nos últimos
anos [3].

Sumário:

1. Introdução

2. Uma forte tradição anterior

3. A figura de São José nos
ensinamentos de São Josemaria



3.1. O amor entre São José e a Virgem
Maria

3.2. A paternidade de José

3.3. São José, mestre da vida interior
no trabalho

1. Introdução

Nos três pontos que dedica em 
Caminho à devoção a S. José,
aparecem já algumas das razões
teológicas nas quais fundamenta essa
devoção. No número 559, escreve: S.
José, Pai de Cristo, é também teu
Pai e teu Senhor. - Recorre a Ele. 
[4] A força com que chama aqui a S.
José, Pai de Cristo, é significativa.
Mais tarde, numa homilia de
19-3-1963, dedicada inteiramente a S.
José [5], explicitará o significado em
que fala desta paternidade, seguindo
a bem conhecida consideração de



Santo Agostinho no Sermo 51, 20: O
Senhor não nasceu do germe de
José. No entanto, à piedade e
caridade de José, nasceu um filho
da Virgem Maria, que era o Filho
de Deus [6]. Para S. Josemaria, a
paternidade de S. José sobre Jesus
não é uma paternidade segundo a
carne, mas é uma paternidade real e
única, que brota do seu verdadeiro
casamento com Santa Maria e da sua
missão muito especial, e é por isso
que também a Igreja e cada um dos
cristãos o invocam como "Pai e
Senhor".

Na mesma homilia que acabamos de
mencionar, S. Josemaria diz: desde
há muitos anos, me agrada
invocá-lo com um título carinhoso:
Nosso Pai e Senhor. [7] E explica: S.
José é realmente Pai e Senhor,
protegendo e acompanhando no
seu caminho terreno aqueles que o
veneram, como protegeu e
acompanhou Jesus enquanto



crescia e se fazia homem. [8] Na
edição histórico-crítica do Caminho,
Pedro Rodríguez observa que S.
Josemaria pôde tomar a expressão 
Pai e Senhor de Santa Teresa de Jesus,
que tanto influenciou a devoção a S.
José não apenas no Carmelo, mas em
toda a Igreja [9].

No Caminho, as consequências desta
"paternidade" concentram-se nos
ensinamentos de S. José sobre a "vida
interior". Diz o n. 560: O nosso Pai e
Senhor S. José é Mestre da vida
interior. - Põe-te sob o seu
patrocínio e sentirás a eficácia do
seu poder." E o n. 561: De S. José diz
Santa Teresa, no livro da sua vida:
"Quem não achar Mestre que Ihe
ensine a orar, tome este glorioso
Santo por mestre, e não errará no
caminho". - O conselho vem de
uma alma experimentada. Segue-
o." A razão apontada por S.
Josemaria para apoiar estes dois
conselhos é o tratamento íntimo e



contínuo que S. José manteve com
Jesus e Maria ao longo de toda a sua
vida.

Os três números citados de Caminho
colocam o pensamento de S.
Josemaria sobre S. José em duas
coordenadas essenciais: a verdade da
sua paternidade sobre Jesus e a
influência do santo Patriarca na
história da salvação. Estes números
já testemunham desde as suas
primeiras manifestações um
pensamento josefológico maduro e
uma firme convicção teológica.
Assim se vê na simples firmeza com
que chama a S. José "pai" de Jesus
sem nenhuma hesitação [10].

2. Uma forte tradição anterior

Com a sobriedade no dizer e com a
precisão de linguagem que o
caracteriza, S. Josemaria sabe-se
inserido numa sólida tradição
eclesial de teologia e devoção ao
santo Patriarca. O seu pensamento



sobre S. José é rico, sólido e
constante, e nele emergem,
juntamente com a iniciativa própria
de uma delicada piedade movida
pelo Espírito Santo, uma magnífica
informação das questões teológicas
sobre S. José e a consciência de estar
pisando terreno seguro [11].

Como é bem sabido, em 1870, Pio IX,
pelo decreto Quemadmodum Deus (8-
XII-1870), declarou S. José padroeiro
da Igreja Universal e, em 15 de
agosto de 1889, Leão XIII publicou a
sua encíclica Quamquam pluries
dedicada ao santo patriarca. Nesta
encíclica, de grande vigor de
pensamento, recolhem-se as linhas
fundamentais da teologia de S. José
precisamente acrescentando as
razões pelas quais deve ser
considerado patrono da Igreja
Universal.

A primeira razão que o Papa
menciona é que S. José é o esposo de



Santa Maria e, em consequência, é 
pai de Jesus, que é um bem —bonum
prolis— deste matrimónio. No texto
do pontífice, a verdade do
matrimónio entre santa Maria e S.
José está fora de toda a dúvida e leva
diretamente à verdade da
paternidade de S. José sobre Jesus.
Ambas as realidades - casamento e
paternidade - constituem dois
aspetos essenciais da vocação divina
de S. José: ele foi chamado para
realizar essas duas tarefas queridas
em si mesmas por Deus, no seu
próprio valor. Nesta vocação,
encontram a sua razão de ser as
outras graças recebidas por S. José;
nela se encontra, então, a razão
última da "sua dignidade, da sua
santidade e da sua glória" [12].

Na abordagem de Leão XIII, o
casamento de S. José com a Virgem é
a razão última de tudo o que
acompanha a figura de S. José,
porque a verdade e perfeição desse



casamento "requerem" a
participação nos seus bens
e,especificamente, no bem da prole,
embora a prole tenha sido gerada
virginalmente. O papa chama a esse
casamento "o mais alto consórcio e
amizade ao que a comunidade de
bens está unida" e diz que S. José foi
dado à Virgem não apenas como
"companheiro de vida, testemunha
de virgindade e tutor da
honestidade”, mas também como
participante da sua “excelsa
grandeza”. Ele é, então, "custódio
legítimo e natural da Sagrada
Família" [13].

Leão XIII segue nisto uma linha de
pensamento, já expressa por Santo
Ambrósio e Santo Agostinho, que
encontra uma de suas formulações
mais perfeitas em S. Tomás de
Aquino: entre Santa Maria e S. José,
houve um verdadeiro e perfeito
casamento. Dada a perpétua
virgindade de Santa Maria, alguns



escritores antigos encontraram
alguma dificuldade em considerar
essa união como um verdadeiro
casamento [14]. Essas hesitações
foram dissipadas em favor da
autenticidade do casamento, entre
outras causas, pela tomada de
posição determinada de Santo
Ambrósio [15] e de Santo Agostinho 
[16]. Isso não impede que autores tão
importantes como S. Bernardo
(+1153) sejam muito cautelosos com
a afirmação do casamento entre S.
José e Santa Maria, ou não o tenham
valorizado como elemento
fundamental na teologia josefina 
[17]. A posição de S. Tomás de
Aquino (+1274) não oferece dúvidas:
a união entre José e Maria era um
casamento verdadeiro e perfeito,
porque nela ocorria a união esponsal
entre os seus espíritos [18].

Não se deve esquecer que considerar
a união entre José e Maria como
verdadeiro casamento está de acordo



com a linguagem do Novo
Testamento, que não hesita em
chamar a Santa Maria "mulher" de
José: nem existem ambiguidades em
torno da virgindade de Santa Maria,
mesmo naquelas lugares onde se lhe
chama esposa de José (cf. por ex., Mt
1, 16-25), e não há dúvida em chamar
José de pai de Jesus, nem em mostrar
que ele atua como tal (cf. por ex., Lc
2, 21-49).

3. A figura de S. José nos
ensinamentos de S. Josemaria

Desde os primeiros escritos, S.
Josemaria descreve a figura de S. José
como um jovem, talvez um pouco
mais velho que Santa Maria, mas na
plenitude da força e da vida: O Santo
Patriarca não era um homem velho,
mas um homem jovem, forte, rijo,
grande amante da lealdade, com
fortaleza. A Sagrada Escritura define-
o com uma só palavra: justo (cf. Mt 1,
20-21). José era um homem justo, um



homem cheio de todas as virtudes,
como convinha ao que havia de ser o
protetor de Deus na terra [19].

Na base desta descrição está a
convicção de que Deus, ao dar a
vocação, concede as graças
convenientes a quem as recebe e
que, portanto, adornou S. José com os
dons da natureza e da graça que o
fizeram um digno esposo de Santa
Maria e chefe da Sagrada Família;
também está claro que, de modo
análogo à Virgem Santíssima, o papel
de S. José não é algo acidental, mas
uma parte essencial do plano divino
da salvação.

Na pregação de S. Josemaria, o
sublinhado na juventude de S. José
apoia-se, além disso, em três razões
fundamentais: no senso comum ao
ler as Sagradas Escrituras (em todo o
momento, se apresentam os seus
desposórios como um desposório
normal, e o casamento de uma jovem



mulher com um homem velho não
teria sido tão normal), na
consideração da comunhão de
espíritos própria do casamento (do
amor existente entre eles) e, acima
de tudo, na convicção de que a santa
pureza não é questão de idade, mas
nasce do amor: Não estou de
acordo com a forma clássica de
representar S. José como um
homem velho, apesar da boa
intenção de se destacar a perpétua
virgindade de Maria. Eu imagino-o
jovem, forte, talvez com alguns
anos mais do que a Virgem, mas
na pujança da vida e das forças
humanas. Para viver a virtude da
castidade não é preciso ser-se
velho ou carecer de vigor. A
castidade nasce do amor; a força e
a alegria da juventude não
constituem obstáculo para um
amor limpo. Jovem era o coração e
o corpo de S. José quando contraiu
matrimónio com Maria, quando
conheceu o mistério da sua



Maternidade Divina, quando vivei
junto d'Ela respeitando a
integridade que Deus lhe queria
oferecer ao mundo como mais um
sinal da sua vinda às criaturas.
[20] Para S. Josemaria, é "inaceitável"
apresentar S. José como um homem
idoso, a fim de silenciar os que
pensavam mal [21]. Também seria
inaceitável não apenas duvidar da
verdade do seu casamento com Santa
Maria, mas também não levar em
consideração o amor entre eles.

3.1. O amor entre São José e a
Virgem Maria

Mons. Javier Echevarría aporta um
valiosíssimo testemunho sobre o
modo com que São Josemaria
contemplava as relações entre Maria
e José, ao recolher as suas palabras
diante da Virgem de Guadalupe: 
Uma família composta por um
homem jovem, reto, trabalhador,
rijo; e uma mulher, quase uma



menina que, com seu noivado
cheio de amor puro, encontra nas
suas vidas o fruto do amor de
Deus pelos homens. Ela passa pela
humildade de não dizer nada: que
lição para todos, que estamos
sempre dispostos a cantar as
nossas façanhas! Ele move-se com
a delicadeza de um homem reto - o
momento seria muito difícil
quando soube que a sua esposa,
santa, estava grávida! - e, como
não deseja manchar a reputação
dessa criatura, fica em silêncio
enquanto pensa em como resolver
o problema até que chega a luz de
Deus, que indubitavelmente
pediria desde o primeiro
momento, e adapta-se sem hesitar
aos planos do Céu [22].

A autenticidade do casamento
implica a existência de amor
conjugal, de entusiasmo pela vida em
comum, de compromisso, e o lógico é
pensar que essas características



estavam muito presentes no
casamento entre José e Maria. Deus
acrescentou a esse amor o fruto de
Santa Maria: o Filho Eterno feito
homem, que quis nascer numa
família humana.

Como dissemos, S. Josemaria assume
que o casamento entre S. José e a
Virgem é um casamento verdadeiro.
Parte daqui como de um dado
seguro, e entra pela consideração do
amor entre os dois cônjuges: S. José
devia ser jovem quando se casou
com a Santíssima Virgem, uma
mulher que acabara de sair da
adolescência. Sendo jovem, era
puro, limpo, muito casto. E era-o
precisamente pelo amor. Somente
enchendo o coração de amor,
podemos ter a certeza de que não
ficará aborrecido ou se desviará,
mas permanecerá fiel ao amor
puríssimo de Deus [23].



Para S. Josemaria, o amor é a chave
em toda a vida humana, e também é
a chave na vida de José: nele está a
razão da sua fortaleza, da sua
fidelidade, da sua castidade. Um
pouco mais adiante, acrescenta: 
Imaginais S. José, que amava
tanto a Santíssima Virgem e
conhecia a sua integridade sem
mancha? Quanto sofreria vendo
que esperava um filho! Somente a
revelação de Deus nosso Senhor,
através de um anjo, o
tranquilizou. Tinha procurado
uma solução prudente: não
desonrá-la, ir-se embora sem dizer
nada. Mas que dor!, porque a
amava com toda a sua alma.
Imaginais a sua alegria, quando
soube que o fruto daquele ventre
era obra do Espírito Santo? [24].

Embora não se detenha no motivo da
perturbação de José, S. Josemaria
insinua que consiste em "não ver",
não no facto de que ele duvidasse da



virtude da sua esposa. Não sabe o
que fazer: José era um homem
justo, um homem cheio de todas as
virtudes, como convinha ao que
havia de ser o protetor de Deus na
terra. A princípio, ele fica
perturbado quando descobre que
a sua esposa imaculada está
grávida. Adverte o dedo de Deus
naqueles factos, mas não sabe
como comportar-se. E na sua
honestidade, para não a difamar,
planeia despedi-la secretamente
[25].

A dor de José aponta para o facto de
ter que deixar a sua esposa. S.
Josemaria segue sobriamente os
dados oferecidos pelo Novo
Testamento, lendo-os com fé e bom
senso: segundo os textos, a
perturbação de S. José é clara; essa
perturbação é devida a uma
ignorância que será esclarecida com
a mensagem do anjo; o amor e o
conhecimento de José sobre Maria



levam-no a pensar que naquele
acontecimento, que não entende,
está o dedo de Deus. S. Josemaria
sugere aqui o que muitos exegetas
pensaram: que a dúvida de José
versa, não sobre a honestidade de
Santa Maria, mas sobre como ele se
deve comportar pensando que há
algo divino pelo meio [26].

E sempre o amor pelo meio, porque
S. Josemaria não duvida que
houvesse autêntico amor conjugal
entre eles [27]. Além disso, a
castidade de José é protegida por esse
amor, que se baseia na fé: a Sua fé
funde-se com o Amor: com o amor
de Deus que estava cumprindo as
promessas feitas a Abraão, Jacob,
Moisés; com o carinho de um
marido por Maria, e com o
carinho de um pai por Jesus. Fé e
amor, na esperança da grande
missão que Deus, servindo-se
também dele - um carpinteiro da
Galileia - estava a começar no



mundo: a redenção dos homens
[28].

Isso significa que, no meio do claro-
escuro da fé, S. José também sente
um pouco da grandeza da sua
missão.

3.2 A paternidade de José

Em S. Josemaria, não há hesitação
em como expressar a paternidade de
S. José. Desde os primeiros escritos
até ao fim, designa-o de Pai de Jesus
sem mais matizes. Pode-se dizer que
o seu pensamento sobre a teologia de
S. José se enquadra nas coordenadas
de dois Padres: S. João Crisóstomo e
Santo Agostinho. De S. João
Crisóstomo, cita um texto que coloca
na boca de Deus estas palavras: «Não
penses que, por ser a conceção de
Cristo obra do Espírito Santo, és
alheio ao serviço desta economia
divina. Porque, se é verdade que não
participas da geração e a Virgem
permanece intacta; no entanto, tudo



o que diz relação com a paternidade
sem comprometer a dignidade da
virgindade, tudo isso te entrego a ti,
tal como impor um nome ao filho» 
[29]. De Santo Agostinho, S.
Josemaria cita, como foi visto, o 
Sermão 51 [30].

O exercício da paternidade sobre
Jesus constitui parte essencial de
uma "missão" que preenche toda a
vida de José: Tem uma missão
divina: vive com a alma entregue,
dedica-se inteiramente às coisas
de Jesus Cristo, santificando a
vida comum [31]. Aqui está uma das
principais atrações que o Santo
Patriarca exerce sobre S. Josemaria:
a sua total dedicação a Jesus Cristo 
santificando a vida corrente, isto
é, no exercício dos deveres próprios
do seu ofício e como um bom pai de
uma família judia da sua época.

S. Josemaria oferece em Cristo que
passa uma longa descrição da



relação paterno-filial que ocorre
entre S. José e nosso Senhor. É uma
página bonita, sóbria e piedosa, onde
é dada atenção aos pormenores: 
Para S. José, a vida de Jesus foi
uma contínua descoberta da sua
vocação. Recordámos acima
aqueles primeiros anos cheios de
circunstâncias aparentemente
contraditórias: glorificação e
fuga, majestade dos magos e
pobreza da gruta, canto dos Anjos
e silêncio dos homens. Quando
chega o momento de apresentar o
Menino no Templo, José, que leva a
modesta oferenda de um par de
rolas, vê como Simeão e Ana
proclamam que Jesus é o Messias. 
Seu pai e sua mãe ouviram com
admiração, diz S. Lucas. Mais
tarde, quando o Menino fica no
templo sem que Maria e José o
saibam, ao encontrá-Lo de novo
depois de O procurarem três dias,
o mesmo evangelista narra que se
maravilharam. José surpreende-



se, José admira-se. Deus vai-lhe
revelando os seus desígnios e ele
esforça-se por compreendê-los.
Como toda a alma que quer seguir
de perto Jesus, descobre logo que
não é possível andar com passo
ronceiro, que não pode viver da
rotina. Porque Deus não se
conforma com a estabilidade num
nível conseguido, com o descanso
no que já se tem. Deus exige
continuamente mais e os seus
caminhos não são os nossos
caminhos humanos. S. José, como
nenhum outro homem antes ou
depois dele, aprendeu de Jesus a
estar atento para conhecer as
maravilhas de Deus, a ter a alma e
o coração abertos. [32]

Aqui está a vida interior de S. José
descrita como uma verdadeira
peregrinação na fé, em certo sentido,
muito semelhante à de Santa Maria.
Ambos, Maria e José vão descobrindo
a vontade de Deus pouco a pouco e



estão tornando realidade a sua
primeira entrega numa fidelidade
com a qual se confortam
mutuamente. Ao mesmo tempo, no
exercício da sua paternidade, José
transmite a Jesus o seu ofício como
artesão, a sua maneira de trabalhar,
mesmo em muitas coisas a sua visão
do mundo: Mas, se José aprendeu
de Jesus a viver de um modo
divino, atrever-me-ia a dizer que,
no aspeto humano, ensinou muitas
coisas ao Filho de Deus.(…) José
amou Jesus como um pai ama o
seu filho, tratou-o dando-lhe tudo
que de melhor tinha. José,
cuidando daquele Menino como
lhe tinha sido ordenado, fez de
Jesus um artesão: transmitiu-lhe o
seu ofício. Por isso, os vizinhos de
Nazaré falavam de Jesus
chamando-lhe indistintamente
faber e fabri filius” (Mc 6, 3; Mt 13,
55): artesão e filho do artesão.
Jesus trabalhou na oficina de José
e junto de José. Como seria José,



como teria atuado nele a graça,
para ser capaz de levar a cabo a
tarefa de desenvolver no aspeto
humano o Filho de Deus? Por isso,
Jesus devia parecer-se com José no
modo de trabalhar, nos traços do
seu carácter, na maneira de falar.
No realismo de Jesus, no seu
espírito de observação, no seu
modo de se sentar à mesa e de
partir o pão, no seu gosto por
falar dum modo concreto
tomando como exemplo as coisas
da vida corrente, reflete-se o que
foi a infância e a juventude de
Jesus e, portanto, a sua
convivência com José. [33]

Aqui está o paradoxo, e S. Josemaria
está bem ciente disso: Aquele que é a
Sabedoria "aprende" de um homem
as coisas mais elementares, como o
ofício de carpinteiro. A "sublimidade
do mistério" da Encarnação e a
verdade da paternidade de José
manifestam-se neste paradoxo. Com



a Sua Mãe, o Senhor aprendeu a falar
e a andar; no lar governado por S.
José, aprendeu lições de
laboriosidade e de honestidade. O
amor mútuo fez com que José e Jesus
se parecessem em muitas coisas: Não
é possível desconhecer a
sublimidade do mistério. Esse
Jesus que é homem, que fala com o
sotaque de uma determinada
região de Israel, que se parece com
um artesão chamado José, esse é o
Filho de Deus. E quem pode
ensinar alguma coisa a Deus? Mas
é realmente homem e vive
normalmente: primeiro como
menino; depois, como rapaz que
ajuda na oficina de José;
finalmente como homem maduro,
na plenitude da idade. Jesus
crescia em sabedoria, em idade e
em graça diante de Deus e dos
homens. (Lc 2, 52) [34].

3.3. São José, mestre da vida
interior no trabalho



S. José sabia ensinar a Jesus as lições
com as quais todo o bom pai israelita
sabia educar o seu filho: lições de
vida e sacrifício limpos, de virtudes
humanas e de trabalho oferecido a
Deus e bem acabado; lições de vida
sóbria, justa e honesta. S. José
também nos ensinará que formamos
um mesmo Corpo com Cristo. José
foi, no aspeto humano, mestre de
Jesus; conviveu com Ele
diariamente, com carinho
delicado, e cuidou dele com
abnegação alegre. Não será esta
uma boa razão para
considerarmos este varão justo,
este Santo Patriarca, no qual
culmina a Fé da Antiga Aliança,
Mestre de vida interior? A vida
interior não é outra coisa senão o
convívio assíduo e íntimo com
Cristo, para nos identificarmos
com Ele. E José saberá dizer-nos
muitas coisas sobre Jesus. Por
isso, não deixeis nunca de
conviver com ele; ite ad Joseph,



como diz a tradição cristã com
uma frase tomada do Antigo
Testamento. (Gen 41, 55) [35].

Duas características da vida de S.
José atraem poderosamente o
carinho de S. Josemaria: a sua vida
de contemplação e a sua vida de
trabalho. É lógico, uma vez que
ambas as características são
essenciais no espírito do Opus Dei.
Na festa da Epifania de 1956, dizia: E
o nosso pensamento vai também
para esse homem justo, Nosso Pai
e Senhor, S. José, que, como
habitualmente, passa
despercebido na cena da Epifania.
Pressinto-o recolhido em
contemplação, protegendo com
amor o Filho de Deus, que, ao
fazer-se homem, foi confiado à sua
atenção paternal. Com a
maravilhosa delicadeza de quem
não vive para si, o Santo Patriarca
entrega-se com um espírito de



sacrifício tão silencioso como
eficaz.

Falámos hoje da vida de oração e do
afã de apostolado. Queremos
porventura melhor mestre nesta
matéria do que S. José? Se quereis
que vos dê um conselho, dir-vos-ei -
com palavras que venho a repetir
incansavelmente desde há muitos
anos: Ite ad Joseph (Gn 41, 55),
recorrei a S. José; ele vos mostrará
caminhos concretos e meios
humanos e divinos para chegar a
Jesus. E em breve ousareis, tal como
ele, segurar nos braços, beijar, vestir e
cuidar deste Menino Deus que
nasceu para nós [36].

A citação interna é retirada da
oração a S. José, preparatória para a
Santa Missa contida no missal
romano [37]. Esta oração dá como
exemplo a contemplação de S. José
na proximidade de Jesus, que, na sua
simplicidade, é um bom exemplo da



proximidade com a qual o cristão
deve contemplar a vida de Jesus.

S. Josemaria enamora-se da vida de
trabalho de José e considera-o mestre
da vida interior nessa vida de
trabalho intenso e humilde porque
nos ensina a conhecer Jesus, a
conviver com Ele, a tomar
consciência de que fazemos parte
da família de Deus. E S. José dá-
nos essas lições sendo, como foi,
um homem corrente, um pai de
família, um trabalhador que
ganhava a vida com o esforço das
suas mãos. Este facto possui
também, para nós, um significado
que é motivo de reflexão e de
alegria. [38] A figura de S. José
também fala da universalidade do
chamamento ao apostolado: ele
soube converter o trabalho em
ocasião para "tornar Jesus
conhecido".



Grande parte da homilia Na oficina
de José é dedicada a esse tópico: o
espírito do Opus Dei apoia-se, como
em seu gonzo, no trabalho
ordinário, no trabalho
profissional exercido no meio do
mundo. A vocação divina dá-nos
uma missão, convida-nos a
participar na tarefa única da
Igreja, para sermos assim
testemunho de Cristo perante os
nossos iguais, os homens, e para
levarmos todas as coisas a Deus.
[39]

A figura de S. José destaca-se como a
daquele que conseguiu dar ao
trabalho a sua própria dimensão na
história da salvação.

É aqui, no oferecimento a Deus do
próprio trabalho, que o cristão
exerce o sacerdócio que recebeu no
batismo. Comentando a oração a S.
José que acabamos de mencionar,
diz: «Deus qui dedisti nobis regale



sacerdotium… Para todos os
cristãos, o sacerdócio é real (…):
todos temos uma alma sacerdotal.
Praesta, quaesumus ut, sicut
beatus Ioseph unigenitum Filium
tuum, natural de Maria Virgine,
(...) suis manibus reverenter trate
meruit et portare, (...) ita facias
cum cordis munditia ... Assim,
assim Ele quer que sejamos:
limpos de coração Et operis
innocentia - a inocência das obras
é a retidão de intenção - tuis
sanctis altaribus deservire. Servi-
l'O não apenas no altar, mas em
todo o mundo, que é um altar para
nós. Todas as obras dos homens
são feitas como num altar, e cada
um de vós, nessa união de almas
contemplativas que é o vosso dia,
diz de alguma maneira a sua
missa, que dura vinte e quatro
horas, aguardando a próxima
missa, que durará outras 24
horas, e assim por diante até o fim
da nossa vida [40].



É próprio do sacerdote santificar. A
santificação do trabalho ocorre como
um exercício do sacerdócio dos fiéis. 
Pois todos os seus trabalhos,
orações e empreendimentos
apostólicos, a vida conjugal e
familiar, o trabalho de cada dia, o
descanso do espírito e do corpo, se
forem feitos no Espírito, e as
próprias incomodidades da vida,
suportadas com paciência, se
tornam em outros tantos
sacrifícios espirituais, agradáveis
a Deus por Jesus Cristo (cfr. 1 Ped.
2,5); sacrifícios estes que são
piedosamente oferecidos ao Pai,
juntamente com a oblação do
corpo do Senhor, na celebração da
Eucaristia. [41].

Entre os gestos de devoção a S. José,
destaca-se aquele em que S.
Josemaria também se insere numa
rica tradição anterior: a comparação
do Santo Patriarca com José, filho de
Jacob, que prodigalizou pão aos



habitantes do Egito e aos filhos de
Israel Essa comparação é reforçada
por um facto que atinge
profundamente o coração: porque
"procurar pão" é característico do pai
da família - somos da família de S.
José - e porque o pão mencionado é a
Santa Eucaristia. Os textos mais
vibrantes sobre este assunto
encontram-se na evocação dos
acontecimentos que envolvem a
obtenção da licença para reservar o
Senhor na primeira residência
estudantil.

Eis como lembra este acontecimento: 
Em 1934, se não me engano,
iniciamos a primeira residência
estudantil (...) Precisávamos de ter
o Senhor connosco, no
tabernáculo. Agora é fácil, mas
pôr um sacrário foi um
empreendimento muito difícil (...)
comecei a pedir a S. José que nos
desse o primeiro sacrário, e o
mesmo faziam os meus filhos que



estavam por lá na época.
Enquanto pedíamos por este
assunto, tentei encontrar os
objetos necessários: ornamentos,
tabernáculo ... Não tínhamos
dinheiro. Quando reunia cinco
duros, que eram então uma
quantia discreta, gastavam-se
noutra necessidade mais urgente.
Consegui que umas freiras, a quem
amo muito, me dessem um
sacrário; consegui os ornamentos
noutro lugar e, finalmente, o bom
bispo de Madrid concedeu-nos a
autorização para ter o Santíssimo
Sacramento connosco. Então,
como forma de agradecimento, fiz
pôr uma corrente na chave do
sacrário, com uma medalhita de S.
José, na qual, por trás, está
escrito: ite ad Ioseph! Portanto, S.
José é verdadeiramente nosso Pai
e Senhor, porque nos deu o pão - o
pão eucarístico - como um bom pai
de família. Não disse antes que
pertencemos à sua família?» [42].



S. José, dador de pão para a Sagrada
Família, também é dador de pão para
a Igreja. Do céu, continua a exercer a
sua paternidade sobre aqueles que
formam um mesmo Corpo Místico
em Cristo. Ao longo dos anos, essa
consideração foi-se tornando cada
vez mais viva, gradualmente
enraizando-se na alma de S.
Josemaria. O Beato Álvaro del
Portillo, refere esta recordação da
viagem por alguns países da América
do Sul em 1974: «Durante essa
viagem, o nosso Fundador começou a
falar da presença misteriosa
-"inefável ", dizia - de Maria e José
junto aos sacrários do mundo inteiro.
Argumentava da seguinte maneira:
se a Santíssima Virgem nunca se
separou do Seu Filho, é lógico que
continue ao Seu lado também
quando o Senhor decide ficar nesta
"prisão de amor" que é o
tabernáculo: para adorá-l'O, amá-l'O,
rezar por nós. E aplicava a S. José a
mesma ideia: esteve sempre com



Jesus e com a sua esposa; Teve a sorte
de morrer acompanhado por Eles,
que morte tão maravilhosa! (...) Em
resumo, o nosso Padre [43] metia S.
José em tudo» [44].

Concluindo, a piedade de S.
Josemaria em relação a S. José e a
sua visão teológica da figura e missão
do Santo Patriarca baseiam-se na sua
meditação da Sagrada Escritura - na
sua leitura cristã da Bíblia - nos
santos Padres, especialmente S. João
Crisóstomo e Santo Agostinho, e no
que constituem as linhas de força da
teologia de S. José no magistério
pontifício anterior, especialmente no
de Leão XIII. A teologia mariana
tende a centrar-se na verdadeira
maternidade de Santa Maria (a sua
maternidade sobre Cristo e sobre
todos os homens); assim acontece de
modo análogo com a teologia de S.
José, como a encontramos nos
ensinamentos de S. Josemaria: toda
ela se baseia em três eixos



fundamentais: a verdade do seu
casamento com Santa Maria, a
verdade da sua paternidade sobre
Jesus, a sua missão como custódio da
Sagrada Família primeiro e depois da
Igreja. Dentro destas coordenadas, o
leitor atento encontra como um
avanço amoroso na "descoberta" de
pequenos pormenores, aplicações e
matizes que duraram até ao fim da
sua vida, como destacado, por
exemplo, no depoimento do
Venerável Servo de Deus Álvaro del
Portillo que se acaba de mencionar.

[1] Artigo póstumo.

[2] S. JOSEMARIA ESCRIVÁ, Da
família de José, notas da pregação, 19-
III-1971 (AGP, biblioteca, P09, p. 136).

[3] Cf. ANDRÉS VÁZQUEZ DE PRADA, 
O Fundador do Opus Dei, vol. III,
Verbo, Lisboa 2003. Sobre a presença



de S. José nos ensinamentos de S.
Josemaria, cf. entre outros, os
seguintes trabalhos: L.M. DE LA
HERRÁN, A devoção a S. José na vida
e nos ensinamentos de Mons. Escrivá
de Balaguer, fundador do Opus Dei
(1902-1975), Estudios josefinos, 34
(1980), pp. 147-189; I. SOLER, S. José,
nos escritos e na vida de S. Josemaria.
Para uma teologia da vida quotidiana,
Estudios josefinos, 59 (2005), pp.
259-284. Ver também J.B. FREIRE
PÉREZ, Para Amar mais S. José,
Promesa, S. José da Costa Rica 2007,
pp. 55-61; M. IBARRA BENLLOCH, A
Capela da Sagrada Família, Scripta de
Maria, II / 4 (2007), pp. 351-364; J.
FERRER, S. José, nosso Pai e Senhor,
Arca da Aliança, Madrid 2007.

[4] S. JOSEMARIA ESCRIVÁ, Caminho,
n. 559.

[5] S. JOSEMARIA ESCRIVÁ, Cf.
homilia Na oficina de José, em Cristo



que passa, nn. 39-56. De agora em
diante, Na oficina de José.

[6] SANTO AGOSTINHO, Sermo 51, 20:
PL 38, 351; BAC 95, p. 40. Cf. Na
oficina de José, n. 55

[7] Na oficina de José, n. 39

[8] Ib.

[9] Eis as palavras de Santa Teresa:
«Começo em nome do Senhor,
pedindo ajuda à Sua gloriosa Mãe,
cujo hábito tenho, embora indigna
dele, e ao meu glorioso pai e senhor
S. José, em cuja casa estou» (SANTA
TERESA, Fundações, prólogo, 5; BAC
212, 8ª ed., P. 675). Cf. Caminho. 
Edição crítico-histórica preparada por
Pedro Rodríguez, Rialp, Madrid 2002,
p. 689, esp. nt. 29

[10] Sobre as várias qualificações que
a paternidade de S. José recebeu ao
longo dos séculos - pai legal, putativo,
nutritivo, adotivo etc. -, cf. B.



LLAMERA, Teologia de San José, BAC,
Madrid 1953, pp. 73-114. Llamera
oferece duas conclusões muito
orientadoras: "As denominações pai
legal, putativo, nutritivo, adotivo,
virginal e vigário do Pai celestial
expressam apenas aspetos parciais e
incompletos da paternidade de S.
José" (p. 94). E a seguinte conclusão,
que explica por que todas essas
"paternidades" lhe parecem
incompletas: "A paternidade de S.
José é nova, única e singular, de uma
ordem superior à paternidade
humana natural e adotiva" (p. 102).
Seguindo Santo Agostinho, pode-se
dizer que a paternidade de S. José
sobre Jesus é única, singular e de
ordem superior, como é único,
singular e superior o seu casamento
com Santa Maria.

[11] Além das numerosas alusões a S.
José que S. Josemaria faz ao longo de
toda a sua vida, há quatro extensos
textos dedicados a S. José com os



quais é fácil esboçar uma teologia
quase completa do Patriarca. Eis os
textos: homilia Na oficina de José, 19-
III-1963, em Cristo que Passa, Rialp,
Madri 1973, nn. 39-56; A escola de
José, notas da pregação, 19-III-1958
(AGP, biblioteca, P18, pp. 79-88); S.
José, nosso Pai e Senhor, notas da
pregação, 19-III-1968 (AGP, biblioteca,
P09, pp. 93-103); Da família de José,
notas da pregação, 19-III-1971 (AGP,
biblioteca, P09, pp. 133-141). A partir
de agora, os três últimos serão
citados como A escola de José; S. José,
nosso Pai e Senhor; e Da família de
José, respetivamente.

[12] LEÃO XIII, Enc. Quamquam
pluries (15-VIII-1889), n. 3.

[13] «Visto que o casamento é o mais
alto consórcio e amizade - ao qual se
une a comunhão de bens -, segue-se
que se Deus deu a José como esposo
da Virgem, deu-o não apenas como
parceiro de vida, testemunha da



virgindade e guardião da
honestidade, mas também para que
participasse, através do pacto
conjugal, da Sua excelsa
grandeza» (Ibid.).

[14] Cf. G.M. BERTRAND, Joseph
(saint). II. Patristique et haut moyen
âge, Dictionnaire de Spiritualité, VIII,
Beauchesne, Paris 1974, 1304.

[15] « Nec te moveat quod frequenter
Scriptura conjugem dicit: non enim
virginitatis ereptio, sed conjugii
testificatio, nuptiarum celebratio
declaratur» (In Lucam, 2, 5: SC 45, p.
74).

[16] Santo Agostinho adverte as
implicações desta situação
providencial no próprio conceito de
casamento, propondo-o como um
modelo para os casamentos
continentes, dizendo: "este
casamento é tanto mais real quanto é
mais casto" (Sermo 51, 10, 13 e 16: PL
38 342, 344-346, 348; BAC 95, 39-40).



As expressões latinas que Santo
Agostinho usa no Sermo 51 são de
grande beleza e clareza: «Quare
pater? Quia tanto firmius pater,
quanto castius pater (…) Non ergo de
semine Joseph Dominus, quamvis
hoc putaretur: et tamen pietati et
charitati Joseph natus est de Maria
virgine filius, idemque Filius Dei».

[17] Cf. S. BERNARDO, Homilia Super
missus est, II, 15: «Nec vir ergo
matris, nec filii pater exstitit,
quamvis certe ... et necessaria
dispensatione utrumque ad tempus
appellatus sit et putatus» (em Opera,
t. 4, ed. J Leclerq e H. Rochais, Roma
1966, p. 33). O que ocupa o primeiro
plano aqui não é a verdade do
casamento, mas o facto de S. José ter
sido chamado "vir" e "pater"
temporalmente, ad tempus. A
tradução castelhana de Díez Ramos
destaca a pouca importância que o
casamento de José e Maria recebe
nesta homilia: «Não foi, portanto,



varão da mãe nem pai do filho,
embora (como já foi dito), por uma
razão necessária de trabalho e
permissão em Deus, foi chamado e
reputado por algum tempo um e
outro” (BAC 110, 203). A pouca
importância dada por S. Bernardo ao
casamento entre a Virgem e S. José
não o impede de fazer uma descrição
calorosa da santidade de José, por
exemplo, quando comparado a José,
filho de Jacob: «Lembra-te ao mesmo
tempo daquele grande patriarca
vendido noutro tempo no Egito, e
reconhecerás que este não apenas
tinha o mesmo nome, mas também a
castidade, a inocência e a graça (...)
Aquele, leal ao seu senhor, não
queria consentir nas más intenções
da sua senhora (cf. Gn 39, 12); este,
reconhecendo como virgem a sua
Senhora, Mãe do seu Senhor,
guardou-a fidelissimamente,
conservando-se ele mesmo em toda a
castidade ”(Ibid., 16: BAC 110, 204).



[18] «A forma do casamento consiste
numa certa união indivisível de
almas, pela qual cada cônjuge de
uma maneira indivisível é obrigado a
manter a fidelidade ao outro; o fim
do casamento é gerar e educar os
filhos: o primeiro é alcançado pelo
ato conjugal; o segundo pelas obras
do marido e da esposa com as quais
ajudam a criar os filhos (...) Quanto à
primeira perfeição, o casamento da
Virgem Mãe de Deus e José era
verdadeiro, porque ambos
consentiram na união conjugal (...)
Quanto à segunda perfeição, que
ocorre pelo ato matrimonial, se isso
se refere à união carnal pela qual os
filhos nascem, esse casamento não
foi consumado (...), mas esse
casamento também teve o segunda
perfeição no que diz respeito à
educação dos filhos ”(St. Thomas, S.
Th. III, q. 29, a. 2, c).

[19] A escola de José, p. 80. E em
outro lugar, diz: «Das narrações



evangélicas depreende-se a grande
personalidade humana de S. José: em
nenhum momento nos aparece como
um homem diminuído ou assustado
perante a vida; pelo contrário, sabe
enfrentar-se com os problemas,
superar as situações difíceis, assumir
com responsabilidade e iniciativa os
trabalhos que lhe são
encomendados.” (Na oficina de José,
n. 40).

[20] Na oficina de José, n. 40. O
mesmo pensamento é encontrado em
Da família de José, p. 134, e em S.
José, nosso Pai e Senhor, pp. 95-96.

[21] Para "garantir" melhor a
virgindade de Santa Maria, alguns
apócrifos falaram de um casamento
anterior de José e apresentaram-no
em idade avançada. Esta
apresentação influenciou fortemente
a arte (cf. G.M. BERTRAND, em 
Joseph (saint). II. Patristique et haut
moyen âge, Dictionnaire de



Spiritualité, VIII, cit., 1302-1303). Para
o "realismo" e a simplicidade de S.
Josemaria, a imaginação desses
apócrifos é inaceitável. A abordagem
de S. Josemaria é muito semelhante à
de S. Jerónimo no Adv. Helvidium, 19
(PL 23, 203): é necessário respeitar os
dados oferecidos pelo Novo
Testamento sobriamente.

[22] S. JOSEMARIA, Notas da sua
oração pessoal perante a Virgem de
Guadalupe, 21-V-1970, citado em J.
ECHEVARRÍA, Carta, 1-XII-1996 (AGP,
biblioteca, P17, vol. 4, pp. 230-231).

[23] Da família de José, p. 134.

[24] Ib. p.138

[25] A escola de José, p. 80

[26] Depois de citar Mt 1, 20, diz P.
GRELOT: «O convite para não temer
ocorre num relato devocação: José, o
justo, recebe de Deus um
chamamento adaptado à sua justiça



(...) Ao tomar consigo a mãe do
menino e converter-se em seu
marido, José converte-se ao mesmo
tempo em responsável pela mãe e
pelo filho diante de Deus e diante dos
homens; é o seu papel especial no
plano da salvação. A sua paternidade
real está marcada pelo facto de que
ele dará o nome ao menino; esta será
desde então "a palavra de
reconhecimento" do pai ao filho "(P.
GRELOT, Joseph (Saint). I. Écriture,
Dictionnaire de Spiritualité, VIII, cit.,
1297-1298).

[27] Aqui está outra expressão feliz:
«(...) mas José, seu marido, sendo, por
assim dizer, justo e não querendo
difamá-la ... Não, não podia em
consciência. Sofre. Sabe que a sua
esposa é imaculada, que é uma alma
sem mancha, e não entende o
prodígio que atuou nela. Por isso 
voluit occulte dimittere eam (Mt 1:19),
deliberou deixá-la secretamente.
Hesita, não sabe o que fazer, mas



resolve da maneira mais pura” (S.
José, nosso Pai e Senhor, pág. 101).

[28] Na oficina de José, n. 42.

[29] S. JOÃO CRISÓSTOMO, in Mat.,
Hom. 4, 6: BAC 141, 70. Cf. A Escola de
José, pp. 80-81.

[30] Cf. Na oficina de José, n. 55

[31] A Escola de José, p. 81

[32] Na oficina de José, n. 54

[33] Ib., n. 55

[34] Ib.

[35] Ib., n. 56

[36] Homilia Na epifania do Senhor, 6-
I-1956, em Cristo que passa, n. 38

[37] «O felicem virum, beatum
Ioseph, cui datum est, Deum, quem
multi reges voluerunt videre et non
viderunt, audire et non audierunt;



non solum videre et audire, sed
portare, deosculari, vestire et
custodire!».

[38] S. JOSEMARIA ESCRIVÁ, Na
oficina de José, Cristo que passa, n. 39

[39] Ib., n. 45

[40] S. JOSEMARIA ESCRIVÁ, Notas de
uma meditação, Roma, 19-III-1968.

[41] CONCÍLIO VATICANO II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 34.

[42] Da família de José, p. 137.

[43] D. Álvaro del Portillo refere-se a
S. Josemaria como nosso Padre, pois
o Opus Dei é uma família de caráter
sobrenatural.

[44] ÁLVARO DEL PORTILLO, 
Entrevista sobre o Fundador do Opus
Dei, Rialp, Madrid 1993, p. 161



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/s-jose-na-vida-
e-ensinamentos-de-s-josemaria/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/s-jose-na-vida-e-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-jose-na-vida-e-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-jose-na-vida-e-ensinamentos-de-s-josemaria/

	São José na vida cristã e nos ensinamentos de São Josemaria

