opusdei.org

Sao José na vida
crista e nos
ensinamentos de Sao
Josemaria

Estudo no numero 59 da Revista
Romana, sobre a devocéo de
Sao Josemaria a Sdo José. O
autor é Lucas F. Mateo-Seco.

16/03/2015

A devocdo a Sao José esteve
profundamente enraizada na alma
de Sdo Josemaria desde tenra idade.
Recordando que em 1934 tinha
confiado ao santo Patriarca os



esforcos para conseguir que se lhe
concedesse o0 primeiro sacrario,
comentava em 1971: No fundo da
minha alma, ja tinha esta devocéao a
S. José, que vos inculquei [2]. Esta
devocgao esta presente, solida e clara,
nos escritos de 1933 — embora Sao
Josemaria a tenha vivido desde
tempos atras, como se pode ver no
Santo Rosario, de 1931 — e permanece
viva e fervorosa até ao final da sua
vida, experimentando um
crescimento notavel nos ultimos
anos [3].

Sumario:
1. Introdugéo
2. Uma forte tradicao anterior

3. A figura de Sao José nos
ensinamentos de Sao Josemaria



3.1. O amor entre Sao José e a Virgem
Maria

3.2. A paternidade de José

3.3. Sdo José, mestre da vida interior
no trabalho

1. Introducao

Nos trés pontos que dedica em
Caminho a devocdo a S. José,
aparecem ja algumas das razdes
teoldgicas nas quais fundamenta essa
devocdo. No numero 559, escreve: S.
José, Pai de Cristo, é também teu
Pai e teu Senhor. - Recorre a Ele.
[4] A for¢ca com que chama aqui a S.
José, Pai de Cristo, é significativa.
Mais tarde, numa homilia de
19-3-1963, dedicada inteiramente a S.
José [5], explicitara o significado em
que fala desta paternidade, seguindo
a bem conhecida consideracéo de



Santo Agostinho no Sermo 51, 20: O
Senhor ndo nasceu do germe de
José. No entanto, a piedade e
caridade de José, nasceu um filho
da Virgem Maria, que era o Filho
de Deus [6]. Para S. Josemaria, a
paternidade de S. José sobre Jesus
ndo é uma paternidade segundo a
carne, mas é uma paternidade real e
unica, que brota do seu verdadeiro
casamento com Santa Maria e da sua
missdo muito especial, e é por isso
que também a Igreja e cada um dos
cristdos o invocam como "Pai e
Senhor".

Na mesma homilia que acabamos de
mencionar, S. Josemaria diz: desde
ha muitos anos, me agrada
invoca-lo com um titulo carinhoso:
Nosso Pai e Senhor. [7] E explica: S.
José é realmente Pai e Senhor,
protegendo e acompanhando no
seu caminho terreno aqueles que o
veneram, como protegeu e
acompanhou Jesus enquanto



crescia e se fazia homem. [8] Na
edicdo historico-critica do Caminho,
Pedro Rodriguez observa que S.
Josemaria pode tomar a expressao
Pai e Senhor de Santa Teresa de Jesus,
que tanto influenciou a devocdo a S.
José ndo apenas no Carmelo, mas em
toda a Igreja [9].

No Caminho, as consequéncias desta
"paternidade” concentram-se nos
ensinamentos de S. José sobre a "vida
interior". Diz o n. 560: O nosso Pai e
Senhor S. José é Mestre da vida
interior. - Pée-te sob o seu
patrocinio e sentiras a eficacia do
seu poder."E on. 561: De S. José diz
Santa Teresa, no livro da sua vida:
"Quem ndo achar Mestre que Ihe
ensine a orar, tome este glorioso
Santo por mestre, e ndo errara no
caminho". - O conselho vem de
uma alma experimentada. Segue-
0." Arazdo apontada por S.
Josemaria para apoiar estes dois
conselhos é o tratamento intimo e



continuo que S. José manteve com
Jesus e Maria ao longo de toda a sua
vida.

Os trés numeros citados de Caminho
colocam o pensamento de S.
Josemaria sobre S. José em duas
coordenadas essenciais: a verdade da
sua paternidade sobre Jesus e a
influéncia do santo Patriarca na
historia da salvacdo. Estes numeros
ja testemunham desde as suas
primeiras manifestacdes um
pensamento josefologico maduro e
uma firme convic¢do teologica.
Assim se vé na simples firmeza com
que chama a S. José "pai"” de Jesus
sem nenhuma hesitacao [10].

2. Uma forte tradicao anterior

Com a sobriedade no dizer e com a
precisdo de linguagem que o
caracteriza, S. Josemaria sabe-se
inserido numa sdlida tradicdo
eclesial de teologia e devogao ao
santo Patriarca. O seu pensamento



sobre S. José é rico, solido e
constante, e nele emergem,
juntamente com a iniciativa propria
de uma delicada piedade movida
pelo Espirito Santo, uma magnifica
informacdo das questdes teoldgicas
sobre S. José e a consciéncia de estar
pisando terreno seguro [11].

Como é bem sabido, em 1870, Pio IX,
pelo decreto Quemadmodum Deus (8-
XII-1870), declarou S. José padroeiro
da Igreja Universal e, em 15 de
agosto de 1889, Ledo XIII publicou a
sua enciclica Qquamquam pluries
dedicada ao santo patriarca. Nesta
enciclica, de grande vigor de
pensamento, recolhem-se as linhas
fundamentais da teologia de S. José
precisamente acrescentando as
razoes pelas quais deve ser
considerado patrono da Igreja
Universal.

A primeira razdo que o Papa
menciona é que S. José é o esposo de



Santa Maria e, em consequéncia, é
pai de Jesus, que é um bem —bonum
prolis— deste matrimonio. No texto
do pontifice, a verdade do
matrimonio entre santa Maria e S.
José esta fora de toda a duvida e leva
diretamente a verdade da
paternidade de S. José sobre Jesus.
Ambas as realidades - casamento e
paternidade - constituem dois
aspetos essenciais da vocacdo divina
de S. José: ele foi chamado para
realizar essas duas tarefas queridas
em si mesmas por Deus, no seu
proprio valor. Nesta vocacdo,
encontram a sua razao de ser as
outras gracas recebidas por S. José;
nela se encontra, entdo, a razao
ultima da "sua dignidade, da sua
santidade e da sua gloria" [12].

Na abordagem de Ledo XIII, o
casamento de S. José com a Virgem €
a razdo ultima de tudo o que
acompanha a figura de S. José,
porque a verdade e perfeicdo desse



casamento "requerem" a
participacdo nos seus bens
e,especificamente, no bem da prole,
embora a prole tenha sido gerada
virginalmente. O papa chama a esse
casamento "o mais alto consorcio e
amizade ao que a comunidade de
bens esta unida" e diz que S. José foi
dado a Virgem ndo apenas como
"companheiro de vida, testemunha
de virgindade e tutor da
honestidade”, mas também como
participante da sua “excelsa
grandeza”. Ele é, entdo, "custddio
legitimo e natural da Sagrada
Familia" [13].

Ledo XIII segue nisto uma linha de
pensamento, ja expressa por Santo
Ambrosio e Santo Agostinho, que
encontra uma de suas formulacdes
mais perfeitas em S. Tomas de
Aquino: entre Santa Maria e S. José,
houve um verdadeiro e perfeito
casamento. Dada a perpétua
virgindade de Santa Maria, alguns



escritores antigos encontraram
alguma dificuldade em considerar
essa unido como um verdadeiro
casamento [14]. Essas hesitacdes
foram dissipadas em favor da
autenticidade do casamento, entre
outras causas, pela tomada de
posicdo determinada de Santo
Ambrosio [15] e de Santo Agostinho
[16]. Isso ndo impede que autores tdo
importantes como S. Bernardo
(+1153) sejam muito cautelosos com
a afirmacdo do casamento entre S.
José e Santa Maria, ou ndo o tenham
valorizado como elemento
fundamental na teologia josefina
[17]. A posicdo de S. Tomas de
Aquino (+1274) ndo oferece duvidas:
a unido entre José e Maria era um
casamento verdadeiro e perfeito,
porque nela ocorria a uniao esponsal
entre os seus espiritos [18].

Ndao se deve esquecer que considerar
a unido entre José e Maria como
verdadeiro casamento esta de acordo



com a linguagem do Novo
Testamento, que ndo hesita em
chamar a Santa Maria "mulher" de
José: nem existem ambiguidades em
torno da virgindade de Santa Maria,
mesmo naquelas lugares onde se lhe
chama esposa de José (cf. por ex., Mt
1, 16-25), e ndo ha duvida em chamar
José de pai de Jesus, nem em mostrar
que ele atua como tal (cf. por ex., Lc
2, 21-49).

3. A figura de S. José nos
ensinamentos de S. Josemaria

Desde os primeiros escritos, S.
Josemaria descreve a figura de S. José
como um jovem, talvez um pouco
mais velho que Santa Maria, mas na
plenitude da forga e da vida: O Santo
Patriarca nao era um homem velho,
mas um homem jovem, forte, rijo,
grande amante da lealdade, com
fortaleza. A Sagrada Escritura define-
0 com uma s6 palavra: justo (cf. Mt 1,
20-21). José era um homem justo, um



homem cheio de todas as virtudes,
como convinha ao que havia de ser o
protetor de Deus na terra [19].

Na base desta descrigdo esta a
convicgdo de que Deus, ao dar a
vocagdo, concede as gracas
convenientes a quem as recebe e
que, portanto, adornou S. José com os
dons da natureza e da graca que o
fizeram um digno esposo de Santa
Maria e chefe da Sagrada Familia;
também esta claro que, de modo
analogo a Virgem Santissima, o papel
de S. José ndo é algo acidental, mas
uma parte essencial do plano divino
da salvacdo.

Na pregacdo de S. Josemaria, o
sublinhado na juventude de S. José
apoia-se, além disso, em trés razdes
fundamentais: no senso comum ao
ler as Sagradas Escrituras (em todo o
momento, se apresentam o0s seus
desposdrios como um desposorio
normal, e o casamento de uma jovem



mulher com um homem velho nédo
teria sido tao normal), na
consideracdo da comunhdo de
espiritos propria do casamento (do
amor existente entre eles) e, acima
de tudo, na convic¢do de que a santa
pureza ndo é questao de idade, mas
nasce do amor: Ndo estou de
acordo com a forma classica de
representar S. José como um
homem velho, apesar da boa
intencgdo de se destacar a perpétua
virgindade de Maria. Eu imagino-o
jovem, forte, talvez com alguns
anos mais do que a Virgem, mas
na pujanca da vida e das forg¢as
humanas. Para viver a virtude da
castidade ndo é preciso ser-se
velho ou carecer de vigor. A
castidade nasce do amor; a forga e
a alegria da juventude ndo
constituem obstaculo para um
amor limpo. Jovem era o coragdo e
o corpo de S. José quando contraiu
matrimonio com Maria, quando
conheceu o mistério da sua



Maternidade Divina, quando vivei
junto d'Ela respeitando a
integridade que Deus lhe queria
oferecer ao mundo como mais um
sinal da sua vinda as criaturas.
[20] Para S. Josemaria, € "inaceitavel"
apresentar S. José como um homem
idoso, a fim de silenciar os que
pensavam mal [21]. Também seria
inaceitavel ndo apenas duvidar da
verdade do seu casamento com Santa
Maria, mas também ndo levar em
consideracdo o amor entre eles.

3.1. O amor entre Sao José e a
Virgem Maria

Mons. Javier Echevarria aporta um
valiosissimo testemunho sobre o
modo com que Sdo Josemaria
contemplava as relacdes entre Maria
e José, ao recolher as suas palabras
diante da Virgem de Guadalupe:
Uma familia composta por um
homem jovem, reto, trabalhador,
rijo; e uma mulher, quase uma



menina que, com seu noivado
cheio de amor puro, encontra nas
suas vidas o fruto do amor de
Deus pelos homens. Ela passa pela
humildade de ndo dizer nada: que
licdo para todos, que estamos
sempre dispostos a cantar as
nossas facanhas! Ele move-se com
a delicadeza de um homem reto - o
momento seria muito dificil
quando soube que a sua esposa,
santa, estava gravida! - e, como
ndo deseja manchar a reputacdo
dessa criatura, fica em siléncio
enquanto pensa em como resolver
o problema até que chega a luz de
Deus, que indubitavelmente
pediria desde o primeiro
momento, e adapta-se sem hesitar
aos planos do Céu [22].

A autenticidade do casamento
implica a existéncia de amor
conjugal, de entusiasmo pela vida em
comum, de compromisso, e o 16gico é
pensar que essas caracteristicas



estavam muito presentes no
casamento entre José e Maria. Deus
acrescentou a esse amor o fruto de
Santa Maria: o Filho Eterno feito
homem, que quis nascer numa
familia humana.

Como dissemos, S. Josemaria assume
que o casamento entre S. José e a
Virgem é um casamento verdadeiro.
Parte daqui como de um dado
seguro, e entra pela consideracao do
amor entre os dois conjuges: S. José
devia ser jovem quando se casou
com a Santissima Virgem, uma
mulher que acabara de sair da
adolescéncia. Sendo jovem, era
puro, limpo, muito casto. E era-o
precisamente pelo amor. Somente
enchendo o coracgdo de amor,
podemos ter a certeza de que ndo
ficara aborrecido ou se desviara,
mas permanecerda fiel ao amor
purissimo de Deus [23].



Para S. Josemaria, o amor é a chave
em toda a vida humana, e também é
a chave na vida de José: nele esta a
razao da sua fortaleza, da sua
fidelidade, da sua castidade. Um
pouco mais adiante, acrescenta:
Imaginais S. José, que amava
tanto a Santissima Virgem e
conhecia a sua integridade sem
mancha? Quanto sofreria vendo
que esperava um filho! Somente a
revelacgdo de Deus nosso Senhor,
através de um anjo, o
tranquilizou. Tinha procurado
uma solugdo prudente: nao
desonra-la, ir-se embora sem dizer
nada. Mas que dor!, porque a
amava com toda a sua alma.
Imaginais a sua alegria, quando
soube que o fruto daquele ventre
era obra do Espirito Santo? [24].

Embora ndo se detenha no motivo da
perturbacao de José, S. Josemaria
insinua que consiste em "ndo ver",
ndo no facto de que ele duvidasse da



virtude da sua esposa. Nao sabe o
que fazer: José era um homem
justo, um homem cheio de todas as
virtudes, como convinha ao que
havia de ser o protetor de Deus na
terra. A principio, ele fica
perturbado quando descobre que
a sua esposa imaculada esta
gravida. Adverte o dedo de Deus
naqueles factos, mas ndo sabe
como comportar-se. E na sua
honestidade, para nao a difamar,
planeia despedi-la secretamente
[25].

A dor de José aponta para o facto de
ter que deixar a sua esposa. S.
Josemaria segue sobriamente o0s
dados oferecidos pelo Novo
Testamento, lendo-os com fé e bom
senso: segundo os textos, a
perturbacao de S. José é clara; essa
perturbacéo é devida a uma
ignorancia que sera esclarecida com
a mensagem do anjo; o amor e o
conhecimento de José sobre Maria



levam-no a pensar que naquele
acontecimento, que ndo entende,
estd o dedo de Deus. S. Josemaria
sugere aqui 0 que muitos exegetas
pensaram: que a duvida de José
versa, ndo sobre a honestidade de
Santa Maria, mas sobre como ele se
deve comportar pensando que ha
algo divino pelo meio [26].

E sempre o amor pelo meio, porque
S. Josemaria ndo duvida que
houvesse auténtico amor conjugal
entre eles [27]. Além disso, a
castidade de José é protegida por esse
amor, que se baseia na fé: a Sua fé
funde-se com o Amor: com o amor
de Deus que estava cumprindo as
promessas feitas a Abradado, Jacob,
Moisés; com o carinho de um
marido por Maria, e com o
carinho de um pai por Jesus. Fé e
amor, na esperanca da grande
missdo que Deus, servindo-se
também dele - um carpinteiro da
Galileia - estava a comec¢ar no



mundo: a redencgdo dos homens
[28].

Isso significa que, no meio do claro-
escuro da fé, S. José também sente
um pouco da grandeza da sua
missao.

3.2 A paternidade de José

Em S. Josemaria, ndo ha hesitagdo
em como expressar a paternidade de
S. José. Desde os primeiros escritos
até ao fim, designa-o de Pai de Jesus
sem mais matizes. Pode-se dizer que
0 seu pensamento sobre a teologia de
S. José se enquadra nas coordenadas
de dois Padres: S. Jodo Crisostomo e
Santo Agostinho. De S. Jodo
Crisostomo, cita um texto que coloca
na boca de Deus estas palavras: «Nao
penses que, por ser a concecgao de
Cristo obra do Espirito Santo, és
alheio ao servico desta economia
divina. Porque, se é verdade que ndo
participas da geracdo e a Virgem
permanece intacta; no entanto, tudo



0 que diz relacdo com a paternidade
sem comprometer a dignidade da
virgindade, tudo isso te entrego a ti,
tal como impor um nome ao filho»
[29]. De Santo Agostinho, S.
Josemaria cita, como foi visto, o
Sermdo 51 [30].

O exercicio da paternidade sobre
Jesus constitui parte essencial de
uma "missdo” que preenche toda a
vida de José: Tem uma missdao
divina: vive com a alma entregue,
dedica-se inteiramente as coisas
de Jesus Cristo, santificando a
vida comum [31]. Aqui estd uma das
principais atrac¢des que o Santo
Patriarca exerce sobre S. Josemaria:
a sua total dedicacdo a Jesus Cristo
santificando a vida corrente, isto
é, no exercicio dos deveres proprios
do seu oficio e como um bom pai de
uma familia judia da sua época.

S. Josemaria oferece em Cristo que
passa uma longa descrigdo da



relacdo paterno-filial que ocorre
entre S. José e nosso Senhor. E uma
pagina bonita, sobria e piedosa, onde
¢ dada atencdo aos pormenores:
Para S. José, a vida de Jesus foi
uma continua descoberta da sua
vocacdo. Recordamos acima
aqueles primeiros anos cheios de
circunstancias aparentemente
contraditorias: glorificacdo e
fuga, majestade dos magos e
pobreza da gruta, canto dos Anjos
e siléncio dos homens. Quando
chega o momento de apresentar o
Menino no Templo, José, que leva a
modesta oferenda de um par de
rolas, vé como Simedo e Ana
proclamam que Jesus é o Messias.
Seu pai e sua mde ouviram com
admiracdo, diz S. Lucas. Mais
tarde, quando o Menino fica no
templo sem que Maria e José o
saibam, ao encontra-Lo de novo
depois de O procurarem trés dias,
0 mesmo evangelista narra que se
maravilharam. José surpreende-



se, José admira-se. Deus vai-lhe
revelando os seus designios e ele
esforca-se por compreendé-los.
Como toda a alma que quer seguir
de perto Jesus, descobre logo que
ndo é possivel andar com passo
ronceiro, que ndo pode viver da
rotina. Porque Deus ndo se
conforma com a estabilidade num
nivel conseguido, com o descanso
no que ja se tem. Deus exige
continuamente mais e os seus
caminhos ndo sdo os nossos
caminhos humanos. S. José, como
nenhum outro homem antes ou
depois dele, aprendeu de Jesus a
estar atento para conhecer as
maravilhas de Deus, a ter a alma e
o coragao abertos. [32]

Aqui estd a vida interior de S. José
descrita como uma verdadeira
peregrinacdo na fé, em certo sentido,
muito semelhante a de Santa Maria.
Ambos, Maria e José vao descobrindo
a vontade de Deus pouco a pouco e



estdo tornando realidade a sua
primeira entrega numa fidelidade
com a qual se confortam
mutuamente. Ao mesmo tempo, no
exercicio da sua paternidade, José
transmite a Jesus o seu oficio como
artesdo, a sua maneira de trabalhar,
mesmo em muitas coisas a sua visdo
do mundo: Mas, se José aprendeu
de Jesus a viver de um modo
divino, atrever-me-ia a dizer que,
no aspeto humano, ensinou muitas
coisas ao Filho de Deus.(...) José
amou Jesus como um pai ama o
seu filho, tratou-o dando-lhe tudo
que de melhor tinha. José,
cuidando daquele Menino como
lhe tinha sido ordenado, fez de
Jesus um artesdo: transmitiu-lhe o
seu oficio. Por isso, os vizinhos de
Nazaré falavam de Jesus
chamando-lhe indistintamente
faber e fabri filius” (Mc 6, 3; Mt 13,
55): artesdo e filho do artesao.
Jesus trabalhou na oficina de José
e junto de José. Como seria José,



como teria atuado nele a graca,
para ser capaz de levar a cabo a
tarefa de desenvolver no aspeto
humano o Filho de Deus? Por isso,
Jesus devia parecer-se com José no
modo de trabalhar, nos tracos do
seu caracter, na maneira de falar.
No realismo de Jesus, no seu
espirito de observacao, no seu
modo de se sentar a mesa e de
partir o pao, no seu gosto por
falar dum modo concreto
tomando como exemplo as coisas
da vida corrente, reflete-se o que
foi a infancia e a juventude de
Jesus e, portanto, a sua
convivéncia com José. [33]

Aqui estd o paradoxo, e S. Josemaria
estd bem ciente disso: Aquele que é a
Sabedoria "aprende" de um homem
as coisas mais elementares, como o
oficio de carpinteiro. A "sublimidade
do mistério" da Encarnacao e a
verdade da paternidade de José
manifestam-se neste paradoxo. Com



a Sua Mée, o Senhor aprendeu a falar
e a andar; no lar governado por S.
José, aprendeu licdes de
laboriosidade e de honestidade. O
amor mutuo fez com que José e Jesus
se parecessem em muitas coisas: Ndo
é possivel desconhecer a
sublimidade do mistério. Esse
Jesus que é homem, que fala com o
sotaque de uma determinada
regido de Israel, que se parece com
um artesdo chamado José, esse é o
Filho de Deus. E quem pode
ensinar alguma coisa a Deus? Mas
é realmente homem e vive
normalmente: primeiro como
menino; depois, como rapaz que
ajuda na oficina de José;
finalmente como homem maduro,
na plenitude da idade. Jesus
crescia em sabedoria, em idade e
em graca diante de Deus e dos
homens. (Lc 2, 52) [34].

3.3. Sdo José, mestre da vida
interior no trabalho



S. José sabia ensinar a Jesus as li¢des
com as quais todo o bom pai israelita
sabia educar o seu filho: licdes de
vida e sacrificio limpos, de virtudes
humanas e de trabalho oferecido a
Deus e bem acabado; li¢cdes de vida
sobria, justa e honesta. S. José
também nos ensinara que formamos
um mesmo Corpo com Cristo. José
foi, no aspeto humano, mestre de
Jesus; conviveu com Ele
diariamente, com carinho
delicado, e cuidou dele com
abnegacdo alegre. Ndo sera esta
uma boa razao para
considerarmos este vardo justo,
este Santo Patriarca, no qual
culmina a Fé da Antiga Alianca,
Mestre de vida interior? A vida
interior ndo é outra coisa sendo o
convivio assiduo e intimo com
Cristo, para nos identificarmos
com Ele. E José sabera dizer-nos
muitas coisas sobre Jesus. Por
isso, ndo deixeis nunca de
conviver com ele; ite ad Joseph,



como diz a tradigdo crista com
uma frase tomada do Antigo
Testamento. (Gen 41, 55) [35].

Duas caracteristicas da vida de S.
José atraem poderosamente o
carinho de S. Josemaria: a sua vida
de contemplacdo e a sua vida de
trabalho. E 16gico, uma vez que
ambas as caracteristicas sdo
essenciais no espirito do Opus Dei.
Na festa da Epifania de 1956, dizia: E
0 nosso pensamento vai também
para esse homem justo, Nosso Pai
e Senhor, S. José, que, como
habitualmente, passa
despercebido na cena da Epifania.
Pressinto-o recolhido em
contemplacgdo, protegendo com
amor o Filho de Deus, que, ao
fazer-se homem, foi confiado a sua
atengdo paternal. Com a
maravilhosa delicadeza de quem
ndo vive para si, o Santo Patriarca
entrega-se com um espirito de



sacrificio tao silencioso como
eficaz.

Falamos hoje da vida de oracdo e do
afa de apostolado. Queremos
porventura melhor mestre nesta
matéria do que S. José? Se quereis
que vos dé um conselho, dir-vos-ei -
com palavras que venho a repetir
incansavelmente desde ha muitos
anos: Ite ad Joseph (Gn 41, 55),
recorrei a S. José; ele vos mostrara
caminhos concretos e meios
humanos e divinos para chegar a
Jesus. E em breve ousareis, tal como
ele, segurar nos bracgos, beijar, vestir e
cuidar deste Menino Deus que
nasceu para nos [36].

A citacdo interna é retirada da
oracao a S. José, preparatoria para a
Santa Missa contida no missal
romano [37]. Esta ora¢do da como
exemplo a contemplacdo de S. José
na proximidade de Jesus, que, na sua
simplicidade, ¢ um bom exemplo da



proximidade com a qual o cristdo
deve contemplar a vida de Jesus.

S. Josemaria enamora-se da vida de
trabalho de José e considera-o mestre
da vida interior nessa vida de
trabalho intenso e humilde porque
nos ensina a conhecer Jesus, a
conviver com Ele, a tomar
consciéncia de que fazemos parte
da familia de Deus. E S. José da-
nos essas licées sendo, como foi,
um homem corrente, um pai de
familia, um trabalhador que
ganhava a vida com o esfor¢o das
suas maos. Este facto possui
também, para nos, um significado
que é motivo de reflexdo e de
alegria. [38] A figura de S. José
também fala da universalidade do
chamamento ao apostolado: ele
soube converter o trabalho em
ocasido para "tornar Jesus
conhecido".



Grande parte da homilia Na oficina
de José é dedicada a esse topico: o
espirito do Opus Dei apoia-se, como
em seu gonzo, no trabalho
ordinario, no trabalho
profissional exercido no meio do
mundo. A vocacgao divina da-nos
uma missao, convida-nos a
participar na tarefa unica da
Igreja, para sermos assim
testemunho de Cristo perante os
nossos iguais, os homens, e para
levarmos todas as coisas a Deus.
[39]

A figura de S. José destaca-se como a
daquele que conseguiu dar ao
trabalho a sua propria dimensao na
historia da salvacao.

E aqui, no oferecimento a Deus do
proprio trabalho, que o cristdo
exerce o sacerdocio que recebeu no
batismo. Comentando a oracdo a S.
José que acabamos de mencionar,
diz: «Deus qui dedisti nobis regale



sacerdotium... Para todos os
cristdos, o sacerdocio éreal (...):
todos temos uma alma sacerdotal.
Praesta, quaesumus ut, sicut
beatus Ioseph unigenitum Filium
tuum, natural de Maria Virgine,
(...) suis manibus reverenter trate
meruit et portare, (...) ita facias
cum cordis munditia ... Assim,
assim Ele quer que sejamos:
limpos de coracao Et operis
innocentia - a inocéncia das obras
é aretidao de intencao - tuis
sanctis altaribus deservire. Servi-
l'O ndo apenas no altar, mas em
todo o mundo, que é um altar para
nos. Todas as obras dos homens
sdo feitas como num altar, e cada
um de vos, nessa unido de almas
contemplativas que é o vosso dia,
diz de alguma maneira a sua
missa, que dura vinte e quatro
horas, aguardando a proxima
missa, que durara outras 24
horas, e assim por diante até o fim
da nossa vida [40].



E préprio do sacerdote santificar. A
santificacao do trabalho ocorre como
um exercicio do sacerdocio dos fiéis.
Pois todos os seus trabalhos,
oracodes e empreendimentos
apostolicos, a vida conjugal e
familiar, o trabalho de cada dia, o
descanso do espirito e do corpo, se
forem feitos no Espirito, e as
proprias incomodidades da vida,
suportadas com paciéncia, se
tornam em outros tantos
sacrificios espirituais, agradaveis
a Deus por Jesus Cristo (cfr. 1 Ped.
2,5); sacrificios estes que sao
piedosamente oferecidos ao Pai,
juntamente com a oblacgdo do
corpo do Senhor, na celebracdo da
Eucaristia. [41].

Entre os gestos de devocgao a S. José,
destaca-se aquele em que S.
Josemaria também se insere numa
rica tradicdo anterior: a comparacao
do Santo Patriarca com José, filho de
Jacob, que prodigalizou pao aos



habitantes do Egito e aos filhos de
Israel Essa comparacao é reforcada
por um facto que atinge
profundamente o coracdo: porque
"procurar pdo" é caracteristico do pai
da familia - somos da familia de S.
José - e porque o pdo mencionado é a
Santa Eucaristia. Os textos mais
vibrantes sobre este assunto
encontram-se na evocagao dos
acontecimentos que envolvem a
obtencdo da licenga para reservar o
Senhor na primeira residéncia
estudantil.

Eis como lembra este acontecimento:
Em 1934, se ndo me engano,
iniciamos a primeira residéncia
estudantil (...) Precisavamos de ter
o Senhor connosco, no
tabernaculo. Agora é facil, mas
por um sacrario foi um
empreendimento muito dificil (...)
comecei a pedir a S. José que nos
desse o primeiro sacrdario, e 0
mesmo faziam os meus filhos que



estavam por la na época.
Enquanto pediamos por este
assunto, tentei encontrar os
objetos necessarios: ornamentos,
tabernaculo ... Ndao tinhamos
dinheiro. Quando reunia cinco
duros, que eram entdo uma
quantia discreta, gastavam-se
noutra necessidade mais urgente.
Consegui que umas freiras, a quem
amo muito, me dessem um
sacrario; consegui os ornamentos
noutro lugar e, finalmente, o bom
bispo de Madrid concedeu-nos a
autorizacgdo para ter o Santissimo
Sacramento connosco. Entdo,
como forma de agradecimento, fiz
por uma corrente na chave do
sacrario, com uma medalhita de S.
José, na qual, por tras, esta
escrito: ite ad Ioseph! Portanto, S.
José é verdadeiramente nosso Pai
e Senhor, porque nos deu o pao - o
pao eucaristico - como um bom pai
de familia. Ndo disse antes que
pertencemos a sua familia?» [42].



S. José, dador de pao para a Sagrada
Familia, também é dador de pao para
a Igreja. Do céu, continua a exercer a
sua paternidade sobre aqueles que
formam um mesmo Corpo Mistico
em Cristo. Ao longo dos anos, essa
consideracdo foi-se tornando cada
vez mais viva, gradualmente
enraizando-se na alma de S.
Josemaria. O Beato Alvaro del
Portillo, refere esta recordacao da
viagem por alguns paises da Ameérica
do Sul em 1974: «Durante essa
viagem, o nosso Fundador comecou a
falar da presenca misteriosa
-"inefavel ", dizia - de Maria e José
junto aos sacrarios do mundo inteiro.
Argumentava da seguinte maneira:
se a Santissima Virgem nunca se
separou do Seu Filho, é logico que
continue ao Seu lado também
quando o Senhor decide ficar nesta
"prisdo de amor" que é o
taberndculo: para adora-1'0, ama-1'0,
rezar por nos. E aplicava a S. José a
mesma ideia: esteve sempre com



Jesus e com a sua esposa; Teve a sorte
de morrer acompanhado por Eles,
que morte tdo maravilhosa! (...) Em
resumo, o nosso Padre [43] metia S.
José em tudo» [44].

Concluindo, a piedade de S.
Josemaria em relacdo a S. José e a
sua visao teoldgica da figura e missdo
do Santo Patriarca baseiam-se na sua
meditacdo da Sagrada Escritura - na
sua leitura crista da Biblia - nos
santos Padres, especialmente S. Jodo
Crisostomo e Santo Agostinho, e no
que constituem as linhas de forca da
teologia de S. José no magistério
pontificio anterior, especialmente no
de Ledo XIII. A teologia mariana
tende a centrar-se na verdadeira
maternidade de Santa Maria (a sua
maternidade sobre Cristo e sobre
todos os homens); assim acontece de
modo analogo com a teologia de S.
José, como a encontramos nos
ensinamentos de S. Josemaria: toda
ela se baseia em trés eixos



fundamentais: a verdade do seu
casamento com Santa Maria, a
verdade da sua paternidade sobre
Jesus, a sua missdo como custodio da
Sagrada Familia primeiro e depois da
Igreja. Dentro destas coordenadas, o
leitor atento encontra como um
avango amoroso na "descoberta” de
pequenos pormenores, aplicagoes e
matizes que duraram até ao fim da
sua vida, como destacado, por
exemplo, no depoimento do
Veneréavel Servo de Deus Alvaro del
Portillo que se acaba de mencionar.

[1] Artigo postumo.

[2] S. JOSEMARIA ESCRIVA, Da
familia de José, notas da pregacdo, 19-
[11-1971 (AGP, biblioteca, P09, p. 136).

[3] Cf. ANDRES VAZQUEZ DE PRADA,
O Fundador do Opus Dei, vol. I1I,
Verbo, Lisboa 2003. Sobre a presenca



de S. José nos ensinamentos de S.
Josemaria, cf. entre outros, os
seguintes trabalhos: L.M. DE LA
HERRAN, A devogdo a S. José na vida
e nos ensinamentos de Mons. Escrivd
de Balaguer, fundador do Opus Dei
(1902-1975), Estudios josefinos, 34
(1980), pp. 147-189; 1. SOLER, S. José,
nos escritos e na vida de S. Josemaria.
Para uma teologia da vida quotidiana,
Estudios josefinos, 59 (2005), pp.
259-284. Ver também J.B. FREIRE
PEREZ, Para Amar mais S. José,
Promesa, S. José da Costa Rica 2007,
pp- 55-61; M. IBARRA BENLLOCH, A
Capela da Sagrada Familia, Scripta de
Maria, 11/ 4 (2007), pp. 351-364; J.
FERRER, S. José, nosso Pai e Senhor,
Arca da Alianca, Madrid 2007.

[4] S. JOSEMARIA ESCRIVA, Caminho,
n. 559.

[5] S. JOSEMARIA ESCRIVA, Cf.
homilia Na oficina de José, em Cristo



que passa, nn. 39-56. De agora em
diante, Na oficina de José.

[6] SANTO AGOSTINHO, Sermo 51, 20:
PL 38, 351; BAC 95, p. 40. Cf. Na
oficina de José, n. 55

[7] Na oficina de José, n. 39
[8] ID.

[9] Eis as palavras de Santa Teresa:
«Comeco em nome do Senhor,
pedindo ajuda a Sua gloriosa Mae,
cujo habito tenho, embora indigna
dele, e ao meu glorioso pai e senhor
S. José, em cuja casa estou» (SANTA
TERESA, Fundagdes, prologo, 5; BAC
212, 82 ed., P. 675). Cf. Caminho.
Edigado critico-historica preparada por
Pedro Rodriguez, Rialp, Madrid 2002,
p- 689, esp. nt. 29

[10] Sobre as varias qualificacdes que
a paternidade de S. José recebeu ao
longo dos séculos - pai legal, putativo,
nutritivo, adotivo etc. -, cf. B.



LLAMERA, Teologia de San José, BAC,
Madrid 1953, pp. 73-114. Llamera
oferece duas conclus6es muito
orientadoras: "As denominacdes pai
legal, putativo, nutritivo, adotivo,
virginal e vigario do Pai celestial
expressam apenas aspetos parciais e
incompletos da paternidade de S.
José" (p. 94). E a seguinte conclusdo,
que explica por que todas essas
"paternidades" lhe parecem
incompletas: "A paternidade de S.
José é nova, unica e singular, de uma
ordem superior a paternidade
humana natural e adotiva" (p. 102).
Seguindo Santo Agostinho, pode-se
dizer que a paternidade de S. José
sobre Jesus é unica, singular e de
ordem superior, como € unico,
singular e superior o seu casamento
com Santa Maria.

[11] Além das numerosas alusdes a S.
José que S. Josemaria faz ao longo de
toda a sua vida, ha quatro extensos
textos dedicados a S. José com 0s



quais € facil esbocar uma teologia
quase completa do Patriarca. Eis os
textos: homilia Na oficina de José, 19-
[11-1963, em Cristo que Passa, Rialp,
Madri 1973, nn. 39-56; A escola de
José, notas da pregacdo, 19-111-1958
(AGP, biblioteca, P18, pp. 79-88); S.
José, nosso Pai e Senhor, notas da
pregacao, 19-111-1968 (AGP, biblioteca,
P09, pp. 93-103); Da familia de José,
notas da pregacao, 19-111-1971 (AGP,
biblioteca, P09, pp. 133-141). A partir
de agora, os trés ultimos serdo
citados como A escola de José; S. José,
nosso Pai e Senhor; e Da familia de
José, respetivamente.

[12] LEAO XIII, Enc. Quamquam
pluries (15-VIII-1889), n. 3.

[13] «Visto que o casamento é o mais
alto consorcio e amizade - ao qual se
une a comunhdo de bens -, segue-se
que se Deus deu a José como esposo
da Virgem, deu-o ndo apenas como
parceiro de vida, testemunha da



virgindade e guardido da
honestidade, mas também para que
participasse, atraves do pacto
conjugal, da Sua excelsa

grandeza» (Ibid.).

[14] Cf. G.M. BERTRAND, Joseph
(saint). II. Patristique et haut moyen
age, Dictionnaire de Spiritualité, VIII,
Beauchesne, Paris 1974, 1304.

[15] « Nec te moveat quod frequenter
Scriptura conjugem dicit: non enim
virginitatis ereptio, sed conjugii
testificatio, nuptiarum celebratio
declaratur» (In Lucam, 2, 5: SC 45, p.
74).

[16] Santo Agostinho adverte as
implicagodes desta situacao
providencial no préprio conceito de
casamento, propondo-o0 como um
modelo para os casamentos
continentes, dizendo: "este
casamento € tanto mais real quanto é
mais casto" (Sermo 51, 10, 13 e 16: PL
38 342, 344-346, 348; BAC 95, 39-40).



As expressoes latinas que Santo
Agostinho usa no Sermo 51 sdo de
grande beleza e clareza: «Quare
pater? Quia tanto firmius pater,
quanto castius pater (...) Non ergo de
semine Joseph Dominus, quamvis
hoc putaretur: et tamen pietati et
charitati Joseph natus est de Maria
virgine filius, idemque Filius Dei».

[17] Cf. S. BERNARDO, Homilia Super
missus est, 11, 15: «Nec vir ergo
matris, nec filii pater exstitit,
quamvis certe ... et necessaria
dispensatione utrumque ad tempus
appellatus sit et putatus» (em Opera,
t. 4, ed. ] Leclerq e H. Rochais, Roma
1966, p. 33). O que ocupa o primeiro
plano aqui ndo é a verdade do
casamento, mas o facto de S. José ter
sido chamado "vir" e "pater”
temporalmente, ad tempus. A
traducdo castelhana de Diez Ramos
destaca a pouca importancia que o
casamento de José e Maria recebe
nesta homilia: «Nao foi, portanto,



vardo da mae nem pai do filho,
embora (como ja foi dito), por uma
razao necessaria de trabalho e
permissdo em Deus, foi chamado e
reputado por algum tempo um e
outro” (BAC 110, 203). A pouca
importancia dada por S. Bernardo ao
casamento entre a Virgem e S. José
ndo o impede de fazer uma descrigdo
calorosa da santidade de José, por
exemplo, quando comparado a Jose,
filho de Jacob: «Lembra-te ao mesmo
tempo daquele grande patriarca
vendido noutro tempo no Egito, e
reconhecerds que este nao apenas
tinha o mesmo nome, mas também a
castidade, a inocéncia e a graca (...)
Aquele, leal ao seu senhor, néo
queria consentir nas mas intencoes
da sua senhora (cf. Gn 39, 12); este,
reconhecendo como virgem a sua
Senhora, Mae do seu Senhor,
guardou-a fidelissimamente,
conservando-se ele mesmo em toda a
castidade ”(Ibid., 16: BAC 110, 204).



[18] «A forma do casamento consiste
numa certa unido indivisivel de
almas, pela qual cada conjuge de
uma maneira indivisivel é obrigado a
manter a fidelidade ao outro; o fim
do casamento € gerar e educar os
filhos: o primeiro é alcancado pelo
ato conjugal; o segundo pelas obras
do marido e da esposa com as quais
ajudam a criar os filhos (...) Quanto a
primeira perfeicdo, o casamento da
Virgem Made de Deus e José era
verdadeiro, porque ambos
consentiram na unido conjugal (...)
Quanto a segunda perfeicdo, que
ocorre pelo ato matrimonial, se isso
se refere a unido carnal pela qual os
filhos nascem, esse casamento nao
foi consumado (...), mas esse
casamento também teve o segunda
perfeicdo no que diz respeito a
educacdo dos filhos *(St. Thomas, S.
Th.111, q. 29, a. 2, ©).

[19] A escola de José, p. 80. E em
outro lugar, diz: «Das narracgoes



evangelicas depreende-se a grande
personalidade humana de S. José: em
nenhum momento nos aparece como
um homem diminuido ou assustado
perante a vida; pelo contrario, sabe
enfrentar-se com os problemas,
superar as situacdes dificeis, assumir
com responsabilidade e iniciativa os
trabalhos que lhe sdo
encomendados.” (Na oficina de José,
n. 40).

[20] Na oficina de José, n. 40. O
mesmo pensamento é encontrado em
Da familia de José, p. 134, e em S.
José, nosso Pai e Senhor, pp. 95-96.

[21] Para "garantir" melhor a
virgindade de Santa Maria, alguns
apocrifos falaram de um casamento
anterior de José e apresentaram-no
em idade avancada. Esta
apresentacdo influenciou fortemente
a arte (cf. G.M. BERTRAND, em
Joseph (saint). I1. Patristique et haut
moyen age, Dictionnaire de



Spiritualité, VIII, cit., 1302-1303). Para
0 "realismo" e a simplicidade de S.
Josemaria, a imaginacao desses
apocrifos € inaceitavel. A abordagem
de S. Josemaria é muito semelhante a
de S. Jeronimo no Adv. Helvidium, 19
(PL 23, 203): é necessario respeitar os
dados oferecidos pelo Novo
Testamento sobriamente.

[22] S. JOSEMARIA, Notas da sua
oragdo pessoal perante a Virgem de
Guadalupe, 21-V-1970, citado em J.
ECHEVARRIA, Carta, 1-XII-1996 (AGP,
biblioteca, P17, vol. 4, pp. 230-231).

[23] Da familia de José, p. 134.
[24] Ib. p.138
[25] A escola de José, p. 80

[26] Depois de citar Mt 1, 20, diz P.
GRELOT: «O convite para ndo temer
ocorre num relato devocacao: José, o
justo, recebe de Deus um
chamamento adaptado a sua justica



(...) Ao tomar consigo a mae do
menino e converter-se em seu
marido, José converte-se a0 mesmo
tempo em responsavel pela mae e
pelo filho diante de Deus e diante dos
homens; é o seu papel especial no
plano da salvacao. A sua paternidade
real esta marcada pelo facto de que
ele dard o nome ao menino; esta sera
desde entdo "a palavra de
reconhecimento” do pai ao filho "(P.
GRELOT, Joseph (Saint). I. Ecriture,
Dictionnaire de Spiritualité, VIII, cit.,
1297-1298).

[27] Aqui esta outra expressao feliz:
«(...) mas José, seu marido, sendo, por
assim dizer, justo e ndo querendo
difama-la ... Ndo, ndo podia em
consciéncia. Sofre. Sabe que a sua
esposa é imaculada, que é uma alma
sem mancha, e ndo entende o
prodigio que atuou nela. Por isso
voluit occulte dimittere eam (Mt 1:19),
deliberou deixa-la secretamente.
Hesita, ndo sabe o que fazer, mas



resolve da maneira mais pura” (S.
José, nosso Pai e Senhor, pag. 101).

[28] Na oficina de José, n. 42.

[29] S. JOAO CRISOSTOMO, in Mat.,
Hom. 4, 6: BAC 141, 70. Cf. A Escola de
José, pp. 80-81.

[30] Cf. Na oficina de José, n. 55
[31] A Escola de José, p. 81

[32] Na oficina de José, n. 54
[33] Ib., n. 55

[34] ID.

[35] Ib., n. 56

[36] Homilia Na epifania do Senhor, 6-
[-1956, em Cristo que passa, n. 38

[37] «O felicem virum, beatum
Ioseph, cui datum est, Deum, quem
multi reges voluerunt videre et non
viderunt, audire et non audierunt;



non solum videre et audire, sed
portare, deosculari, vestire et
custodire!».

[38] S. JOSEMARIA ESCRIVA, Na
oficina de José, Cristo que passa, n. 39

[39] Ib., n. 45

[40] S. JOSEMARIA ESCRIVA, Notas de
uma meditacdo, Roma, 19-I11-1968.

[41] CONCILIO VATICANO II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 34.

[42] Da familia de José, p. 137.

[43] D. Alvaro del Portillo refere-se a
S. Josemaria como nosso Padre, pois
0 Opus Dei é uma familia de carater
sobrenatural.

[44] ALVARO DEL PORTILLO,
Entrevista sobre o Fundador do Opus
Dei, Rialp, Madrid 1993, p. 161




pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/s-jose-na-vida-
e-ensinamentos-de-s-josemaria/
(22/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/s-jose-na-vida-e-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-jose-na-vida-e-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-jose-na-vida-e-ensinamentos-de-s-josemaria/

	São José na vida cristã e nos ensinamentos de São Josemaria

