
opusdei.org

São José na vida
cristã e nos
ensinamentos de São
Josemaria

Estudo no número 59 da Revista
Romana, sobre a devoção de
São Josemaria a São José. O
autor é Lucas F. Mateo-Seco.

16/03/2015

A devoção a São José esteve
profundamente enraizada na alma
de São Josemaria desde tenra idade.
Recordando que em 1934 tinha
confiado ao santo Patriarca os



esforços para conseguir que se lhe
concedesse o primeiro sacrário,
comentava em 1971: No fundo da
minha alma, já tinha esta devoção a
São José, que vos inculquei[2]. Esta
devoção está presente, sólida e clara,
nos escritos de 1933 – embora São
Josemaria a tenha vivido desde
tempos atrás, como se pode ver no
Santo Rosário, de 1931 – e permanece
viva e fervorosa até ao final da sua
vida, experimentando um
crescimento notável nos últimos
anos[3].

Sumário:

1. Introdução

2. Uma forte tradição anterior

3. A figura de São José nos
ensinamentos de São Josemaria



3.1. O amor entre São José e a Virgem
Maria

3.2. A paternidade de José

3.3. São José, mestre da vida interior
no trabalho

1. Introdução

Nos três pontos que dedica em 
Caminho à devoção a São José,
aparecem já algumas das razões
teológicas nas quais fundamenta essa
devoção. No número 559, escreve:
«São José, Pai de Cristo, é também teu
Pai e teu Senhor. – Recorre a Ele»[4]. A
força com que chama aqui a São José,
«Pai de Cristo», é significativa. Mais
tarde, numa homilia de 19 de março
de 1963, dedicada inteiramente a São
José[5], explicitará o significado em
que fala desta paternidade, seguindo
a bem conhecida consideração de



Santo Agostinho no Sermão 51, 20:
«O Senhor não nasceu do germe de
José. No entanto, à piedade e
caridade de José, nasceu um filho da
Virgem Maria, que era o Filho de
Deus»[6]. Para São Josemaria, a
paternidade de São José sobre Jesus
não é uma paternidade segundo a
carne, mas é uma paternidade real e
única, que brota do seu verdadeiro
casamento com Santa Maria e da sua
missão muito especial, e é por isso
que também a Igreja e cada um dos
cristãos o invocam como «Pai e
Senhor».

Na mesma homilia que acabamos de
mencionar, São Josemaria diz:
«desde há muitos anos, me agrada
invocá-lo com um título carinhoso:
Nosso Pai e Senhor»[7]. E explica: «São
José é realmente Pai e Senhor,
protegendo e acompanhando no seu
caminho terreno aqueles que o
veneram, como protegeu e
acompanhou Jesus enquanto crescia



e se fazia homem»[8]. Na edição
histórico-crítica do Caminho, Pedro
Rodríguez observa que São
Josemaria pôde tomar a expressão 
Pai e Senhor de Santa Teresa de Jesus,
que tanto influenciou a devoção a
São José não apenas no Carmelo, mas
em toda a Igreja[9].

No Caminho, as consequências desta
“paternidade” concentram-se nos
ensinamentos de São José sobre a
“vida interior”. Diz o n. 560: «O nosso
Pai e Senhor São José é Mestre da
vida interior. – Põe-te sob o seu
patrocínio e sentirás a eficácia do seu
poder». E o n. 561: «De São José diz
Santa Teresa, no livro da sua vida:
“Quem não achar Mestre que Ihe
ensine a orar, tome este glorioso
Santo por mestre, e não errará no
caminho”. – O conselho vem de uma
alma experimentada. Segue-o». A
razão apontada por São Josemaria
para apoiar estes dois conselhos é o
tratamento íntimo e contínuo que



São José manteve com Jesus e Maria
ao longo de toda a sua vida.

Os três números citados de Caminho
colocam o pensamento de São
Josemaria sobre São José em duas
coordenadas essenciais: a verdade da
sua paternidade sobre Jesus e a
influência do santo Patriarca na
história da salvação. Estes números
já testemunham desde as suas
primeiras manifestações um
pensamento josefológico maduro e
uma firme convicção teológica.
Assim se vê na simples firmeza com
que chama a São José “pai” de Jesus
sem nenhuma hesitação[10].

2. Uma forte tradição anterior

Com a sobriedade no dizer e com a
precisão de linguagem que o
caracteriza, São Josemaria sabe-se
inserido numa sólida tradição
eclesial de teologia e devoção ao
santo Patriarca. O seu pensamento
sobre São José é rico, sólido e



constante, e nele emergem,
juntamente com a iniciativa própria
de uma delicada piedade movida
pelo Espírito Santo, uma magnífica
informação das questões teológicas
sobre São José e a consciência de
estar a pisar terreno seguro[11].

Como é bem sabido, em 1870, Pio IX,
pelo decreto Quemadmodum Deus
(08/12/1870), declarou São José
padroeiro da Igreja Universal e, em
15 de agosto de 1889, Leão XIII
publicou a sua encíclica Quamquam
pluries dedicada ao santo patriarca.
Nesta encíclica, de grande vigor de
pensamento, recolhem-se as linhas
fundamentais da teologia de São José
precisamente acrescentando as
razões pelas quais deve ser
considerado patrono da Igreja
Universal.

A primeira razão que o Papa
menciona é que São José é o esposo
de Santa Maria e, em consequência, é



pai de Jesus, que é um bem – bonum
prolis– deste matrimónio. No texto
do pontífice, a verdade do
matrimónio entre Santa Maria e São
José está fora de toda a dúvida e leva
diretamente à verdade da
paternidade de São José sobre Jesus.
Ambas as realidades – casamento e
paternidade – constituem dois
aspetos essenciais da vocação divina
de São José: ele foi chamado para
realizar essas duas tarefas queridas
em si mesmas por Deus, no seu
próprio valor. Nesta vocação,
encontram a sua razão de ser as
outras graças recebidas por São José;
nela se encontra, então, a razão
última da «sua dignidade, da sua
santidade e da sua glória»[12].

Na abordagem de Leão XIII, o
casamento de São José com a Virgem
é a razão última de tudo o que
acompanha a figura de São José,
porque a verdade e perfeição desse
casamento “requerem” a



participação nos seus bens e,
especificamente, no bem da prole,
embora a prole tenha sido gerada
virginalmente. O papa chama a esse
casamento «o mais alto consórcio e
amizade ao que a comunidade de
bens está unida» e diz que São José
foi dado à Virgem não apenas como
«companheiro de vida, testemunha
de virgindade e tutor da
honestidade», mas também como
participante da sua «excelsa
grandeza». Ele é, então, «custódio
legítimo e natural da Sagrada
Família»[13].

Leão XIII segue nisto uma linha de
pensamento, já expressa por Santo
Ambrósio e Santo Agostinho, que
encontra uma das suas formulações
mais perfeitas em São Tomás de
Aquino: entre Santa Maria e São José,
houve um verdadeiro e perfeito
casamento. Dada a perpétua
virgindade de Santa Maria, alguns
escritores antigos encontraram



alguma dificuldade em considerar
essa união como um verdadeiro
casamento[14]. Essas hesitações foram
dissipadas em favor da autenticidade
do casamento, entre outras causas,
pela tomada de posição determinada
de Santo Ambrósio[15] e de Santo
Agostinho[16]. Isso não impede que
autores tão importantes como São
Bernardo (+1153) sejam muito
cautelosos com a afirmação do
casamento entre São José e Santa
Maria, ou não o tenham valorizado
como elemento fundamental na
teologia josefina[17]. A posição de São
Tomás de Aquino (+1274) não oferece
dúvidas: a união entre José e Maria
era um casamento verdadeiro e
perfeito, porque nela ocorria a união
esponsal entre os seus espíritos[18].

Não se deve esquecer que considerar
a união entre José e Maria como
verdadeiro casamento está de acordo
com a linguagem do Novo
Testamento, que não hesita em



chamar a Santa Maria “mulher” de
José: nem existem ambiguidades em
torno da virgindade de Santa Maria,
mesmo naqueles lugares onde se lhe
chama esposa de José (cf. por ex., Mt
1, 16-25), e não há dúvida em chamar
José de pai de Jesus, nem em mostrar
que ele atua como tal (cf. por ex., Lc
2, 21-49).

3. A figura de São José nos
ensinamentos de São Josemaria

Desde os primeiros escritos, São
Josemaria descreve a figura de São
José como um jovem, talvez um
pouco mais velho que Santa Maria,
mas na plenitude da força e da vida:
O Santo Patriarca não era um
homem velho, mas um homem
jovem, forte, rijo, grande amante da
lealdade, com fortaleza. A Sagrada
Escritura define-o com uma só
palavra: justo (cf. Mt 1, 20-21). José
era um homem justo, um homem
cheio de todas as virtudes, como



convinha ao que havia de ser o
protetor de Deus na terra[19].

Na base desta descrição está a
convicção de que Deus, ao dar a
vocação, concede as graças
convenientes a quem as recebe e
que, portanto, adornou São José com
os dons da natureza e da graça que o
fizeram um digno esposo de Santa
Maria e chefe da Sagrada Família;
também está claro que, de modo
análogo à Virgem Santíssima, o papel
de São José não é algo acidental, mas
uma parte essencial do plano divino
da salvação.

Na pregação de São Josemaria, o
sublinhado na juventude de São José
apoia-se, além disso, em três razões
fundamentais: no senso comum ao
ler as Sagradas Escrituras (em todo o
momento, se apresentam os seus
desposórios como um desposório
normal, e o casamento de uma jovem
mulher com um homem velho não



teria sido tão normal), na
consideração da comunhão de
espíritos própria do casamento (do
amor existente entre eles) e, acima
de tudo, na convicção de que a santa
pureza não é questão de idade, mas
nasce do amor: «Não estou de acordo
com a forma clássica de representar
São José como um homem velho,
apesar da boa intenção de se
destacar a perpétua virgindade de
Maria. Eu imagino-o jovem, forte,
talvez com alguns anos mais do que a
Virgem, mas na pujança da vida e
das forças humanas. Para viver a
virtude da castidade não é preciso
ser-se velho ou carecer de vigor. A
castidade nasce do amor; a força e a
alegria da juventude não constituem
obstáculo para um amor limpo.
Jovem era o coração e o corpo de São
José quando contraiu matrimónio
com Maria, quando conheceu o
mistério da sua Maternidade Divina,
quando vivei junto d'Ela respeitando
a integridade que Deus lhe queria



oferecer ao mundo como mais um
sinal da sua vinda às criaturas»[20].
Para São Josemaria, é “inaceitável”
apresentar São José como um
homem idoso, a fim de silenciar os
que pensavam mal[21]. Também seria
inaceitável não apenas duvidar da
verdade do seu casamento com Santa
Maria, mas também não levar em
consideração o amor entre eles.

3.1. O amor entre São José e a
Virgem Maria

D. Javier Echevarría aporta um
valiosíssimo testemunho sobre o
modo com que São Josemaria
contemplava as relações entre Maria
e José, ao recolher as suas palavras
diante da Virgem de Guadalupe:
«Uma família composta por um
homem jovem, reto, trabalhador,
rijo; e uma mulher, quase uma
menina que, com o seu noivado cheio
de amor puro, encontra nas suas
vidas o fruto do amor de Deus pelos



homens. Ela passa pela humildade de
não dizer nada: que lição para todos,
que estamos sempre dispostos a
cantar as nossas façanhas! Ele move-
se com a delicadeza de um homem
reto – o momento seria muito difícil
quando soube que a sua esposa,
santa, estava grávida! – e, como não
deseja manchar a reputação dessa
criatura, fica em silêncio enquanto
pensa em como resolver o problema
até que chega a luz de Deus, que
indubitavelmente pediria desde o
primeiro momento, e adapta-se sem
hesitar aos planos do Céu»[22].

A autenticidade do casamento
implica a existência de amor
conjugal, de entusiasmo pela vida em
comum, de compromisso, e o lógico é
pensar que essas características
estavam muito presentes no
casamento entre José e Maria. Deus
acrescentou a esse amor o fruto de
Santa Maria: o Filho Eterno feito



homem, que quis nascer numa
família humana.

Como dissemos, São Josemaria
assume que o casamento entre São
José e a Virgem é um casamento
verdadeiro. Parte daqui como de um
dado seguro, e entra pela
consideração do amor entre os dois
cônjuges: «São José devia ser jovem
quando se casou com a Santíssima
Virgem, uma mulher que acabara de
sair da adolescência. Sendo jovem,
era puro, limpo, muito casto. E era-o
precisamente pelo amor. Somente
enchendo o coração de amor,
podemos ter a certeza de que não
ficará aborrecido ou se desviará, mas
permanecerá fiel ao amor puríssimo
de Deus»[23].

Para São Josemaria, o amor é a chave
em toda a vida humana, e também é
a chave na vida de José: nele está a
razão da sua fortaleza, da sua
fidelidade, da sua castidade. Um



pouco mais adiante, acrescenta:
«Imaginais São José, que amava tanto
a Santíssima Virgem e conhecia a sua
integridade sem mancha? Quanto
sofreria vendo que esperava um
filho! Somente a revelação de Deus
nosso Senhor, através de um anjo, o
tranquilizou. Tinha procurado uma
solução prudente: não desonrá-la, ir-
se embora sem dizer nada. Mas que
dor!, porque a amava com toda a sua
alma. Imaginais a sua alegria,
quando soube que o fruto daquele
ventre era obra do Espírito
Santo?»[24].

Embora não se detenha no motivo da
perturbação de José, São Josemaria
insinua que consiste em “não ver”,
não no facto de que ele duvidasse da
virtude da sua esposa. Não sabe o
que fazer: «José era um homem justo,
um homem cheio de todas as
virtudes, como convinha ao que
havia de ser o protetor de Deus na
terra. A princípio, ele fica perturbado



quando descobre que a sua esposa
imaculada está grávida. Adverte o
dedo de Deus naqueles factos, mas
não sabe como comportar-se. E na
sua honestidade, para não a difamar,
planeia despedi-la secretamente»[25].

A dor de José aponta para o facto de
ter que deixar a sua esposa. São
Josemaria segue sobriamente os
dados oferecidos pelo Novo
Testamento, lendo-os com fé e bom
senso: segundo os textos, a
perturbação de São José é clara; essa
perturbação é devida a uma
ignorância que será esclarecida com
a mensagem do anjo; o amor e o
conhecimento de José sobre Maria
levam-no a pensar que naquele
acontecimento, que não entende,
está o dedo de Deus. São Josemaria
sugere aqui o que muitos exegetas
pensaram: que a dúvida de José
versa, não sobre a honestidade de
Santa Maria, mas sobre como ele se



deve comportar pensando que há
algo divino pelo meio[26].

E sempre o amor pelo meio, porque
São Josemaria não duvida que
houvesse autêntico amor conjugal
entre eles[27]. Além disso, a castidade
de José é protegida por esse amor,
que se baseia na fé: «a Sua fé funde-
se com o Amor: com o amor de Deus
que estava cumprindo as promessas
feitas a Abraão, Jacob, Moisés; com o
carinho de um marido por Maria, e
com o carinho de um pai por Jesus.
Fé e amor, na esperança da grande
missão que Deus, servindo-se
também dele – um carpinteiro da
Galileia – estava a começar no
mundo: a redenção dos homens»[28].

Isso significa que, no meio do claro-
escuro da fé, São José também sente
um pouco da grandeza da sua
missão.

3.2 A paternidade de José



Em São Josemaria, não há hesitação
em como expressar a paternidade de
São José. Desde os primeiros escritos
até ao fim, designa-o de Pai de Jesus
sem mais matizes. Pode-se dizer que
o seu pensamento sobre a teologia de
São José se enquadra nas
coordenadas de dois Padres: São João
Crisóstomo e Santo Agostinho. De São
João Crisóstomo, cita um texto que
coloca na boca de Deus estas
palavras: «Não penses que, por ser a
conceção de Cristo obra do Espírito
Santo, és alheio ao serviço desta
economia divina. Porque, se é
verdade que não participas da
geração e a Virgem permanece
intacta; no entanto, tudo o que diz
relação com a paternidade sem
comprometer a dignidade da
virgindade, tudo isso te entrego a ti,
tal como impor um nome ao filho» 
[29]. De Santo Agostinho, São
Josemaria cita, como foi visto, o 
Sermão 51[30].



O exercício da paternidade sobre
Jesus constitui parte essencial de
uma “missão” que preenche toda a
vida de José: «Tem uma missão
divina: vive com a alma entregue,
dedica-se inteiramente às coisas de
Jesus Cristo, santificando a vida
comum»[31]. Aqui está uma das
principais atrações que o Santo
Patriarca exerce sobre São
Josemaria: a sua total dedicação a
Jesus Cristo «santificando a vida
corrente», isto é, no exercício dos
deveres próprios do seu ofício e
como um bom pai de uma família
judia da sua época.

São Josemaria oferece em Cristo que
passa uma longa descrição da
relação paterno-filial que ocorre
entre São José e nosso Senhor. É uma
página bonita, sóbria e piedosa, onde
é dada atenção aos pormenores:
«Para São José, a vida de Jesus foi
uma contínua descoberta da sua
vocação. Recordámos acima aqueles



primeiros anos cheios de
circunstâncias aparentemente
contraditórias: glorificação e fuga,
majestade dos magos e pobreza da
gruta, canto dos Anjos e silêncio dos
homens. Quando chega o momento
de apresentar o Menino no Templo,
José, que leva a modesta oferenda de
um par de rolas, vê como Simeão e
Ana proclamam que Jesus é o
Messias. Seu pai e sua mãe ouviram
com admiração, diz São Lucas. Mais
tarde, quando o Menino fica no
templo sem que Maria e José o
saibam, ao encontrá-l'O de novo
depois de O procurarem três dias, o
mesmo evangelista narra que se
maravilharam. José surpreende-se,
José admira-se. Deus vai-lhe
revelando os seus desígnios e ele
esforça-se por compreendê-los. Como
toda a alma que quer seguir de perto
Jesus, descobre logo que não é
possível andar com passo ronceiro,
que não pode viver da rotina. Porque
Deus não se conforma com a



estabilidade num nível conseguido,
com o descanso no que já se tem.
Deus exige continuamente mais e os
seus caminhos não são os nossos
caminhos humanos. São José, como
nenhum outro homem antes ou
depois dele, aprendeu de Jesus a
estar atento para conhecer as
maravilhas de Deus, a ter a alma e o
coração abertos»[32].

Aqui está a vida interior de São José
descrita como uma verdadeira
peregrinação na fé, em certo sentido,
muito semelhante à de Santa Maria.
Ambos, Maria e José vão descobrindo
a vontade de Deus pouco a pouco e
estão tornando realidade a sua
primeira entrega numa fidelidade
com a qual se confortam
mutuamente. Ao mesmo tempo, no
exercício da sua paternidade, José
transmite a Jesus o seu ofício como
artesão, a sua maneira de trabalhar,
mesmo em muitas coisas a sua visão
do mundo: «Mas, se José aprendeu de



Jesus a viver de um modo divino,
atrever-me-ia a dizer que, no aspeto
humano, ensinou muitas coisas ao
Filho de Deus. (…) José amou Jesus
como um pai ama o seu filho, tratou-
o dando-lhe tudo que de melhor
tinha. José, cuidando daquele
Menino como lhe tinha sido
ordenado, fez de Jesus um artesão:
transmitiu-lhe o seu ofício. Por isso,
os vizinhos de Nazaré falavam de
Jesus chamando-lhe indistintamente
“faber” e “fabri filius” (Mc 6, 3; Mt 13,
55): artesão e filho do artesão. Jesus
trabalhou na oficina de José e junto
de José. Como seria José, como teria
atuado nele a graça, para ser capaz
de levar a cabo a tarefa de
desenvolver no aspeto humano o
Filho de Deus? Por isso, Jesus devia
parecer-se com José no modo de
trabalhar, nos traços do seu carácter,
na maneira de falar. No realismo de
Jesus, no seu espírito de observação,
no seu modo de se sentar à mesa e de
partir o pão, no seu gosto por falar



dum modo concreto tomando como
exemplo as coisas da vida corrente,
reflete-se o que foi a infância e a
juventude de Jesus e, portanto, a sua
convivência com José»[33].

Aqui está o paradoxo, e São
Josemaria está bem ciente disso:
Aquele que é a Sabedoria “aprende”
de um homem as coisas mais
elementares, como o ofício de
carpinteiro. A “sublimidade do
mistério” da Encarnação e a verdade
da paternidade de José manifestam-
se neste paradoxo. Com a Sua Mãe, o
Senhor aprendeu a falar e a andar;
no lar governado por São José,
aprendeu lições de laboriosidade e
de honestidade. O amor mútuo fez
com que José e Jesus se parecessem
em muitas coisas: «Não é possível
desconhecer a sublimidade do
mistério. Esse Jesus que é homem,
que fala com o sotaque de uma
determinada região de Israel, que se
parece com um artesão chamado



José, esse é o Filho de Deus. E quem
pode ensinar alguma coisa a Deus?
Mas é realmente homem e vive
normalmente: primeiro como
menino; depois, como rapaz que
ajuda na oficina de José; finalmente
como homem maduro, na plenitude
da idade. “Jesus crescia em
sabedoria, em idade e em graça
diante de Deus e dos homens” (Lc 2,
52)»[34].

3.3. São José, mestre da vida
interior no trabalho

São José sabia ensinar a Jesus as
lições com as quais todo o bom pai
israelita sabia educar o seu filho:
lições de vida e sacrifício limpos, de
virtudes humanas e de trabalho
oferecido a Deus e bem acabado;
lições de vida sóbria, justa e honesta.
São José também nos ensinará que
formamos um mesmo Corpo com
Cristo. «José foi, no aspeto humano,
mestre de Jesus; conviveu com Ele



diariamente, com carinho delicado, e
cuidou dele com abnegação alegre.
Não será esta uma boa razão para
considerarmos este varão justo, este
Santo Patriarca, no qual culmina a Fé
da Antiga Aliança, Mestre de vida
interior? A vida interior não é outra
coisa senão o convívio assíduo e
íntimo com Cristo, para nos
identificarmos com Ele. E José saberá
dizer-nos muitas coisas sobre Jesus.
Por isso, não deixeis nunca de
conviver com ele; ite ad Joseph, como
diz a tradição cristã com uma frase
tomada do Antigo Testamento (Gn 41,
55)»[35].

Duas características da vida de São
José atraem poderosamente o
carinho de São Josemaria: a sua vida
de contemplação e a sua vida de
trabalho. É lógico, uma vez que
ambas as características são
essenciais no espírito do Opus Dei.
Na festa da Epifania de 1956, dizia:
«E o nosso pensamento vai também



para esse homem justo, Nosso Pai e
Senhor, São José, que, como
habitualmente, passa despercebido
na cena da Epifania. Pressinto-o
recolhido em contemplação,
protegendo com amor o Filho de
Deus, que, ao fazer-se homem, foi
confiado à sua atenção paternal. Com
a maravilhosa delicadeza de quem
não vive para si, o Santo Patriarca
entrega-se com um espírito de
sacrifício tão silencioso como eficaz.
Falámos hoje da vida de oração e do
afã de apostolado. Queremos
porventura melhor mestre nesta
matéria do que São José? Se quereis
que vos dê um conselho, dir-vos-ei –
com palavras que venho a repetir
incansavelmente desde há muitos
anos: “Ite ad Joseph” (Gn 41, 55),
recorrei a São José; ele vos mostrará
caminhos concretos e meios
humanos e divinos para chegar a
Jesus. E em breve ousareis, tal como
ele, segurar nos braços, beijar, vestir



e cuidar deste Menino Deus que
nasceu para nós»[36].

A citação interna é retirada da
oração a São José, preparatória para
a Santa Missa contida no missal
romano[37]. Esta oração dá como
exemplo a contemplação de São José
na proximidade de Jesus, que, na sua
simplicidade, é um bom exemplo da
proximidade com a qual o cristão
deve contemplar a vida de Jesus.

São Josemaria enamora-se da vida de
trabalho de José e considera-o mestre
da vida interior nessa vida de
trabalho intenso e humilde «porque
nos ensina a conhecer Jesus, a
conviver com Ele, a tomar
consciência de que fazemos parte da
família de Deus. E São José dá-nos
essas lições sendo, como foi, um
homem corrente, um pai de família,
um trabalhador que ganhava a vida
com o esforço das suas mãos. Este
facto possui também, para nós, um



significado que é motivo de reflexão
e de alegria»[38]. A figura de São José
também fala da universalidade do
chamamento ao apostolado: ele
soube converter o trabalho em
ocasião para “tornar Jesus
conhecido”.

Grande parte da homilia “Na oficina
de José” é dedicada a esse tópico: o
espírito do Opus Dei «apoia-se, como
em seu gonzo, no trabalho ordinário,
no trabalho profissional exercido no
meio do mundo. A vocação divina
dá-nos uma missão, convida-nos a
participar na tarefa única da Igreja,
para sermos assim testemunho de
Cristo perante os nossos iguais, os
homens, e para levarmos todas as
coisas a Deus»[39].

A figura de São José destaca-se como
a daquele que conseguiu dar ao
trabalho a sua própria dimensão na
história da salvação.



É aqui, no oferecimento a Deus do
próprio trabalho, que o cristão
exerce o sacerdócio que recebeu no
batismo. Comentando a oração a São
José que acabamos de mencionar,
diz: «Deus qui dedisti nobis regale
sacerdotium… Para todos os cristãos,
o sacerdócio é real (…): todos temos
uma alma sacerdotal. Praesta,
quaesumus ut, sicut beatus Ioseph
unigenitum Filium tuum, natural de
Maria Virgine, (...) suis manibus
reverenter trate meruit et portare, (...)
ita facias cum cordis munditia...
Assim, assim Ele quer que sejamos:
limpos de coração. Et operis
innocentia – a inocência das obras é a
retidão de intenção – tuis sanctis
altaribus deservire. Servi-l'O não
apenas no altar, mas em todo o
mundo, que é um altar para nós.
Todas as obras dos homens são feitas
como num altar, e cada um de vós,
nessa união de almas contemplativas
que é o vosso dia, diz de alguma
maneira a sua missa, que dura vinte



e quatro horas, aguardando a
próxima missa, que durará outras 24
horas, e assim por diante até o fim da
nossa vida»[40].

É próprio do sacerdote santificar. A
santificação do trabalho ocorre como
um exercício do sacerdócio dos fiéis.
«Pois todos os seus trabalhos, orações
e empreendimentos apostólicos, a
vida conjugal e familiar, o trabalho
de cada dia, o descanso do espírito e
do corpo, se forem feitos no Espírito,
e as próprias incomodidades da vida,
suportadas com paciência, se tornam
em outros tantos sacrifícios
espirituais, agradáveis a Deus por
Jesus Cristo (cf. 1Pd. 2, 5); sacrifícios
estes que são piedosamente
oferecidos ao Pai, juntamente com a
oblação do corpo do Senhor, na
celebração da Eucaristia»[41].

Entre os gestos de devoção a São José,
destaca-se aquele em que São
Josemaria também se insere numa



rica tradição anterior: a comparação
do Santo Patriarca com José, filho de
Jacob, que prodigalizou pão aos
habitantes do Egito e aos filhos de
Israel. Essa comparação é reforçada
por um facto que atinge
profundamente o coração: porque
“procurar pão” é característico do pai
da família – somos da família de São
José – e porque o pão mencionado é a
Santa Eucaristia. Os textos mais
vibrantes sobre este assunto
encontram-se na evocação dos
acontecimentos que envolvem a
obtenção da licença para reservar o
Senhor na primeira residência
estudantil.

Eis como lembra este acontecimento:
«Em 1934, se não me engano,
iniciamos a primeira residência
estudantil. (...) Precisávamos de ter o
Senhor connosco, no tabernáculo.
Agora é fácil, mas pôr um sacrário foi
um empreendimento muito difícil
(...) comecei a pedir a São José que



nos desse o primeiro sacrário, e o
mesmo faziam os meus filhos que
estavam por lá na época. Enquanto
pedíamos por este assunto, tentei
encontrar os objetos necessários:
ornamentos, tabernáculo... Não
tínhamos dinheiro. Quando reunia
cinco duros, que eram então uma
quantia discreta, gastavam-se noutra
necessidade mais urgente. Consegui
que umas freiras, a quem amo muito,
me dessem um sacrário; consegui os
ornamentos noutro lugar e,
finalmente, o bom bispo de Madrid
concedeu-nos a autorização para ter
o Santíssimo Sacramento connosco.
Então, como forma de
agradecimento, fiz pôr uma corrente
na chave do sacrário, com uma
medalhita de São José, na qual, por
trás, está escrito: ite ad Ioseph!
Portanto, São José é verdadeiramente
nosso Pai e Senhor, porque nos deu o
pão – o pão eucarístico – como um
bom pai de família. Não disse antes
que pertencemos à sua família?»[42].



São José, dador de pão para a
Sagrada Família, também é dador de
pão para a Igreja. Do céu, continua a
exercer a sua paternidade sobre
aqueles que formam um mesmo
Corpo Místico em Cristo. Ao longo
dos anos, essa consideração foi-se
tornando cada vez mais viva,
gradualmente enraizando-se na alma
de São Josemaria. O Beato Álvaro del
Portillo, refere esta recordação da
viagem por alguns países da América
do Sul em 1974: «Durante essa
viagem, o nosso Fundador começou a
falar da presença misteriosa –
“inefável”, dizia – de Maria e José
junto aos sacrários do mundo inteiro.
Argumentava da seguinte maneira:
se a Santíssima Virgem nunca se
separou do Seu Filho, é lógico que
continue ao Seu lado também
quando o Senhor decide ficar nesta
“prisão de amor” que é o
tabernáculo: para adorá-l'O, amá-l'O,
rezar por nós. E aplicava a São José a
mesma ideia: esteve sempre com



Jesus e com a sua esposa. Teve a
sorte de morrer acompanhado por
Eles, que morte tão maravilhosa! (...)
Em resumo, o nosso Padre[43] metia
São José em tudo»[44].

Concluindo, a piedade de São
Josemaria em relação a São José e a
sua visão teológica da figura e missão
do Santo Patriarca baseiam-se na sua
meditação da Sagrada Escritura – na
sua leitura cristã da Bíblia – nos
santos Padres, especialmente São
João Crisóstomo e Santo Agostinho, e
no que constituem as linhas de força
da teologia de São José no magistério
pontifício anterior, especialmente no
de Leão XIII. A teologia mariana
tende a centrar-se na verdadeira
maternidade de Santa Maria (a sua
maternidade sobre Cristo e sobre
todos os homens); assim acontece de
modo análogo com a teologia de São
José, como a encontramos nos
ensinamentos de São Josemaria: toda
ela se baseia em três eixos



fundamentais: a verdade do seu
casamento com Santa Maria, a
verdade da sua paternidade sobre
Jesus, a sua missão como custódio da
Sagrada Família primeiro e depois da
Igreja. Dentro destas coordenadas, o
leitor atento encontra como um
avanço amoroso na “descoberta” de
pequenos pormenores, aplicações e
matizes que duraram até ao fim da
sua vida, como destacado, por
exemplo, no depoimento do
Venerável Servo de Deus Álvaro del
Portillo que se acaba de mencionar.

Artigo publicado originalmente em
Romana (julho-dezembro 2014)

[1] Artigo póstumo.

[2] São Josemaria, Da família de José,
notas da pregação, 19/03/1971 (AGP,
biblioteca, P09, p. 136).

https://es.romana.org/59/estudio/san-jose-en-la-vida-cristiana-y-en-las-ensenanzas/
https://es.romana.org/59/estudio/san-jose-en-la-vida-cristiana-y-en-las-ensenanzas/
https://es.romana.org/59/estudio/san-jose-en-la-vida-cristiana-y-en-las-ensenanzas/
https://es.romana.org/59/estudio/san-jose-en-la-vida-cristiana-y-en-las-ensenanzas/


[3] cf. Andrés Vázquer de Prada, O
Fundador do Opus Dei, vol. III, Verbo,
Lisboa, 2003. Sobre a presença de
São José nos ensinamentos de São
Josemaria, cf. entre outros, os
seguintes trabalhos: L.M. de la
Herrán, A devoção a São José na vida
e nos ensinamentos de Mons. Escrivá
de Balaguer, fundador do Opus Dei
(1902-1975), Estudios josefinos, 34
(1980), p. 147-189; I. Soler, São José,
nos escritos e na vida de São
Josemaria. Para uma teologia da vida
quotidiana, Estudios josefinos, 59
(2005), p. 259-284. Ver também J. B.
Freire Pérez, Para Amar mais São
José, Promesa, São José da Costa Rica,
2007, p. 55-61; M. Ibarra Benlloch, A
Capela da Sagrada Família, Scripta de
Maria, II/4 (2007), p. 351-364; J.
Ferrer, São José, nosso Pai e Senhor,
Arca da Aliança, Madrid 2007.

[4] São Josemaria, Caminho, n. 559.



[5] cf. São Josemaria, homilia Na
oficina de José, em Cristo que passa,
n. 39-56. De agora em diante, Na
oficina de José.

[6] Santo Agostinho, Sermo 51, 20: PL
38, 351; BAC 95, p. 40. Cf. Na oficina
de José, n. 55.

[7] Na oficina de José, n. 39.

[8] Ibid.

[9] Eis as palavras de Santa Teresa:
«Começo em nome do Senhor,
pedindo ajuda à Sua gloriosa Mãe,
cujo hábito tenho, embora indigna
dele, e ao meu glorioso pai e senhor
São José, em cuja casa estou» (Santa
Teresa, Fundações, prólogo, 5; BAC
212, 8ª ed., P. 675). Cf. Caminho. 
Edição crítico-histórica preparada por
Pedro Rodríguez, Rialp, Madrid 2002,
p. 689, esp. nt. 29.

[10] Sobre as várias qualificações que
a paternidade de São José recebeu ao



longo dos séculos – pai legal,
putativo, nutritivo, adotivo etc. –, cf.
B. Llamera, Teologia de San José, BAC,
Madrid 1953, p. 73-114. Llamera
oferece duas conclusões muito
orientadoras: «As denominações pai
legal, putativo, nutritivo, adotivo,
virginal e vigário do Pai celestial
expressam apenas aspetos parciais e
incompletos da paternidade de São
José» (p. 94). E a seguinte conclusão,
que explica por que todas essas
“paternidades” lhe parecem
incompletas: «A paternidade de São
José é nova, única e singular, de uma
ordem superior à paternidade
humana natural e adotiva» (p. 102).
Seguindo Santo Agostinho, pode-se
dizer que a paternidade de São José
sobre Jesus é única, singular e de
ordem superior, como é único,
singular e superior o seu casamento
com Santa Maria.

[11] Além das numerosas alusões a
São José que São Josemaria faz ao



longo de toda a sua vida, há quatro
extensos textos dedicados a São José
com os quais é fácil esboçar uma
teologia quase completa do Patriarca.
Eis os textos: homilia Na oficina de
José, 19/03/1963, em Cristo que Passa,
Rialp, Madris 1973, n. 39-56; A escola
de José, notas da pregação,
19/03/1958 (AGP, biblioteca, P18, p.
79-88); São José, nosso Pai e Senhor,
notas da pregação, 19/03/1968 (AGP,
biblioteca, P09, p. 93-103); Da família
de José, notas da pregação,
19/03/1971 (AGP, biblioteca, P09, p.
133-141). A partir de agora, os três
últimos serão citados como A escola
de José; São José, nosso Pai e Senhor; e
Da família de José, respetivamente.

[12] Leão XIII, Quamquam pluries
(15/08/1889), n. 3.

[13] «Visto que o casamento é o mais
alto consórcio e amizade – ao qual se
une a comunhão de bens –, segue-se
que se Deus deu a José como esposo



da Virgem, deu-o não apenas como
parceiro de vida, testemunha da
virgindade e guardião da
honestidade, mas também para que
participasse, através do pacto
conjugal, da Sua excelsa
grandeza» (Ibid.).

[14] cf. G. M. Bertrand, Joseph (saint).
II. Patristique et haut moyen âge, 
Dictionnaire de Spiritualité, VIII,
Beauchesne, Paris 1974, 1304.

[15] «Nec te moveat quod frequenter
Scriptura conjugem dicit: non enim
virginitatis ereptio, sed conjugii
testificatio, nuptiarum celebratio
declaratur» (In Lucam, 2, 5: SC 45, p.
74).

[16] Santo Agostinho adverte as
implicações desta situação
providencial no próprio conceito de
casamento, propondo-o como um
modelo para os casamentos
continentes, dizendo: «este
casamento é tanto mais real quanto é



mais casto» (Sermo 51, 10, 13 e 16: PL
38 342, 344-346, 348; BAC 95, 39-40).
As expressões latinas que Santo
Agostinho usa em Sermo 51 são de
grande beleza e clareza: «Quare
pater? Quia tanto firmius pater,
quanto castius pater. (…) Non ergo de
semine Joseph Dominus, quamvis hoc
putaretur: et tamen pietati et charitati
Joseph natus est de Maria virgine
filius, idemque Filius Dei».

[17] cf. São Bernardo, Homilia Super
missus est, II, 15: «Nec vir ergo
matris, nec filii pater exstitit, quamvis
certe ... et necessaria dispensatione
utrumque ad tempus appellatus sit et
putatus» (em Opera, t. 4, ed. J Leclerq
e H. Rochais, Roma 1966, p. 33). O
que ocupa o primeiro plano aqui não
é a verdade do casamento, mas o
facto de São José ter sido chamado
“vir” e “pater” temporalmente, ad
tempus. A tradução castelhana de
Díez Ramos destaca a pouca
importância que o casamento de José



e Maria recebe nesta homilia: «Não
foi, portanto, varão da mãe nem pai
do filho, embora (como já foi dito),
por uma razão necessária de
trabalho e permissão em Deus, foi
chamado e reputado por algum
tempo um e outro» (BAC 110, 203). A
pouca importância dada por São
Bernardo ao casamento entre a
Virgem e São José não o impede de
fazer uma descrição calorosa da
santidade de José, por exemplo,
quando comparado a José, filho de
Jacob: «Lembra-te ao mesmo tempo
daquele grande patriarca vendido
noutro tempo no Egito, e
reconhecerás que este não apenas
tinha o mesmo nome, mas também a
castidade, a inocência e a graça. (...)
Aquele, leal ao seu senhor, não
queria consentir nas más intenções
da sua senhora (cf. Gn 39, 12); este,
reconhecendo como virgem a sua
Senhora, Mãe do seu Senhor,
guardou-a fidelissimamente,



conservando-se ele mesmo em toda a
castidade» (Ibid., 16: BAC 110, 204).

[18] «A forma do casamento consiste
numa certa união indivisível de
almas, pela qual cada cônjuge de
uma maneira indivisível é obrigado a
manter a fidelidade ao outro; o fim
do casamento é gerar e educar os
filhos: o primeiro é alcançado pelo
ato conjugal; o segundo pelas obras
do marido e da esposa com as quais
ajudam a criar os filhos. (...) Quanto
à primeira perfeição, o casamento da
Virgem Mãe de Deus e José era
verdadeiro, porque ambos
consentiram na união conjugal. (...)
Quanto à segunda perfeição, que
ocorre pelo ato matrimonial, se isso
se refere à união carnal pela qual os
filhos nascem, esse casamento não
foi consumado (...), mas esse
casamento também teve o segunda
perfeição no que diz respeito à
educação dos filhos» (São Tomás de
Aquino, S. Th. III, q. 29, a. 2, c).



[19] A escola de José, p. 80. E em
outro lugar, diz: «Das narrações
evangélicas depreende-se a grande
personalidade humana de São José:
em nenhum momento nos aparece
como um homem diminuído ou
assustado perante a vida; pelo
contrário, sabe enfrentar-se com os
problemas, superar as situações
difíceis, assumir com
responsabilidade e iniciativa os
trabalhos que lhe são
encomendados» (Na oficina de José,
n. 40).

[20] Na oficina de José, n. 40. O
mesmo pensamento é encontrado em
Da família de José, p. 134, e em São
José, nosso Pai e Senhor, p. 95-96.

[21] Para “garantir” melhor a
virgindade de Santa Maria, alguns
apócrifos falaram de um casamento
anterior de José e apresentaram-no
em idade avançada. Esta
apresentação influenciou fortemente



a arte (cf. G. M. Bertrand, em Joseph
(saint). II. Patristique et haut moyen
âge, Dictionnaire de Spiritualité, VIII,
cit., 1302-1303). Para o “realismo” e a
simplicidade de São Josemaria, a
imaginação desses apócrifos é
inaceitável. A abordagem de São
Josemaria é muito semelhante à de
São Jerónimo no Adv. Helvidium, 19
(PL 23, 203): é necessário respeitar os
dados oferecidos pelo Novo
Testamento sobriamente.

[22] São Josemaria, Notas da sua
oração pessoal perante a Virgem de
Guadalupe, 21/05/1970, citado em
Javier Echevarría, Carta, 01/12/1996
(AGP, biblioteca, P17, vol. 4, p.
230-231).

[23] Da família de José, p. 134.

[24] Ibid. p.138.

[25] A escola de José, p. 80.



[26] Depois de citar Mt 1, 20, diz P.
Grelot: «O convite para não temer
ocorre num relato de vocação: José, o
justo, recebe de Deus um
chamamento adaptado à sua justiça.
(...) Ao tomar consigo a mãe do
menino e converter-se em seu
marido, José converte-se ao mesmo
tempo em responsável pela mãe e
pelo filho diante de Deus e diante dos
homens; é o seu papel especial no
plano da salvação. A sua paternidade
real está marcada pelo facto de que
ele dará o nome ao menino; esta será
desde então “a palavra de
reconhecimento” do pai ao filho» (P.
Grelot, Joseph (Saint). I. Écriture,
Dictionnaire de Spiritualité, VIII, cit.,
1297-1298).

[27] Aqui está outra expressão feliz:
«(...) mas José, seu marido, sendo, por
assim dizer, justo e não querendo
difamá-la... Não, não podia em
consciência. Sofre. Sabe que a sua
esposa é imaculada, que é uma alma



sem mancha, e não entende o
prodígio que atuou nela. Por isso 
voluit occulte dimittere eam (Mt 1,
19), deliberou deixá-la secretamente.
Hesita, não sabe o que fazer, mas
resolve da maneira mais pura” (São
José, nosso Pai e Senhor, p. 101).

[28] Na oficina de José, n. 42.

[29] São João Crisóstomo, in Mat.,
Hom. 4, 6: BAC 141, 70. Cf. A Escola de
José, p. 80-81.

[30] cf. Na oficina de José, n. 55.

[31] A Escola de José, p. 81.

[32] Na oficina de José, n. 54.

[33] Ibid., n. 55.

[34] Ibid.

[35] Ibid., n. 56



[36] Homilia Na epifania do Senhor,
06/01/1956, em Cristo que passa, n.
38.

[37] «O felicem virum, beatum Ioseph,
cui datum est, Deum, quem multi
reges voluerunt videre et non
viderunt, audire et non audierunt; non
solum videre et audire, sed portare,
deosculari, vestire et custodire!».

[38] São Josemaria, Na oficina de José,
em Cristo que passa, n. 39.

[39] Ibid., n. 45.

[40] São Josemaria, Notas de uma
meditação, Roma, 19/03/1968.

[41] Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 34.

[42] Da família de José, p. 137.

[43] Beato Álvaro del Portillo refere-
se a São Josemaria como nosso Padre,
pois o Opus Dei é uma família de
caráter sobrenatural.



[44] Beato Álvaro del Portillo, 
Entrevista sobre o Fundador do Opus
Dei, Rialp, Madrid 1993, p. 161.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/s-jose-na-vida-
e-ensinamentos-de-s-josemaria/

(04/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/s-jose-na-vida-e-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-jose-na-vida-e-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-jose-na-vida-e-ensinamentos-de-s-josemaria/

	São José na vida cristã e nos ensinamentos de São Josemaria

