
opusdei.org

Uma fidelidade que
se renova

A festa de S. José coloca diante
dos nossos olhos a beleza de
uma vida fiel. José confiava em
Deus: por isso pôde ser o seu
homem de confiança na terra
para cuidar de Maria e de Jesus
e é, a partir do Céu, um pai bom
que cuida da nossa fidelidade.

17/03/2022

S. José, vir fidelis et iustus (cf. Pv 28,
20), era fiel e justo pelo amor que
enchia a sua alma e o fazia amar os
caminhos que a Providência divina



tinha traçado para ele. «José
abandonou-se sem reservas nas
mãos de Deus, mas nunca recusou
refletir sobre os acontecimentos e,
assim, pôde alcançar do Senhor esse
grau de inteligência das obras de
Deus, que é a verdadeira sabedoria.
Deste modo aprendeu, pouco a
pouco, que os desígnios
sobrenaturais têm uma coerência
divina que está, por vezes, em
contradição com os planos
humanos»[1]. S. José deve ter
renovado a sua fidelidade ao longo
do andar humano do Verbo divino:
na surpresa da anunciação, durante
o censo em Belém, ao enfrentar a
fuga para o Egipto, e também quando
o menino esteve perdido em
Jerusalém e o encontrou no templo…
Com obediência inteligente, rápida e
alegre, fez o que Deus lhe pediu.

Ao longo da existência, a fidelidade
renova-se. Uma pessoa casada
renova o seu amor todos os dias e de



modo especial nalguns aniversários.
Assim esse amor cresce sempre mais.
Quando se segue uma chamada de
Jesus Cristo, atualiza-se também uma
decisão de entrega por amor.
Quando se diz que sim pela primeira
vez à chamada, não se sabe tudo o
que Deus vai pedir, mas a pessoa já
quer dar-se de todo e para sempre.

Uma força que conquista o tempo

«Como foste fiel no pouco, eu te
confiarei muito: entra na alegria do
teu Senhor» (Mt 25, 21). O final da
parábola dos talentos relaciona a
fidelidade com a alegria do Senhor,
depois de sublinhar a importância
das coisas pequenas. A fidelidade
conduz do mais pequeno para o
maior, do cuidado daquilo que nos
está encomendado na terra até à
glória eterna. A fidelidade consiste
no cumprimento daquilo a que a
pessoa se comprometeu; é uma
virtude unida à veracidade e à



fiabilidade, porque há uma coerência
entre a palavra dada por uma pessoa
fiel e as suas ações. Mas a fidelidade
que abre as portas do Céu vai mais
além dessa simples conformidade e
abarca a totalidade da existência: é
uma virtude que se prova no tempo,
a partir da clareza da própria
identidade pessoal e das relações
com Deus e com os outros. A
fidelidade tem, pois, um aspeto
dinâmico: a existência humana está
sujeita a mudanças e a fidelidade é
como uma força que conquista o
tempo, não por rigidez ou inércia,
mas de um modo criativo, integrando
as novas circunstâncias de cada dia
no seu compromisso e dando assim
continuidade, segurança e
fecundidade à existência, para entrar
na felicidade do Céu. Resumindo, «a
fidelidade é a perfeição do amor»[2] e
redime o tempo (cf. Ef 5, 16).

A Escritura mostra como o aspeto
incondicional da fidelidade é uma



resposta à fidelidade de Deus. A
Aliança com Deus, a fidelidade de
Cristo, são fundamentos e modelos
da fidelidade humana. Toda a
fidelidade autêntica está unida à
primeira fidelidade, a de Deus, e, por
sua vez, existe uma íntima relação
entre a fidelidade a Deus e a
fidelidade aos outros.

Deus tem um plano para cada pessoa,
embora esta não o conheça nem
sempre tenha consciência de que
Deus premiará a fidelidade à sua
vocação e missão, que faz dela um
ser recriado pela graça. «Ao
vencedor darei do maná escondido;
dar-lhe-ei também uma pedrinha
branca e escrito na pedrinha um
nome novo, que ninguém conhece
senão o que a recebe» (Ap 2, 17).
Dava-se uma pedrinha branca aos
vencedores dos jogos desportivos;
uma pedrinha branca servia nos
tribunais para absolver o acusado;
uma pedra marcada servia como



bilhete de entrada para as festas
privadas. A minha fidelidade far-me-
á vencedor e permitir-me-á entrar na
festa divina, purificado pela graça:
«bem-aventurados os chamados à
ceia do Cordeiro» (Ap 19, 9). O objeto
da minha fidelidade é participar na
vida de Deus, com a plena
instauração de um Reino que é amor.

Deus é fiel

O Antigo Testamento faz finca-pé na
fidelidade de Deus, salientando que é
emet e hesed, verdadeiro e
misericordioso: a sua misericórdia é
tão grande como o Céu, e a sua
fidelidade como da terra às nuvens
(cf. Sl 53; Dt 7, 9; 32, 4; Is 49, 7; Sl 144,
13). A fidelidade vai unida à
revelação de Deus. Ao dizer o seu
nome, Deus revela, ao mesmo tempo,
a sua fidelidade, que é de sempre e
para sempre. É-o a respeito do
passado, pois é o Deus dos nossos
pais; é-o para o porvir, porque estará



sempre connosco (cf. Ex 3, 6.12).
«Deus, que revela o seu nome como
“Eu sou”, revela-se como o Deus que
está sempre ali, presente junto do
seu povo para o salvar»[3].

Deus está sempre presente e mantém
sempre as suas promessas[4]. Daí a
importância de ter consciência da
presença de Deus, uma das primeiras
coisas que se aprendem na vida
interior: as orações jaculatórias, os
olhares às imagens de Nossa Senhora
são modos concretos de atualizar, no
trabalho, essa presença de quem nos
escolheu, nos criou, nos mantém no
ser, nos olha com amor de Pai. A
fidelidade de Deus é consequência
desse amor, ou seja, do seu próprio
ser: «Deus, ´Aquele que é´», revelou-
se a Israel como aquele que é «rico
em amor e fidelidade» (Ex 34, 6).
Estes dois termos expressam de
forma condensada as riquezas do
Nome divino»[5]. Quando somos fiéis,
parecemo-nos mais a esse Deus que é



amor e sempre fiel. «Deus dá à vida
santa dos que cumprem a sua
vontade dimensões insuspeitadas, o
que a torna importante, o que dá
valor a todas as coisas, o que a torna
divina. À vida humilde e santa de S.
José, Deus acrescentou – se me é
permitido falar assim – a vida da
Virgem Maria e a de Jesus Nosso
Senhor. Deus nunca se deixa ganhar
em generosidade»[6].

A nossa fidelidade apoia-se na
fidelidade de Deus

Os cristãos mantêm firme a confissão
da sua esperança, porque fiel é
aquele que fez a promessa (cf. Hb 10,
23; 11, 11) e nos chamou: «O que vos
chama é fiel e, por isso, a cumprirá.
Ele é o fundamento da nossa
fidelidade» (1Ts 5, 24). S. Paulo não
duvida em aplicar essa fidelidade
divina à de Jesus Cristo: «mas Deus é
fiel: Ele vos confirmará e guardará
do Maligno» (2Ts 3, 3). Afirmamos



que Jesus Cristo é o mesmo ontem,
hoje e sempre: «Iesus Christus heri et
hodie idem, et in sæcula!» (Hb 13, 8).

A nossa vida não é sempre fácil, não
é um mar de rosas. Deus conta com o
sofrimento como parte de toda a
fidelidade; S. Pedro ensina-o:
«mesmo os que tenham que sofrer de
acordo com a vontade de Deus, que
encomendem as suas almas ao
Criador, que é fiel, mediante a
prática do bem» (1Pe 4, 19). Estamos
marcados pelas consequências do
pecado original. A nossa fidelidade
constrói-se em particular a partir da
aceitação das nossas culpas e da
nossa petição de perdão: «se
confessamos os nossos pecados, fiel e
justo é Ele para nos perdoar os
pecados e nos purificar de toda a
iniquidade» (1Jo 1, 9). Isto é essencial
na nossa vida: para ser fiel é
necessário reconhecer as faltas
pessoais, pois necessitamos de uma
purificação do coração. Se ao



aproximarmo-nos do Senhor não
começássemos a dizer mea culpa,
como fazemos na Santa Misa, não
chegaríamos a lado nenhum.

A nossa fidelidade é resposta a uma
chamada de Deus, que é fiel e nos
quer divinizar dando-nos o Espírito
Santo. S. Paulo expressa muito bem
como o sentido vocacional da nossa
existência se desenvolve a partir
dessa fidelidade divina: «fiel é Deus,
por quem fostes chamados à união
com o seu Filho Jesus Cristo, nosso
Senhor» (1Cor 1, 9; 10, 13). De Deus
não nos virá nunca a desilusão. Só
Ele merece um amor absoluto, pois
esse amor vai para além da morte.

Deus é bom

Para ser autenticamente fiéis,
também nas circunstâncias difíceis,
temos que nos aperceber
verdadeiramente de que Deus é
infinitamente bom. Esta maravilha
descobre-se na oração, nos



sacramentos, no trato com os outros.
Há um primado absoluto da graça,
dom do Deus de misericórdia, que
vivifica toda a fidelidade: «nos
diligimus, quoniam ipse prior dilexit
nos» (1 Jo 4, 19), nós amamos, porque
Ele nos amou primeiro. Ama-nos
Deus Pai amantíssimo, que nos
enviou o seu Filho Jesus. «Tanto
amou Deus o mundo que lhe
entregou o seu Filho Unigénito, para
que todo aquele que crê n’Ele não
pereça, mas tenha a vida eterna» (Jo
3, 16).

A fidelidade fundamenta-se no amor
de Deus e é a perfeição do amor. «O
amor da nossa juventude, que com a
graça de Deus lhe demos
generosamente, não o vamos tirar
com o passar dos anos. A fidelidade é
a perfeição do amor: no fundo de
todos os dissabores que pode haver
na vida de uma alma entregue a
Deus, há sempre um ponto de
corrupção e de impureza. Se a



fidelidade é inteira e sem quebra,
será alegre e indiscutida»[7].

Diz o Senhor que o Espírito Santo
acusará o mundo «de pecado, porque
não creem em Mim» (Jo 16, 9).
Podemos entender essa afirmação
como referida não só ao facto de não
crer que Jesus Cristo é Deus e homem
verdadeiro, mas também ao
“pecado” de não confiar plenamente
no seu amor por nós. Talvez não
cheguemos a incorporar plenamente
na nossa vida essas palavras, algo
misteriosas, de S. Paulo: «quod autem
nunc vivo in carne, in fide vivo Filii
Dei, qui dilexit me et tradidit seipsum
pro me» (Gal 2, 20). É bom, pois, que
nos perguntemos: a vida que vivo
agora na carne, vivo-a na fé do Filho
de Deus, que me amou e se entregou
a si mesmo por mim?

Crer no amor de Deus

Temos fé por dom de Deus e por ela
sabemos que Deus é amor e que esse



amor se manifestou ao máximo no
amor de Jesus, que morreu por cada
um de nós, entrega-se-nos na
Eucaristia e acompanha-nos, em todo
momento, como amigo e irmão. Por
isso, verdadeiramente, podemos
dizer com S. Josemaria essas três
palavras que condensam um
pensamento de S. Paulo: omnia in
bonum! (cf. Rm 8, 28), pois queremos
amar a Deus e para os que O amam
todas as coisas cooperam de algum
modo para o bem, ainda que nem
sempre o entendamos. Crer no amor
de Deus é tão fundamental que S.
João resume assim a experiência dos
Apóstolos no trato com Jesus Cristo:
«nós conhecemos e acreditamos no
amor que Deus nos tem» (1Jo 4, 16).
«A fé cristã é, portanto, fé no Amor
pleno, no seu poder eficaz, na sua
capacidade de transformar o mundo
e iluminar o tempo»[8]. O rosto desse
Amor manifesta-se-nos em Jesus
Cristo, na sua entrega por nós, para a
nossa salvação. O Papa Francisco,



falando de S. Pedro, comenta que,
talvez, a maior tentação do demónio
era insinuar nele «a ideia de não se
considerar digno de ser amigo de
Jesus Cristo, porque o tinha traído».
Mas o Senhor é fiel. «A amizade –
acrescenta o Papa – possui essa
graça: um amigo que é mais fiel
pode, com a sua fidelidade, fazer fiel
o outro, que talvez não o seja tanto. E
se se trata de Jesus, Ele tem, mais do
que ninguém, o poder de fazer fiéis
os seus amigos»[9].

S. Josemaria unia essa segurança do
amor divino com o profundo sentido
da filiação divina: «que confiança,
que descanso e que otimismo vos
dará, no meio das dificuldades,
sentir-vos filhos de um Pai, que tudo
sabe e que tudo pode»[10]. No entanto,
acreditando nisto, tantas vezes
ficamos nervosos, inquietamo-nos
diante das dificuldades, diante das
nossas falhas e limitações, diante das
contrariedades, diante das



incompreensões. Isto é
humanamente lógico, mas é sinal de
que ainda não acreditamos
plenamente que, em todo momento,
Deus nos acompanha com um amor
infinito, que sabe tudo e que tudo
pode: Ele é «interior intimo meo»[11],
mais íntimo a mim do que eu
próprio. «Viver da fé: essas palavras
que foram depois tantas vezes tema
de meditação para o apóstolo Paulo,
vêm-se realizadas amplamente em S.
José. O seu cumprimento da vontade
de Deus não é rotineiro nem
formalista, mas espontâneo e
profundo. A lei que todo o judeu
praticante vivia não foi para ele um
simples código nem uma
recompilação fria de preceitos, mas
expressão da vontade de Deus vivo.
Por isso soube reconhecer a voz do
Senhor quando se lhe manifestou
inesperada, surpreendente»[12]. Se
nos inquietamos demasiado, significa
que, no fundo, a segurança e a paz –
que todos naturalmente desejamos –



a pomos de facto, em certa medida,
ainda em nós próprios: em que as
coisas nos corram bem, em que a
saúde seja boa, no trabalho que nos
convém, no apreço dos outros…
mesmo no apostolado. E Jesus Cristo?
Ainda temos esse "pecado" de que só
o Espírito Santo nos pode, primeiro,
"convencer" (arguir), e depois curar
mediante a perfeição da caridade:
assim acreditaremos plenamente no
amor do Senhor.

Santo Agostinho comenta as palavras
do Senhor no evangelho de S. João
afirmando que Deus porá em nós o
amor de que necessitamos: «[Jesus]
disse: “Ele [o Espírito Santo] arguirá
o mundo”, como se dissesse: Ele
derramará a caridade em vossos
corações»[13]. A plenitude da caridade
é a santidade, a que apenas
chegaremos no Céu. Com a graça do
Espírito Santo e a nossa generosa
correspondência, já nesta vida
podemos crescer cada vez mais na fé



que age mediante a caridade. Para
este crescimento, é preciso ancorar
toda a nossa segurança no amor de
Deus.

Com a força da caridade

A fé no amor de Jesus Cristo conduz-
nos a um descanso cheio de amor na
Trindade Beatíssima. Nada move
tanto a amar como o saber-se amado
por esse Deus que nos quer fazer
entrar na corrente trinitária do seu
Amor. Com a medida do nosso amor
a Deus, com a fé no seu amor por
todos e cada um, amamos os outros
vendo neles pessoas amadas por
Deus. É a caridade que dá vida e
força às obras; sem caridade, as
obras em favor dos outros reduzem-
se a um altruísmo ou um egoísmo
encoberto: «ainda que repartisse
todos os meus bens e entregasse o
meu corpo para me deixar queimar,
se não tenho caridade, de nada me
aproveitaria. A caridade é paciente, a



caridade é amável; não és invejosa,
não age com soberba, não se
vangloria, não é ambiciosa, não
procura o seu, não se irrita, não leva
em conta o mal, não se alegra com a
injustiça, compraz-se na verdade;
tudo aguenta, tudo crê, tudo espera,
tudo suporta» (1 Cor 13, 4-7).

Como chegar a essa caridade? «Não é
possível amar a humanidade inteira
– nós amamos todas as almas, e não
rejeitamos ninguém – se não for a
partir da Cruz»[14]. Só a partir da Cruz
é possível amar a humanidade
inteira. A cruz leva a esquecer-se de
si mesmo, o que por sua vez não é
possível senão por amor a Deus,
sabendo-nos amados por Ele. «Dou-
vos um mandamento novo: que vos
ameis uns aos outros. Como Eu vos
amei, amai-vos também uns aos
outros. Nisto conhecerão todos que
sois meus discípulos, se vos tendes
amor uns aos outros» (Jo 13, 34-35).



Nos momentos em que desaparecem
os motivos humanos de segurança e
alegria, é decisiva a fé no amor de
Deus, um amor que só se vê com os
olhos da fé: «a consciência da
grandeza da dignidade humana – de
um modo eminente e inefável, pois
fomos, pela ação da graça,
constituídos filhos de Deus – é no
cristão uma só coisa com a
humildade, visto que não são as
nossas forças que nos salvam e nos
dão a vida, mas o favor divino. É
uma verdade que não se pode
esquecer, porque senão pervertia-se
o nosso endeusamento, convertendo-
se em presunção, em soberba e, mais
cedo ou mais tarde, em ruína
espiritual perante a experiência da
nossa fraqueza e miséria»[15].

Felicidade

O nosso amor apoia-se na fé no amor
divino. A liberdade está integrada na
fidelidade, posto que não há



perseverança autêntica sem amor. Só
por esse amor se mantém a
fidelidade: «enamora-te e não “O”
deixarás»[16]. E com a fidelidade, a
alegria, também quando surge o
sofrimento físico ou espiritual: com a
fé no amor divino, «um filho de Deus,
um cristão que viva vida de fé, pode
sofrer e chorar: pode ter motivos
para se doer; mas, para estar triste,
não»[17].

A "primeira canonização" foi a do
bom ladrão. Umas poucas palavras
do Senhor na cruz, a partir de onde
amava o mundo inteiro, dando a sua
vida para a salvação de todos aqueles
que aceitariam a graça, ensina-nos
que fidelidade rima com felicidade. «A
felicidade – dizia S. Josemaria – é
fidelidade ao caminho cristão»[18].
Com efeito, a fidelidade é um estar
sempre com Jesus e nunca o deixar.
No Céu, viveremos esse grande
mistério da nossa divinização,
seremos mais plenamente filhos no



Filho. Dirigindo-se ao bom ladrão,
profetiza nosso Senhor: «hodie
mecum eris in paradiso» (Lc 23, 43):
estará nesse mesmo dia com Jesus no
paraíso. Paraíso é uma palavra de
origem persa que significa jardim ou
parque: está carregada de um
sentido de felicidade. Daqui que o 
Génesis fale do jardim do Éden (cf.
Gn 2, 8). Na boca de Jesus, anunciar o
paraíso ao bom ladrão é também um
modo de lhe dizer que o espera, a seu
lado e de modo imediato, a
felicidade. «Com S. José, o cristão
aprende o que é ser de Deus e estar
plenamente entre os homens,
santificando o mundo. Tratai José e
encontrareis Jesus. Tratai José e
encontrareis Maria, que encheu
sempre de paz a amável oficina de
Nazaré»[19].



[1] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
42.

[2] S. Josemaria, Carta 24/03/1931, n.
45.

[3] Catecismo da Igreja Católica, n.
207.

[4] cf. ibid., n. 212.

[5] Ibid., n. 214.

[6] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
40.

[7] S. Josemaria, Carta 24/03/1931, n.
45.

[8] Francisco, Lumen Fidei, n. 15.

[9] Francisco, Discurso, 02/03/2017.

[10] S. Josemaria, Carta 09/01/1959, n.
60.

[11] Sto. Agostinho, Confissões, III, n.
6.



[12] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
41.

[13] Sto. Agostinho, In Ioannis
Evangelium tractatus, 95, 1.

[14] S. Josemaria, En diálogo con el
Señor, p. 146 (AGP, Biblioteca, P 09).

[15] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
133.

[16] S. Josemaria, Caminho, n. 999.

[17] S. Josemaria, “Las riquezas de la
fe”, publicado em ABC, 02/11/1969.

[18] cf. S. Josemaria, Amigos de Deus,
n. 189.

[19] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
56.

Guillaume Derville

Fotos: Ismael Martínez Sánchez



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/s-jose-
fidelidade-renovada/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/s-jose-fidelidade-renovada/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-jose-fidelidade-renovada/
https://opusdei.org/pt-pt/article/s-jose-fidelidade-renovada/

	Uma fidelidade que se renova

