
opusdei.org

Rezar com o Adoro
te devote

Ebook para meditar sobre a
Eucaristia com o Adoro te
devote, um dos cinco hinos que
São Tomás de Aquino compôs
em honra de Jesus no
Santíssimo Sacramento.

12/12/2024

A propósito do Ano da Eucaristia
(2004), o então prelado do Opus Dei,
D. Javier Echevarría, escrieveu esta
carta na qual nos ajuda a meditar
sobre a Eucaristia com o Adoro te
devote, um dos cinco hinos que São



Tomas de Aquino compôs em honra
de Jesus no Santíssimo Sacramento.

Descarregue o ebook «Rezar
com o Adoro te devote»

ePub ► «Rezar com o Adoro te
devote»

Mobi ► «Rezar com o Adoro te
devote»

PDF ► «Rezar com o Adoro te
devote»

Google Play Books ► «Rezar com o
Adoro te devote»

Apple Books ► «Rezar com o Adoro te
devote»

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta-Eucaristia-Adorotedevote-JavierEchevarria20210115-130807.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta-Eucaristia-Adorotedevote-JavierEchevarria20210115-130807.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Rezar%20com%20o%20Adoro%20te%20devote%20-%20Javier%20Echevarria20241210162151298990.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Rezar%20com%20o%20Adoro%20te%20devote%20-%20Javier%20Echevarria20241210162151298990.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Rezar%20com%20o%20Adoro%20te%20devote%20-%20Javier%20Echevarria20241210162156349777.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Rezar%20com%20o%20Adoro%20te%20devote%20-%20Javier%20Echevarria20241210162156349777.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Rezar%20com%20o%20Adoro%20te%20devote%20-%20Javier%20Echevarria20241210162201826203.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Rezar%20com%20o%20Adoro%20te%20devote%20-%20Javier%20Echevarria20241210162201826203.pdf
https://play.google.com/store/books/details?id=2_00EQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=2_00EQAAQBAJ
https://books.apple.com/us/book/rezar-com-o-adoro-te-devote/id6738912990?ls=1
https://books.apple.com/us/book/rezar-com-o-adoro-te-devote/id6738912990?ls=1


Sumário:

Adoro te devote, latens deitas, quæ
sub his figuris vere latitas

De tal modo Deus amou o mundo

Um Deus próximo

Atos de adoração

Tibi se cor meum totum subiicit,
quia, te contemplans, totum deficit

Deslumbrar-se perante o mistério de
amor

Na “escola” de São Josemaria

Visus, tactus, gustus in te fallitur,
sed auditu solo tuto creditur

Com a luz da fé

Credo quidquid dixit Dei Filius; nil
hoc verbo veritatis verius

Palavras de vida



Uma atitude de confiança

In Cruce latebat sola deitas, at hic
latet simul et humanitas

Com Cristo no Calvário

O ladrão arrependido

Cátedra de todas as virtudes

Entregar-se ao serviço dos outros

Ambo tamen credens atque
confitens, peto quod petivit latro
pœnitens

Ao ritmo da contrição

Confiar na misericórdia divina

Plagas, sicut Thomas, non intueor,
Deum tamen meum te confiteor

A atitude inicial de Tomé

Na hora das provações

Às chagas de Cristo



Fac me tibi semper magis credere,
in te spem habere, te diligere

Almas de Eucaristia: fé, amor,
esperança

Delicadezas do Senhor

O memoriale mortis Domini, panis
vivus, vitam præstans homini

Memorial do sacrifício da Cruz

Centro e raiz da vida espiritual

Uma correspondência esforçada

Comunhão com Cristo e unidade da
Igreja

Præsta meæ menti de te vivere, et
te illi semper dulce sapere

Viver de Cristo

Unidade de Vida

Pie pelicane, Iesu Domine, me
immundum munda tuo sanguine



Purificar-se mais e mais

Comungar dignamente

Cuius una stilla salvum facere
totum mundum quit ab omni
scelere

Dar a conhecer a eficácia da
Eucaristia

Amar a mortificação e a penitência

Iesu, quem velatum nunc aspicio, /
oro, fiat illud quod tam sitio, / ut te
revelata cernens facie, /visu sim
beatus tuæ gloriæ

Fome de ver o rosto de Cristo

Penhor da vida eterna

A Santíssima Virgem, mulher
eucarística



«Na Santíssima Eucaristia, está
contido todo o bem espiritual da
Igreja, isto é, o próprio Cristo, nossa
Páscoa e Pão vivo, que pela sua
Carne vivificada e que vivifica pelo
Espírito Santo, dá vida aos homens»1.
Esta misteriosa e inefável
manifestação do amor de Deus pela
humanidade ocupa um lugar
privilegiado no coração dos cristãos e
concretamente no dos filhos de Deus
no Opus Dei. Assim o ensinou o nosso
queridíssimo Padre com o seu
exemplo, com a sua pregação e
escritos, ao afirmar que a Eucaristia
constitui «o centro e a raiz da vida
espiritual do cristão»2.

Por isso nos encheu de alegria a
decisão do Santo Padre, tornada
pública na passada Solenidade do
Corpo de Deus, de celebrar um Ano
da Eucaristia na Igreja universal.
Recordais que este tempo começa
agora no mês de outubro, com o
Congresso Eucarístico Internacional



de Guadalajara (México) e concluirá
em outubro de 2005, com a
Assembleia ordinária do Sínodo de
Bispos, dedicada precisamente a este
admirável Sacramento.

Em continuidade de pensamento
com o Jubileu do ano 2000 e no
espírito da Carta Apostólica Novo
millennio ineunte, desejo que nós,
fiéis da Prelatura, Cooperadores e
pessoas que se formam ao calor do
espírito da Obra, secundemos
diariamente o Romano Pontífice e
procuremos com todas as nossas
forças que a Sagrada Eucaristia
ocupe cada vez mais o núcleo de toda
a nossa existência. Também vos
sugiro que, neste Ano eucarístico,
acompanhados por Nossa Senhora ao
rezar o Terço e movidos pelo
exemplo de São Josemaria, vamos
ativamente ao Sacrário para
manifestar a Jesus, feito Hóstia Santa,
com profunda sinceridade: Adoro te
devote! Proponhamo-nos essa meta



com exigência de conduta, porque a
nossa vida valerá tanto quanto a
nossa vida eucarística for intensa.

Adoro te devote, latens deitas, quæ
sub his figuris vere latitas

De tal modo Deus amou o mundo

Começamos com um ato pessoal de
adoração rendida à Eucaristia, ao
próprio Cristo, pois neste Santíssimo
Sacramento «estão contidos
verdadeira, real e substancialmente
o Corpo e o Sangue juntamente com
a alma e a divindade de Nosso
Senhor Jesus Cristo, e, por
conseguinte, Cristo inteiro»3. Jesus
está presente, mas não se vê: está
oculto sob as espécies de pão e de
vinho4. «Está escondido no Pão... por
amor de ti»5.



O amor que manifesta às criaturas é
a causa de ter ficado entre nós, neste
mundo, sob o véu eucarístico. «Desde
pequeno compreendi perfeitamente
o porquê da Eucaristia: é um
sentimento que todos temos; querer
ficar para sempre com quem
amamos»6. O nosso Padre,
considerando o mistério do amor de
Cristo que tem as suas delícias em
estar com os filhos dos homens (cf. Pr
8, 31), que não consente deixar-nos
órfãos (cf. Jo 14, 18), e decidiu
permanecer connosco até à
consumação dos séculos (cf. Mt 28,
20), ilustrava o motivo da instituição
deste Sacramento com a imagem das
pessoas que se têm de separar.
«Desejariam ficar sempre juntas, mas
o dever – seja ele qual for – obriga-as
a afastar-se uma da outra»; e, não
estando em condições de conseguir o
que desejam, «trocam lembranças
entre si, talvez uma fotografia», mas
«não podem ir além disso, porque o
poder das criaturas não vai tão longe



como o seu querer». Jesus, Deus e
Homem, supera esses limites por
nosso amor. «O que não está na
nossa mão, consegue-o o Senhor». Ele
«não deixa um símbolo, mas uma
realidade. Fica Ele mesmo»7: o
mesmo que nasceu de Maria em
Belém; que trabalhou em Nazaré e
percorreu a Galileia e a Judeia e
morreu crucificado no Gólgota; que
ressuscitou gloriosamente ao terceiro
dia e apareceu repetidas vezes aos
discípulos8.

A fé cristã sempre confessou esta
identidade, também para rejeitar as
nostalgias dos que desculpavam o
seu escasso espírito cristão, alegando
que não viam o Senhor como os
primeiros discípulos; ou dos que
argumentavam que se comportariam
de outro modo se pudessem dar-se
com ele fisicamente. «Quantos dizem
agora: “como gostaria de ver a sua
figura o seu rosto, as suas vestes, o
seu calçado!” Pois eis que O vês, O



tocas, O comes. Desejas ver as suas
vestes; mas Ele dá-se-te a si mesmo,
não só para O veres, mas para O
tocares e comeres e receberes dentro
de ti. Ninguém, pois, se aproxime
com desconfiança, ninguém com
tibieza: todos inflamados, todos
fervorosos e vigilantes»9.

Um Deus próximo

São Josemaria ensinou-nos a assumir
com plenitude a fé na presença real
de Jesus Cristo na Eucaristia, de
modo que o Senhor entre
verdadeiramente na nossa vida e nós
na sua, que o olhemos e o
contemplemos – com o olhar da fé –
como a uma pessoa realmente
presente: vê-nos, ouve-nos, espera-
nos, fala-nos, aproxima-se e procura-
nos, imola-se por nós na Santa
Missa10.

O nosso Padre explicava que os
homens tendem a imaginar o Senhor
muito «longe, onde brilham as



estrelas», como que desentendido
das suas criaturas; e não conseguem
acreditar «que também está sempre
ao nosso lado»11. Talvez tenhais
encontrado pessoas que consideram
o Criador tão diferente dos homens,
que pensam que não Lhe dizem
respeito as pequenas ou grandes
vicissitudes que formam a vida
humana. Nós, pelo contrário,
sabemos que não é assim, que «Deus
habita no mais alto e olha para as
coisas pequenas» (Sl 137, 6, Vg):
repara com amor em cada um, tudo o
que é nosso lhe interessa.

«O Deus da nossa fé não é um ser
longínquo, que contempla com
indiferença a sorte dos homens, os
seus afãs, as suas lutas, as suas
angústias. É um pai que ama os seus
filhos até ao ponto de enviar o Verbo,
Segunda Pessoa da Santíssima
Trindade, a fim de que, com a sua
encarnação, morresse por nós e nos
redimisse. É o mesmo Pai amoroso



que agora nos atrai suavemente para
Ele, mediante a ação do Espírito
Santo que habita nos nossos
corações»12. O amor e o interesse
infinitos que tem por cada um de nós
levaram o Filho a ficar na Hóstia
Santa, além de encarnar, trabalhar e
sofrer como os seus irmãos, os
homens. É verdadeiramente 
Emmanuel, Deus connosco. «O
Criador desfez-se em carinho pelas
suas criaturas. Nosso Senhor Jesus
Cristo, como se não fossem ainda
suficientes todas as outras provas da
sua misericórdia, institui a Eucaristia
para que possamos tê-l’O sempre
perto de nós e porque – tanto quanto
nos é possível entender –, movido
pelo seu Amor, Ele, que de nada
necessita, não quis prescindir de
nós»13.

Atos de adoração

Perante este mistério de fé e de amor,
caímos em adoração; atitude



necessária, pois só assim
manifestamos adequadamente que
cremos que a Eucaristia é Cristo
verdadeira, real e substancialmente
presente com o seu Corpo, Sangue,
Alma e Divindade. Esta disposição
também é precisa porque só assim o
nosso amor – rendido e total – pode
atingir o nível de resposta adequada
ao imenso amor de Jesus por cada
um (cf. Jo 13, 1; Lc 22, 15). A nossa
adoração a Cristo sacramentado, por
ser Deus, abarca ao mesmo tempo
gesto exterior e devoção interior,
apaixonamento. Não é ritualismo
convencional, mas sim oblação
íntima da pessoa que se traduz
externamente. «Na Santa Missa,
adoramos, cumprindo
amorosamente o primeiro dever da
criatura para com o Criador: 
adorarás o Senhor teu Deus e só a Ele
servirás (Dt 6, 13; Mt 4, 10). Não
adoração fria, exterior, de servo: mas
íntima estima e acatamento, que é
amor profundo de filho»14.



Os gestos de adoração – tais como a
inclinação de cabeça ou de corpo, a
genuflexão, a prostração – querem
sempre ser expressão de reverência
e de afeto, de submissão,
aniquilamento, desejo de união,
serviço e, como é óbvio, de nenhum
servilismo. A verdadeira adoração
não significa afastamento, distância,
mas sim identificação amorosa,
porque «um filho de Deus trata o
Senhor como Pai. Não servilmente,
nem com uma reverência formal, de
mera cortesia, mas cheio de
sinceridade e de confiança»15.

Grande era a importância que São
Josemaria dava a esses gestos na
piedade, por pequenos que
pudessem parecer! Esses
pormenores estão cheios de sentido,
revelam a finura interior da pessoa e
a qualidade da sua fé e do seu amor.
«Que pressa têm todos agora para
tratar com Deus! (...) Tu, não tenhas
pressa. Não faças, em vez de uma



genuflexão piedosa, uma contorção
do corpo, que é uma paródia (...). Faz
a genuflexão assim, devagar, com
piedade, bem feita. E, enquanto
adoras a Jesus sacramentado, diz-lhe
no teu coração: Adoro te devote,
latens deitas. Adoro-Te, com amor,
Deus escondido»16.

E reconhecia ainda mais importância
a essa atitude interior de amor, que
deve impregnar todas as
manifestações externas da devoção
eucarística. A adoração a Jesus
sacramentado vai da contemplação
do seu amor por nós, à declaração
rendida do amor da criatura por Ele;
não se fica só em palavras, que são
também necessárias, mas manifesta-
se sobretudo em atos externos e
internos de entrega: «que saiba cada
um de nós dizer ao Senhor, mesmo
sem pronunciar quaisquer palavras,
que nada nos poderá afastar d’Ele e
que a sua disponibilidade de se
deixar ficar – totalmente indefeso –



nas aparências, tão frágeis do pão e
do vinho, nos converteu
voluntariamente em escravos»17.
Fazendo eco a São João Damasceno,
São Tomás de Aquino explica que, na
verdadeira adoração, a humilhação
exterior do corpo manifesta e
estimula a devoção interior da alma,
a ânsia de submeter-se a Deus e de
servi-l’O18.

Não devemos ter reparo – pelo
contrário! – em repetir ao Senhor
que O amamos e adoramos; mas
temos de avalizar essas palavras com
as nossas obras de sujeição e de
obediência ao seu querer. «Deus
Nosso Senhor precisa de que Lhe
repitais, ao recebê-l’O cada manhã:
Senhor, creio que és Tu, creio que
estás realmente oculto nas espécies
sacramentais! Adoro-Te, amo-Te! E,
quando Lhe fizerdes uma visita no
oratório, repeti novamente: Senhor,
creio que estás realmente presente,
adoro-Te, amo-Te. Isso é ter carinho



ao Senhor. Assim O amaremos mais
cada dia. Depois, continuai a amá-lo
durante o dia, pensando e vivendo
esta consideração: vou acabar bem
as coisas por amor a Jesus Cristo que
nos preside do tabernáculo»19.

Tibi se cor meum totum subiicit,
quia, te contemplans, totum deficit

Deslumbrar-se perante o mistério de
amor

Perante a entrega de Jesus Cristo na
Eucaristia, quantas vezes repetia o
nosso Padre: «Ficou para ti»;
«Humilhou-se até esse extremo por
amor de ti»20. Ao contemplar tanto
amor, o coração crente fica como que
fulminado, cheio de admiração, e
deseja por sua vez corresponder,
dando-se integralmente ao Senhor.
«Eu surpreendo-me perante este
mistério de Amor»21. Cultivemos este



sentimento, esta atitude da
inteligência e da vontade, para não
nos acostumarmos e para manter o
gesto simples da criança que se deixa
encantar com os presentes que o pai
lhe dá. Exprimamos também com
profundo agradecimento: «Obrigado,
Jesus, obrigado por te teres
rebaixado tanto, até saciar todas as
necessidades do nosso pobre
coração»22. E, como consequência
lógica, desatemos a cantar, louvando
o nosso Pai-Deus, que quis alimentar
os seus filhos com o Corpo e o Sangue
do seu Filho; perseverando nesse
louvor porque sempre será pouco23.

Jesus ficou na Eucaristia para
remediar a nossa fraqueza, as nossas
dúvidas, os nossos medos, as nossas
angústias; para curar a nossa solidão,
as nossas perplexidades, os nossos
desânimos; para nos acompanhar no
caminho; para nos amparar na luta.
Sobretudo, para nos ensinar a amar,
para nos atrair ao seu Amor.



«Quando contemplardes a Sagrada
Hóstia exposta na custódia sobre o
altar, olhai que amor, que ternura a
de Cristo. Explico-o pelo amor que
vos tenho; se pudesse estar longe
trabalhando e, ao mesmo tempo,
junto de cada um de vós, com que
gosto o faria!

Mas Cristo, Ele sim, pode fazê-lo! E
Ele, que nos ama com um amor
infinitamente superior ao que podem
albergar todos os corações da terra,
ficou para que possamos unir-nos
sempre à sua Humanidade
Santíssima e para nos ajudar, para
nos consolar, para nos fortalecer,
para que sejamos fiéis»24.

«Os meus projetos não são os vossos
projetos, e os vossos caminhos não
são os meus caminhos – oráculo de
Javé. Tanto quanto o Céu está acima
da Terra, assim os meus caminhos
estão acima dos vossos caminhos, e
os meus projetos estão acima dos



vossos projetos» (Is 55, 8-9). A lógica
eucarística supera toda a lógica
humana, não só porque a presença
de Cristo sob as espécies
sacramentais é um mistério que
nunca poderemos compreender
plenamente com a inteligência, mas
também porque a doação de Cristo
na Eucaristia ultrapassa
completamente a pequenez do
coração humano, de todos os
corações humanos juntos. Para a
capacidade da nossa mente, tanta
generosidade pode parecer
inexplicável, porque se encontra
muito distante dos egoísmos grandes
ou pequenos que tantas vezes nos
atacam.

«O maior louco que houve e haverá é
Ele. Cabe maior loucura do que
entregar-se como Ele se entrega e a
quem se entrega? Porque loucura
teria sido ficar como um Menino
indefeso; mas, assim, ainda muitos
malvados se enterneceriam, sem se



atreverem a maltratá-lo. Pareceu-lhe
pouco: quis aniquilar-se mais e dar-
se mais. Tornou-se alimento, fez-se
Pão. — Divino Louco! Como te tratam
os homens?... Eu próprio?»25.

É necessário dilatar o coração para
aproximar-se de Jesus sacramentado.
É certo que é precisa a fé; mas, para
ser alma de Eucaristia, requer-se
além disso, “saber querer”, “saber
dar-se aos outros”, imitando – dentro
do pouco que valemos – a entrega de
Cristo a todos e a cada um. Com a sua
experiência pessoal, São Josemaria
pôde confiar-nos: «A frequência com
que visitamos o Senhor está em
função de dois fatores: fé e coração;
ver a verdade e amá-la»26.

Na “escola” de São Josemaria

O nosso Padre experimentou
profundamente, desde muito novo, o
amor de Cristo ao ficar neste
Sacramento, porque tinha uma fé
muito grande – «que se podia cortar»



– e porque sabia amar: podia dar-se
«como exemplo de homem que sabe
querer». Por isso, a «loucura de
amor» do Senhor ao doar-se a nós
neste Sacramento «roubou-lhe o
coração», e entendeu o cúmulo de
aniquilamento e humilhação a que o
Senhor chegou pelo carinho terno e
forte por cada um de nós. Também
por isso, soube corresponder a esse
amor sem se diluir num genérico
anonimato: considerou-se
diretamente interpelado por Cristo
que, na Eucaristia, se oferecia, pela
sua vida e pela de todos, podendo
escrever, referindo-se ao Santo
Sacrifício: «A “nossa” Missa,
Jesus...»27.

Empreendamos quotidianamente
esse itinerário do nosso queridíssimo
Fundador: peçamos ao Senhor
muitas vezes com os Apóstolos, como
repetia São Josemaria: adauge nobis
fidem!; e, portanto, aprendamos na
“escola de Mariano” a dar-nos



constantemente aos outros,
começando por servir os que se
encontram à nossa volta, com uma
atenção vibrante de amor
sacrificado. Assim saberemos
também nós entrar no mistério do
Amor eucarístico e unir-nos
intimamente ao sacrifício de Cristo.
E, assim, o amor que albergarmos ao
Senhor sacramentado conduzir-nos-á
a dar-nos aos outros, precisamente
sem que se note, sem o fazer sentir:
como Ele, passando ocultos. «Por
amor e para nos ensinar a amar, veio
Jesus à terra e ficou entre nós na
Eucaristia»28.

Temos de imitar na nossa conduta
pessoal o oblatus est quia ipse voluit
(Is 53, 7, Vg) de Jesus: essa decidida
determinação interior de doar-se e
entregar-se à pessoa amada, de
cumprir o que espera e pede.
Necessitamos de um coração limpo,
cheio de afetos retos, vazio das
desordens que o eu desorbitado



introduz. «As manifestações externas
de amor devem nascer do coração e
prolongar-se com o testemunho da
conduta cristã (...). Que as nossas
palavras sejam verdadeiras, claras,
oportunas; que saibam consolar e
ajudar, que saibam sobretudo levar
aos outros a luz de Deus»29.

Ser realmente alma de Eucaristia não
se reduz à fiel observância de umas
tantas cerimónias, que são
efetivamente indispensáveis;
estende-se à entrega completa do
coração e da vida, por amor d’Aquele
que nos confiou e continua a confiar
a sua, com absoluta generosidade.
Aprendamos de Nossa Senhora a
humildade e a disponibilidade sem
condições para amar, acolher e
servir a Jesus Cristo. Meditemos
frequentemente, como nos propunha
o nosso queridíssimo Padre, que Ela
«foi concebida imaculada para
albergar Cristo no seu seio». E
encaremos a pergunta com que



concluía esse convite: «se a ação de
graças há de ser proporcional à
diferença entre o dom e os méritos,
não devíamos converter todo o nosso
dia numa Eucaristia contínua?»30.

Visus, tactus, gustus in te fallitur,
sed auditu solo tuto creditur

Com a luz da fé

Que patente se mostra o fracasso dos
sentidos diante do Santíssimo
Sacramento! A experiência sensível,
caminho natural para que a
inteligência conheça o que são as
coisas, aqui não basta. Só o ouvido
salva o homem do naufrágio sensível
perante a Eucaristia. Só ouvindo a
Palavra de Deus que revela o que a
mente não percebe através da
sensibilidade, e acolhendo-a com a
fé, se chega a saber que a substância
– embora parecendo – não é pão mas



o corpo de Cristo, não é vinho, mas o
sangue do Redentor.

Também a inteligência soçobra,
porque não consegue nem nunca
conseguirá compreender a
possibilidade de que, permanecendo
o que é sensível – as “espécies” – do
pão e do vinho, a realidade
substancial constitua o Corpo e o
Sangue de Cristo. «Nada vês nem
compreendes, mas to afirma a fé
viva, para além das leis da Terra»31.

Por esta virtude teologal consegue-se,
face ao Mistério eucarístico, a certeza
que à simples razão humana se
apresenta como impossível. «Senhor,
eu creio firmemente. Obrigado por
nos teres concedido a fé! Creio em Ti,
nessa maravilha de amor que é a tua
Presença Real sob as espécies
eucarísticas, depois da consagração,
no altar e nos Sacrários onde estás
reservado. Creio mais que se te
ouvisse com os meus ouvidos, mais



que se te visse com os meus olhos,
mais que se tocasse com as minhas
mãos»32.

«É toda a nossa fé que se põe em ato
quando cremos em Jesus, na sua
presença real sob os acidentes do pão
e do vinho»33. Fé no poder do
Criador; fé em Jesus, que afirma:
«Isto é o meu corpo» e acrescenta:
«Este é o cálice do meu sangue»; fé
na ação inefável do Espírito Santo,
que interveio na encarnação do
Verbo no seio da Virgem e intervém
na admirável conversão eucarística,
na transubstanciação.

Fé na Igreja que nos ensina: «Cristo
nosso Redentor disse ser
verdadeiramente o seu corpo o que
oferecia sob a aparência de pão (Mt
26, 26 ss; Mc 14, 22 ss; Lc 22, 19 ss;
1Cor 11, 24 ss); daí que a Igreja de
Deus tenha tido sempre a persuasão,
e agora novamente o declare neste
santo Concílio, que pela consagração



do pão e do vinho se realiza a
conversão de toda a substância do
pão na substância do corpo de Cristo
Senhor nosso, e de toda a substância
do vinho na substância do seu
sangue. A referida conversão,
própria e convenientemente, foi
chamada transubstanciação pela
Santa Igreja Católica»34.

Em continuidade com este Concílio e
com a toda a Tradição, o Magistério
posterior insistiu em que «toda a
explicação teológica, que queira
penetrar de algum modo neste
mistério, para estar de acordo com a
fé católica, deve assegurar que na
sua realidade objetiva,
independentemente do nosso
entendimento, o pão e o vinho
deixaram de existir, depois da
consagração, de modo que, a partir
desse momento, o Corpo e o Sangue
adoráveis do Senhor Jesus estão
realmente diante de nós»35.



Aconselho-vos que, especialmente ao
longo deste Ano da Eucaristia, volteis
a ler e mediteis alguns dos mais
importantes documentos que o
Magistério da Igreja dedicou ao
Santíssimo Sacramento36. Acolhamos
com agradecimento íntimo estes
venerandos textos, reforçando a
nossa obœdientia fidei à Palavra de
Deus que nesses ensinamentos nos
transmite com autoridade exercida
em nome de Jesus Cristo37.

Credo quidquid dixit Dei Filius; nil
hoc verbo veritatis verius

Palavras de vida

A nossa fé funda-se nas palavras do
Senhor, que a Igreja entendeu
sempre como são, quer dizer, em
sentido plenamente real. Depois de
ter multiplicado os pães e os peixes, o
Senhor declarou: «Eu sou o pão vivo



que desceu do Céu. Se alguém comer
deste pão, viverá eternamente; e o
pão que Eu hei de dar é a Minha
carne pela vida do mundo» (Jo 6, 51).
Não falava em sentido figurado; se
tivesse sido assim, ao comprovar que
muitos – incluindo alguns discípulos
– se escandalizavam com essas
palavras, teria explicado de outro
modo. Mas não o fez; pelo contrário,
reafirmou com força: «Quem come a
Minha carne e bebe o Meu sangue
tem a vida eterna, e Eu ressuscitá-lo-
ei no último dia. É que a Minha carne
é verdadeiramente uma comida, e o
Meu sangue é verdadeiramente uma
bebida» (Jo 6, 54-55). Para não
pensarem que ia oferecer-se-lhes
como alimento de forma material e
sensível, acrescentou: «O espírito é
que dá vida, a carne não serve de
nada. As palavras que Eu vos disse
são espírito e vida» (Jo 6, 63).

São palavras do Verbum spirans
amorem: palavras de amor, que



levam ao amor, porque revelam o
Amor de Deus à Humanidade, que
anunciam a Boa Nova: «A Trindade
apaixonou-se pelo homem»38. Como
não lhe hão de interessar as nossas
coisas? Como não intervirá em nosso
favor quando seja necessário? «Sião
dizia: “O Senhor abandonou-me, o
Senhor esqueceu-se de mim”. Acaso
pode uma mulher esquecer-se do
menino que amamenta, não ter
carinho pelo fruto das suas
entranhas? Ainda que ela se
esquecesse dele, Eu nunca te
esquecerei» (Is 49, 14-15). Este
interesse, este cuidado de Deus por
cada um de nós, com a encarnação
do Verbo chega até nós através do
seu Coração humano. «A fome e a
dor comovem Jesus, mas sobretudo
comove-O a ignorância. “Viu Jesus
uma grande multidão e compadeceu-
Se deles, porque eram como ovelhas
sem pastor. Começou então a ensiná-
los demoradamente” (Mc 6, 34)»39.



Uma atitude de confiança

No plano natural, é lógico sublinhar
a importância da experiência
sensível, como fundamento da
ciência e do saber. Mas se os olhos
ficam «presos às coisas terrenas»,
não é difícil ou estranho que suceda
o que descrevia o nosso Padre: «Os
olhos da alma embotam-se; a razão
crê-se auto-suficiente para
compreender todas as coisas,
prescindindo de Deus (…). A
inteligência humana considera-se o
centro do universo, entusiasma-se de
novo com o “sereis como deuses” (Gn
3, 5) e, enchendo-se de amor por si
mesma, volta as costas ao amor de
Deus»40. Numa época que «fomenta
um clima mundial para centrar tudo
no homem; um ambiente de
materialismo, desconhecedor da
vocação transcendente do homem»41,
temos de cultivar em nós e difundir à
nossa volta a atitude de abertura aos



outros, de confiança razoável na
palavra dos outros.

Dizia-vos atrás que, para
compreender a «loucura do amor
divino»42 da Eucaristia, é preciso
“saber querer”; considerai que
também é igualmente necessário
“saber ouvir” e confiar, sobretudo,
em Deus e na sua Igreja. A fé – ao
mesmo tempo, submissão e elevação
da inteligência – em Jesus
sacramentado nos livrará dessa
espiral nefasta que distancia de Deus
e também dos outros; nos defenderá
desse «orgulho generalizado» que
encobre «o pior dos males»43. Esse
render a inteligência ante a Palavra
incriada, oculta nas espécies de pão,
ajuda-nos também a não confiar só
nos nossos sentidos e no nosso juízo,
e a reforçar em nós a autoridade de
Deus que não se engana nem pode
enganar-se.



No Sacrário esconde-se a fortaleza, o
refúgio mais seguro contra as
dúvidas, contra os receios e as
inquietações44. Este é o Sacramento
da Nova Aliança, da Aliança eterna,
novidade última e definitiva porque
já não é possível outra forma de dar-
se mais. Sem Cristo, o homem e o
mundo ficariam nas trevas. Também
a vida do cristão se torna cada vez
mais sombria se se separa d’Ele. Este
Sacramento, com a sua novidade
definitiva, afugenta para sempre o
que é velho, a incredulidade, o
pecado. «Tudo o que é caduco, o que
é prejudicial, o que não serve – o
desânimo, a desconfiança, a tristeza,
a cobardia – tudo isso tem de ser
deitado fora. A Sagrada Eucaristia
introduz a novidade divina nos filhos
de Deus e nós devemos corresponder
in novitate sensus (Rm 12, 2), com
uma renovação de todo o nosso
sentir e de todo o nosso agir. Foi-nos
dado um novo princípio de energia,



uma raiz poderosa, enxertada no
Senhor»45.

In Cruce latebat sola deitas, at hic
latet simul et humanitas

Com Cristo no Calvário

A celebração da Eucaristia situa-nos
no Calvário, pois «neste divino
sacrifício, que na Missa se realiza,
contém-se e incruentamente se imola
aquele mesmo Cristo que uma só vez
se ofereceu Ele mesmo cruentamente
no altar da cruz (Heb 9, 27) (…). Com
efeito, é uma só e a mesma vítima, e
o que agora se oferece pelo
ministério dos sacerdotes, é o mesmo
que então se ofereceu a si próprio na
cruz, sendo só distinta a maneira de
se oferecer»46. E ao Calvário temos
acesso «não só através duma
lembrança cheia de fé, mas também
com um contacto atual, porque este



sacrifício volta a estar
presente,perpetuando-se,
sacramentalmente, em cada
comunidade que o oferece pela mão
do ministro consagrado»47.

No Gólgota, noutra cruz, perto de
Jesus está Dimas, o bom ladrão.
Parecemo-nos com ele por nos
encontrarmos realmente perante a
mesma Pessoa, por assistir ao mesmo
dramático acontecimento. Também
nos parecemos – ou queremos
parecer – na fé profunda nessa
Pessoa: ele acreditou que Jesus
anunciava o Reino de Deus e,
arrependido, desejava estar com
Cristo nesse Reino. Nós acreditamos
igualmente que é Deus, o Filho de
Deus, que se fez homem para nos
salvar; mas distinguimo-nos daquele
pecador contrito pelo facto de que
ele via a humanidade de Cristo, mas
não a divindade; nós, em Jesus
sacramentado, não vemos nem a
divindade nem a humanidade.



O ladrão arrependido

Ao contrário do outro malfeitor,
Dimas reconhecia as suas culpas,
aceitava o castigo merecido pelas
suas faltas e confessava a santidade
de Jesus: «Este nada praticou de
condenável» (Lc 23, 41). Também nós
rogamos ao Senhor que nos acolha
no seu Reino. Para o recebermos
mais purificados no nosso peito,
confessamos as nossas culpas e
pedimos perdão; quando for
necessário também, como ensina a
Igreja, recorrendo antes com dor
sincera ao sacramento da
Reconciliação:

«Se não é decente que alguém se
aproxime da função sagrada, senão
santamente; (…) com maior
diligência (o cristão) deve evitar
aproximar-se a recebê-lo sem grande
reverência e santidade, lendo
nomeadamente em São Paulo
aquelas tremendas palavras: “porque



aquele que o come e bebe, não
distinguindo o corpo do Senhor,
come e bebe a própria
condenação” (1Cor 11, 29). Por isso, o
que quer comungar deve trazer à
memória o seu preceito: “Examine-
se, pois, cada qual a si mesmo” (1Cor
11, 28).

O costume da Igreja declara ser
necessária aquela prova pela qual
ninguém deve aproximar-se da
Sagrada Eucaristia com consciência
de pecado mortal, por muito contrito
que lhe pareça estar, sem a confissão
sacramental a preceder»48.

A humildade de Cristo crucificado
moveu Dimas a não se orgulhar e a
aceitar com mansidão o sofrimento,
afastando a tentação de se revoltar.
«Humildade de Jesus: em Belém, em
Nazaré, no Calvário … Porém, mais
humilhação e mais aniquilamento na
Hóstia Santíssima; mais que no
estábulo, e que em Nazaré, e que na



Cruz»49. Imitemos o latro pœnitensna
disposição humilde, com maior
motivo, porque o exemplo de
aniquilamento na Eucaristia, que
contemplamos com a fé, é ainda
maior que aquele que ele viu com os
seus olhos no Calvário. Quando o
“eu” se levantar com soberba,
reclamando direitos de comodidade,
sensualidade, reconhecimento ou
agradecimento, o remédio é olhar
para o Crucificado, ir ao Sacrário,
participar sacramentalmente no seu
sacrifício. A essa conclusão chegava o
nosso Padre, que terminava assim
esse ponto de Caminho: «Por isso,
que obrigação tenho de amar a
Missa!»50.

Cátedra de todas as virtudes

Escreve São Tomás de Aquino que
Cristo na Cruz dá exemplo de todas
as virtudes: «Passio Christi sufficit ad
informandum totaliter vitam
nostram»51, basta olhar para o



Crucificado, para aprender quanto
necessitamos nesta vida. E insiste:
«Nullum enim exemplum virtutis
abest a Cruce»52, não faltam exemplos
de qualquer das virtudes, abundam
claramente para todas: fortaleza,
paciência, humildade,
desprendimento, caridade,
obediência, desprezo das honras,
pobreza, abandono…

Da Eucaristia podemos afirmar outro
tanto: é cátedra excelsa de amor e de
humildade; nesse divino Dom,
podemos fortalecer-nos também nas
demais virtudes cristãs. «Na Sagrada
Eucaristia e na oração está a cátedra
na qual aprendemos a viver,
servindo com serviço alegre a todas
as almas: a governar, também
servindo; a obedecer em liberdade,
querendo obedecer; a procurar a
unidade no respeito da variedade, da
diversidade, da identificação mais
íntima»53.



Revela-se especialmente como
cátedra para as virtudes que devem
cultivar-se diariamente no trabalho e
na família, nas situações comuns das
pessoas correntes: saber esperar,
saber acolher a todos, estar
disponível sempre… O silêncio de
Jesus sacramentado é sobretudo
eloquente para aqueles que, como
nós, têm de se santificar nel bel
mezzo della strada, atarefados em
mil ocupações aparentemente de
pouca importância. Do silêncio desse
lugar, Ele indica-nos que a vida
ordinária nos abre – com a
humildade em que decorre – uma
oportunidade constante de
santificação e de apostolado; que
encerra todo o tesouro e a força de
Deus, que intervém e dialoga em
cada instante connosco, e se
interessa até pela queda de um
cabelo de uma criatura (cf. Mt 10,
29).



Contemplando Jesus sacramentado,
penetramos na necessidade de nos
movermos com retidão de intenção,
de não ter outra vontade senão a de
cumprir o querer divino: servir as
almas para que cheguem ao Céu.
Descobre-se a transcendência de nos
darmos aos outros, gastando a
própria existência a acompanhar os
nossos irmãos os homens, sem ruído,
com paciência, discretamente; com a
amizade e o afeto manifestados em
obras talvez pequenas mas concretas
e úteis; com a disponibilidade de
tempo e com a largueza de coração
que sabe dizer a todos, a cada um, a
palavra oportuna, o conselho e o
consolo necessários, o comentário
doutrinal e a correção fraterna.

«Ele baixa-se a tudo, admite tudo,
expõe-se a tudo – a sacrilégios, a
blasfémias, à frieza da indiferença de
tantos – com o fim de oferecer, ainda
que seja a um único homem, a
possibilidade de descobrir o bater de



um Coração que salta no Seu peito
chagado»54.

Entregar-se ao serviço dos outros

Perante a presença real de Jesus no
Sacrário, compreende-se a eficácia
inefável de «ocultar-se e
desaparecer», que não se deixa cair
no dolce far niente, isolar-se dos
outros, deixar de influir no ambiente
e no desenrolar dos acontecimentos
no próprio meio familiar,
profissional ou social. Traduz-se, pelo
contrário, em dar toda a glória a
Deus e respeitar a liberdade dos
outros; e também em os aproximar
do Senhor não com ruído humano,
mas com a “coação” da entrega
pessoal e da virtude alegre e
generosa.

Olhando para o Senhor
sacramentado, persuadimo-nos da
conveniência de “nos fazermos pão”;
de que os outros possam alimentar-
se do que é nosso – da nossa oração,



do nosso serviço, da nossa alegria –
para avançar no caminho da
santidade. Convencemo-nos da
necessidade do «sacrifício escondido
e silencioso»55, sem espetáculo nem
gestos pomposos. «Jesus ficou na
Eucaristia por amor…, por ti.

– Ficou, sabendo como O receberiam
os homens…, e como O recebes tu.

– Ficou, para que O comas, para que
O visites e Lhe contes as tuas coisas e,
ganhando intimidade com Ele na
oração junto ao Sacrário e na receção
do Sacramento, te enamores cada dia
mais, e faças que outras almas –
muitas! – sigam o mesmo caminho»56.

Na Eucaristia, Jesus mostra com
eloquência divina que, para ser como
Ele, há que entregar-se aos outros
completamente e sem regateios, até
fazer do nosso caminhar um serviço
constante. «Chegarás a ser santo se
tiveres caridade, se souberes fazer as
coisas que agradem aos outros e que



não sejam ofensa a Deus, mesmo que
a ti te custem»57.

Ambo tamen credens atque
confitens, peto quod petivit latro
pœnitens

Ao ritmo da contrição

Voltemos à cena do Calvário, para
escutar o pedido do bom ladrão, que
tanto comovia São Josemaria quando
meditava o Adoro te devote. «Tenho
repetido muitas vezes aquele verso
do hino eucarístico: peto quod petivit
latro pœnitens, e sempre me comovo:
pedir como o ladrão arrependido!

Reconheceu que, ele sim, merecia
aquele castigo atroz… E com uma
palavra, roubou o coração de Cristo e
abriu, para si, as portas do Céu»58.



Especialmente nos seus últimos anos,
face às dificuldades da Igreja, o nosso
Padre acolhia-se com toda a alma à
misericórdia divina, pedindo esta
compreensão, este amor de Deus
para si e para todos. Não exibia
méritos, que pensava não ter; «o
Senhor foi quem fez tudo»,
assegurava convencido. Não apelava
a motivos de justiça para conseguir
do Senhor a ajuda na tribulação e na
prova; buscava o refúgio da sua
compaixão. Assim, da fé em Cristo
passava à contrição: à conversão
constante e alegre. Com esta lógica
atuava o nosso Padre, bem seguro de
que cor contritum et humiliatum,
Deus, non despicies (Sl 50, 19), Deus
não despreza um coração contrito e
humilhado.

Agora, com a sua intercessão no Céu,
temos de assimilar esse ritmo de fé e
de dor que constitui o sinal
inequívoco da vida interior
autêntica. A intimidade eucarística



reforçará a nossa esperança, a nossa
confiança na misericórdia do Senhor,
de muitos modos; entre outros,
ajudando-nos a descobrir as nossas
misérias para que as apresentemos
ao pé da Cruz e assim, com a luta
contra os defeitos, levantemos
vitoriosa a Cruz do Senhor sobre as
nossas vidas, sobre as nossas
debilidades.

Confiar na misericórdia divina

Dimas encontrou a misericórdia e a
graça divinas transformando aquela
atividade que antes era a sua
“profissão”: assaltar e roubar outros.
Na cruz, pela fé e uma dor sincera,
“assaltou” Cristo, “roubou-lhe” o
coração e entrou com Ele na glória. O
nosso Padre transmitiu-nos o
«amoroso costume de “assaltar”
Sacrários»59; ensinou-nos, sobretudo,
a unir o nosso trabalho santificado à
oferta que Jesus faz de Si mesmo na



Missa e a trabalhar assim com a
força que brota do seu sacrifício.

A experiência do latro pœnitens é
também a nossa: da misericórdia do
Senhor esperamos a nossa
santificação. Ao receber o seu perdão
e a sua graça, refletimos estes dons
na fraternidade com que tratamos
todos, pois a santidade, a perfeição,
está diretamente relacionada com a
misericórdia. O mesmo Senhor
expressa-o claramente: «Sede, pois,
vós perfeitos como é perfeito o vosso
Pai celeste» (Mt 5, 48); e «sede
misericordiosos como o vosso Pai é
misericordioso» (Lc 6, 36).

Mas temos de ter sempre presente
que a «a misericórdia não se limita a
uma simples atitude de compaixão; a
misericórdia identifica-se com a
superabundância da caridade que,
ao mesmo tempo, traz consigo a
superabundância da justiça»60.
Traduz-se simplesmente em dar-se e



dedicar-se aos outros, como o bom
samaritano: sem descuidar os
próprios deveres e, ao mesmo tempo,
decidir-se a sacrificar a comodidade
e a prescindir de pequenos – ou não
tão pequenos – planos e interesses
pessoais. «Misericórdia significa
manter o coração em carne viva,
humana e divinamente repassado
por um amor rijo, sacrificado e
generoso»61.

Entendida desse modo, esta
disposição ativa de ânimo pode ser
aplicada analogicamente a Cristo,
Deus e Homem. Isto seria absurdo se
referíssemos a nossa misericórdia a
Deus em si mesmo, mas não o é em
relação à Humanidade de Jesus, pois
o próprio Senhor nos disse que
considera dirigida a Ele a
misericórdia usada para com os seus
irmãos os homens, mesmo os mais
pequenos (cf. Mt 25, 40). Podemos,
igualmente, viver a misericórdia de
algum modo – como desagravo –



para com a Humanidade do Senhor
oculta no Sacrário, onde se nos
apresenta como «o Grande Solitário»:
é um profundo ato de amor e de
piedade ir visitá-lo ao «cárcere de
amor», onde ficou «voluntariamente
encerrado»62 porque quis ficar
sempre connosco, até ao fim.

Quantas possibilidades se nos abrem
para “o tratar bem”, para o
acompanhar, para lhe manifestar
carinho! A tal conduta nos animava
São Josemaria: «Jesus Sacramentado,
que nos esperas amorosamente em
tantos Sacrários abandonados, peço-
te que nos dos nossos Centros te
tratemos sempre “bem”, rodeado do
nosso carinho, da nossa adoração, do
nosso desagravo, do incenso das
pequenas vitórias, da dor das nossas
derrotas»63.



Plagas, sicut Thomas, non intueor,
Deum tamen meum te confiteor

A atitude inicial de Tomé

Oito dias depois da Ressurreição de
Jesus, no Cenáculo, Tomé vê o
Senhor, que lhe mostra as chagas e
lhe diz: «Chega aqui o teu dedo e vê
as Minhas mãos, aproxima a tua mão
e chega com ela ao Meu lado; e não
sejas incrédulo, mas crente» (Jo 20,
27). Nós, na Eucaristia, encontramo-
nos também realmente diante do seu
corpo glorioso, ainda que em estado
de vítima – Christus passus – pela
separação sacramental do corpo e do
sangue. «O sacrifício eucarístico
torna presente não só o mistério da
paixão e morte do Salvador, mas
também o mistério da ressurreição,
que dá ao sacrifício a sua coroação.
Por estar vivo e ressuscitado é que
Cristo pode tornar-se “pão da
vida” (Jo 6, 35.48), “pão vivo” (Jo 6,
51)»64.



Podemos pensar que o Apóstolo
Tomé, quando prenderam Jesus em
Getsémani e depois – perante o
“fracasso humano” de Cristo –, se
sentiria desconcertado, defraudado,
sem esperança. Talvez a sua quebra
de ânimo fosse especialmente
emotiva e por isso lhe custasse, mais
que aos outros dez, aceitar a
realidade da Ressurreição do Senhor.
Tornou-se-lhe particularmente difícil
tornar a acreditar em Jesus, esperar
de novo n’Ele, encher-se outra vez de
sólido entusiasmo; em poucas
palavras: amá-lo e sentir-se amado
por Ele. E pôs condições.

Deus revelou-se progressivamente, e
o curso histórico da Revelação, de
alguma maneira, traduz-se a nível
pessoal no itinerário de fé de cada
um. Qualquer novo passo nesse
caminho significa um abandono
interior, também “novo”, que é mais
custoso, que obriga a uma maior
identificação com Cristo, morrendo



cada vez mais para o próprio eu. E
convém-nos estar prevenidos,
porque a reação de São Tomé pode
também manifestar-se na nossa
alma: uma atitude de incredulidade,
de resistência a crer sem vacilação, a
crer mais: não estranhemos nem nos
assustemos. Para superar este
inconveniente, repitamos com mais
fé junto do Sacrário e noutras
ocasiões: Dominus meus et Deus
meus! (Jo 20, 28).

Os Apóstolos acreditavam em Jesus
como profeta e enviado de Deus;
como Messias e Salvador de Israel;
como Filho de Deus. Mas tinham
feito uma ideia inexata de como se
realizaria essa salvação e das formas
que o Reino do Mestre iria assumir.
Eles não entenderam totalmente os
anúncios que Cristo referiu, pelo
menos três vezes, sobre a sua paixão
e morte. Depois, em parte pela sua
indolência e em parte por toda a
tragédia da paixão, os



acontecimentos colocaram-nos
violentamente perante o plano de
Deus, e todos naufragaram exceto
São João. E custou-lhes, de modo
particular a São Tomé, aceitar a
realidade gloriosa de Cristo
ressuscitado. Mas as diversas
aparições do Senhor resolveram as
suas reservas, e o próprio Tomé
superou a sua fraqueza espiritual,
como acabo de mencionar, com um
maravilhoso ato de fé e de amor: 
Dominus meus et Deus meus!

Na hora das provações

Não excluamos em nós, por diversos
motivos, uma resistência inicial em
crer, pela acumulação de
experiências negativas; pela
adversidade de um ambiente anti-
cristão; ou por «um encontro
inesperado com a Cruz»65, que se nos
mostra mais concreta e cruel:
«Porque Deus nos pede a todos uma
abnegação plena, e às vezes o pobre



homem de barro – de que estamos
feitos – revolta-se; sobretudo, se
tivermos deixado que o nosso eu se
intrometa no trabalho, que deve ser
para Deus»66.

Este tipo de situações superamo-las
sempre, com a graça divina, se as
encararmos como são: convites para
nos aproximarmos mais de Deus, O
conhecer melhor e O amar mais, e
servi-l’O com mais eficácia. O meio
mais seguro para as superar é-nos
facilitado pelo encontro com Cristo
crucificado e glorioso; com Jesus
sacramentado. De modo muito
especial, então, é chegado o
momento de ir ao Sacrário falar com
o Senhor, que nos mostra as suas
chagas como credenciais do seu
amor; e, com fé nessas chagas que
fisicamente não contemplamos,
descobriremos com os apóstolos a
necessidade do Mistério de que «o
Messias sofresse essas coisas, para
entrar na Sua glória» (Lc 24, 16);



aceitaremos mais claramente a Cruz
como um dom divino, entendendo
assim aquela exortação do nosso
Padre: «empenhemo-nos em ver a
glória e a felicidade ocultas na dor»67.

Às chagas de Cristo

Insisto, filhas e filhos meus, não nos
devemos nem surpreender nem
assustar se nos encontrarmos em
situações especialmente duras, nas
quais o “claro-escuro” da fé nos
mostra mais explicitamente a sua
dimensão de obscuridade; ocasiões
em que talvez seja mais difícil
reconhecer Cristo, e até mesmo
divisar por onde passa o caminho
querido por Deus. Este tipo de provas
interiores pode, por vezes, dever-se à
miséria humana, à falta de
correspondência; mas com
frequência não é assim, faz parte do
plano querido por Deus para nos
identificarmos com Jesus Cristo, para
nos santificarmos.



Chegou o momento de “ir”, como fez
o Apóstolo Tomé, às chagas de Cristo.
Assim no-lo explica São Josemaria:
«Não vos esqueçais que estar com
Jesus é seguramente encontrar-se
com a sua Cruz. Quando nos
abandonamos nas mãos de Deus, é
frequente que Ele permita que
saboreemos a dor, a solidão, as
contradições, as calúnias, as
difamações, os escárnios, por dentro
e por fora, porque quer conformar-
nos à sua imagem e semelhança e
permite também que nos chamem
loucos e que nos tomem por néscios.

É a hora de amar a mortificação
passiva que vem – oculta, ou
descarada e insolente – quando não a
esperamos (…).

Quando admiramos e amamos
deveras a Santíssima Humanidade de
Jesus, descobrimos, uma a uma, as
suas Chagas. E nesses tempos de
expiação passiva, penosos, fortes, de



lágrimas doces e amargas que
procuramos esconder, sentiremos
necessidade de nos meter dentro de
cada uma daquelas Feridas
Santíssimas: para nos purificarmos,
para nos enchermos de alegria com
esse sangue redentor, para nos
fortalecermos (…).

Ide como vos comover mais;
descarregai nas Chagas do Senhor
todo esse amor humano… e esse
amor divino, que isto é desejar a
união, sentir-se irmão de Cristo, ser
seu consanguíneo, filho da mesma
Mãe, porque foi Ela que nos levou até
Jesus»68.

Não só em momentos de provação,
mas sempre, procuremos mais
perseverantemente o encontro com
Cristo ressuscitado, que nos espera
no Altar e no Sacrário. Com quanta
confiança e segurança devemos
recorrer à oração diante de Jesus
sacramentado, para pedir, com a



audácia das crianças, por tantas
necessidades e intenções! Tomé
apóstolo pôs esse encontro como
condição para crer; nós, agora, pela
graça de Deus, temos a certeza de
que nesse estar diante de Jesus se
resolvem todas as nossas
dificuldades espirituais. Não
contemplamos nem a humanidade
nem a divindade do Senhor, mas
cremos firmemente, e vamos a Ele,
que «nos vê, nos ouve, nos espera e
nos preside no Sacrário, onde está
realmente presente, oculto nas
espécies sacramentais (…), que
pergunta: que se passa contigo?
Comigo… E, logo a seguir, luz ou, pelo
menos, aceitação e paz»69. Assim
seremos fiéis e sentiremos o impulso
e a força para dizer a toda a gente,
sem respeitos humanos, com
naturalidade e com urgência, que
encontrámos Cristo, que o tocámos,
que está vivo! Saborearemos, como
São Josemaria, a verdade e a



felicidade de que Iesus Christus heri
et hodie, ipse et in sæcula! (Heb 13, 8).

Fac me tibi semper magis credere,
in te spem habere, te diligere

Almas de Eucaristia: fé, amor,
esperança

O crescimento da vida espiritual está
diretamente relacionado com o
crescimento da devoção eucarística.
Com que força o pregou o nosso
Padre! Como fruto da sua própria
experiência pessoal, pede-nos a cada
uma e a cada um: «Sê alma de
Eucaristia! – Se o centro dos teus
pensamentos e esperanças está no
Sacrário, filho, que abundantes os
frutos de santidade e de
apostolado»70.

O desejo de santidade e o zelo
apostólico encontram na



contemplação eucarística a sua
direção e o seu fundamento mais
sólidos. «Não compreendo como se
possa viver cristãmente sem sentir a
necessidade de uma amizade
constante com Jesus na Palavra e no
Pão, na oração e na Eucaristia. E
entendo perfeitamente que, ao longo
dos séculos, as sucessivas gerações de
fiéis tenham vindo a concretizar essa
piedade eucarística»71.

Quando Deus se aproxima de uma
alma para atraí-la a Si, a pessoa deve
preparar-se com mais atos de fé, de
esperança e de amor, deve
intensificar a sua vida teologal,
enriquecendo-a com mais oração,
mais penitência, maior frequência
dos sacramentos, e uma vivência
eucarística mais intensa. O nosso
Padre sempre agiu deste modo,
sobretudo desde que o Senhor
começou a manifestar-se na sua
alma, com aqueles pressentimentos
de amor. Já no Seminário de São



Carlos passava noites inteiras em
oração, acompanhando o Senhor no
Sacrário. À medida que os dias
passavam, dava-se conta da
profunda urgência de estar mais com
Ele.

O caminho cristão é senda
essencialmente teologal: fruto do
conhecimento sobrenatural, da força
do Bem infinito que é a Trindade, da
comunhão na caridade. E a adoração
eucarística contém a sua expressão
mais sublime, porque se dirige a
Deus tal como Ele decidiu ficar mais
ao nosso alcance. Por sua vez e pelo
mesmo motivo, apresenta-se-nos
como o melhor meio para crescer
nessas três virtudes. O nosso Padre
pedia-as todos os dias, exatamente na
Santa Missa, quando elevava Jesus
Sacramentado na Hóstia consagrada
e no Cálice com o Seu Sangue: adauge
nobis fidem, spem, caritatem!



A fé, a esperança e a caridade:
virtudes sobrenaturais, que só Deus
pode infundir nas almas e só Ele
pode intensificar. Contudo, isto não
significa que a receção destes dons
divinos dispense a colaboração
pessoal, porque em todos os seus
planos o Omnipotente jamais impõe
o seu amor: «... não quer escravos,
mas sim filhos, e, portanto, respeita a
nossa liberdade»72. Por este motivo,
normalmente, faz com que a sua
ação inefável seja acolhida e
acompanhada pelo esforço da
criatura: maravilhemo-nos com a
importância que Ele nos atribui.

Delicadezas do Senhor

Podemos descobrir que o
ocultamento de Jesus Cristo nas
espécies eucarísticas, que
corresponde às exigências da
economia sacramental, também
corresponde precisamente ao desejo
divino de não forçar a liberdade



humana. Ocultando-se, o Senhor
convida-nos a procurá-lo, enquanto
Ele vem ao nosso encontro, «se faz
encontrar»73. Quantas vezes isto
aconteceu com São Josemaria, que,
sem se dar conta, sem qualquer
intenção expressa, dava consigo
“remoendo” palavras das Escrituras
que traziam luz a certos aspetos do
seu trabalho, que lhe transmitiam a
vontade de Deus, que respondiam a
problemas e dúvidas que tinha
apresentado ao seu Senhor! «Conta o
Evangelista que Jesus, depois de ter
operado o milagre, quando o querem
coroar rei, se esconde.

– Senhor, que nos fazes participar no
milagre da Eucaristia, pedimos-te
que não te escondas, que vivas
connosco, que te vejamos, que te
toquemos, que te sintamos, que
queiramos estar sempre junto de Ti,
que sejas o Rei das nossas vidas e dos
nossos trabalhos»74.



A vida teologal, de fé, esperança e
caridade, pela sua própria natureza
tende sempre para mais, para um
crescimento da correspondência: não
se conforma com o que faz. Sinal de
amar a Deus verdadeiramente é,
portanto, julgar que O amamos
pouco, que devemos aumentar a
nossa relação diária com Ele. Só
quem O ama pouco crê que já ama
muito. O nosso Padre interpela-nos
com firmeza: «Dizes que... não podes
fazer mais?! – Não será que... não
podes fazer menos?»75. Respondamos
recorrendo uma vez mais a Cristo,
Senhor nosso, escondido no Sacrário:
«fac me tibi semper magis credere, in
te spem habere, te diligere!».

Este tender para “mais” – como toda
a vida cristã – encontra na Eucaristia
a sua raiz e o seu centro. Porque
Jesus eucarístico é o ponto mais alto
deste “crescendo” da dádiva de Deus
à Humanidade, e – ao identificar-nos
com Ele – transmite-nos esse apelo



para o “crescendo” na entrega
pessoal, “suaviter et fortiter”, como se
nos levasse pela mão. Assim
explicava São Josemaria: «Começaste
com a tua visita diária... – não me
admira que me digas: Começo a amar
com loucura a luz do Sacrário»76. E,
diante do Tabernáculo, supliquemos
com fervorosa piedade a Jesus que
nos conceda a todos, cada vez mais,
uma «fé operativa», uma «caridade
trabalhosa», e uma «esperança
constante». (1Ts 1, 3).

O memoriale mortis Domini, panis
vivus, vitam præstans homini

Memorial do sacrifício da Cruz

A Eucaristia é memorial da morte do
Senhor e banquete em que Cristo nos
dá como alimento o seu corpo e o seu
sangue. «A divina sabedoria – ensina
Pio XII – encontrou um modo



admirável para tornar visível o
sacrifício do nosso Redentor por
meio de sinais exteriores, que são
símbolos de morte. Com efeito,
graças à transubstanciação do pão no
corpo e do vinho no sangue de Cristo,
assim como está realmente presente
o seu corpo, também está o seu
sangue; e deste modo as espécies
eucarísticas, sob as quais se encontra
presente, simbolizam a cruenta
separação do corpo e do sangue.
Deste modo, a celebração da sua
morte, que realmente aconteceu no
Calvário, repete-se em cada um dos
sacrifícios do altar; visto que, por
meio dos diversos sinais, Cristo se
transforma e se apresenta como
vítima»77.

João Paulo II, ao expor esta doutrina,
escreve: «A Missa torna presente o
sacrifício da cruz; não é mais um,
nem o multiplica. O que se repete é a
celebração memorial, a “exposição
memorial” (memorialis



demonstratio), de modo que o único e
definitivo sacrifício redentor de
Cristo se atualiza incessantemente no
tempo. Portanto, a natureza
sacrificial do mistério eucarístico não
pode ser entendida como algo
isolado e independente da cruz ou
com uma referência apenas indireta
ao sacrifício do Calvário»78.

A Santa Missa nunca fica, portanto,
em simples recordação do
acontecimento salvífico do Gólgota,
mas atualiza-o sacramentalmente.
Todo o sacramento realiza o que
significa; deste modo a Missa
significa e torna presente o mesmo
sacrifício de Jesus no Calvário. Traz-
nos o memorial vivo da Paixão e
Morte de Nosso Senhor. «Quando a
Igreja celebra a Eucaristia, faz
memória da Páscoa de Cristo, e esta
torna-se presente: o sacrifício que
Cristo ofereceu na cruz uma vez por
todas, continua sempre atual»79. No
sacrifício da Missa, unimos todas as



nossas coisas ao oferecimento com
que Jesus Cristo, Cabeça da Igreja, se
entregou a Deus Pai, em adoração,
ação de graças, em reparação dos
pecados da humanidade e súplica
por todas as necessidades do mundo.

Centro e raiz da vida espiritual

O nosso Fundador, nas suas
catequeses, esforçava-se por explicar
a íntima relação existente entre a
Última Ceia, a Cruz e a Missa. Numa
altura em que, não raras ocasiões, se
encobria a essência sacrificial da
Eucaristia, punha especial ênfase no
valor infinito do Santo Sacrifício.
Com palavras acessíveis a todos,
comentou numa dessas ocasiões:
«Distingo perfeitamente a instituição
da Sagrada Eucaristia, que é um
momento de manifestação de amor
divino e humano, e o Sacrifício no
madeiro da Cruz. Na Ceia, Jesus
estava passível, ainda não tinha
padecido; no Calvário está paciente,



sofrendo com gesto de Sacerdote
Eterno: Jesus está ali, cravado de
ferros, depois de ter santificado o
mundo com as suas pegadas, e morre
por amor a cada um de nós: todo o
seu sangue é o preço da nossa alma,
de cada alma»80.

Com essa imolação, o Senhor
concedeu-nos uma redenção eterna
(cf. Heb 9, 12). Este sacrifício «é tão
decisivo para a salvação do género
humano que Jesus Cristo realizou-o e
só voltou ao Pai depois de nos ter
deixado o meio para dele
participarmos, como se tivéssemos
estado presentes. Deste modo, cada
fiel pode tomar parte nele,
alimentando-se dos seus frutos
inexauríveis. Esta é a fé que as
gerações cristãs viveram ao longo
dos séculos»81.

São Josemaria soube acolher este
legado de fé e vivê-lo profundamente
com todas as suas implicações.



Seguindo o conselho e o exemplo dos
Santos Padres procurou sempre
imitar – ao longo de cada dia – o que
se celebra na Missa, e assim o
aconselhava aos outros: «Que te
identifiques com esse Jesus Hóstia
que se oferece no altar»82. Sempre se
exercitou naquilo que ensinava: a
Santa Missa, como centro e raiz da
vida espiritual do cristão, constituiu o
fundamento de cada um dos seus
dias. E soube-o meditar e transmitir à
luz da sua contemplação profunda
do Mistério eucarístico.

A Missa «é ação divina, trinitária,
não humana. O sacerdote que
celebra serve o desígnio do Senhor,
pondo à sua disposição o seu corpo e
a sua voz. Não age, porém, em nome
próprio, mas in persona et in nomine
Christi, na Pessoa de Cristo e em
nome de Cristo.

O amor da Trindade pelos homens
faz com que, da presença de Cristo



na Eucaristia, nasçam para a Igreja e
para a humanidade, todas as graças.
Este é o sacrifício que profetizou
Malaquias (...). É o Sacrifício de
Cristo, oferecido ao Pai com a
cooperação do Espírito Santo,
oblação de valor infinito, que
eterniza em nós a Redenção, que os
sacrifícios da Antiga Lei não
conseguiam alcançar.

A Santa Missa situa-nos deste modo
perante os mistérios primordiais da
fé, porque se trata da própria doação
da Trindade à Igreja. Compreende-se
assim que a Missa seja o centro e a
raiz da vida espiritual do cristão. É o
fim de todos os sacramentos. Na
Santa Missa, a vida da graça
encaminha-se para a sua plenitude,
que foi depositada em nós pelo
Batismo, e que cresce, fortalecida
pela Confirmação»83.

Uma correspondência esforçada



A celebração da Eucaristia deve
converter-se, repito, no centro e raiz
da vida espiritual de um filho de
Deus, porque neste sacramento
culmina o sacrifício do Filho de Deus:
além de o colocar diante dos nossos
olhos e de permitir que o imitemos
na nossa resposta quotidiana,
concede-nos a graça da Redenção e a
possibilidade de nos entregarmos
como Ele para glória de Deus e
salvação das almas.

Receber dom tão inefável requer a
nossa correspondência esforçada, e
que nos empenhemos seriamente em
nos unirmos – em unir tudo o que é
nosso – à oblação de Jesus a Deus Pai.
«No Santo Sacrifício do altar, o
sacerdote pega no Corpo do nosso
Deus e no Cálice com o Seu sangue, e
levanta-os sobre todas as coisas da
terra, dizendo: “Per Ipsum, et cum
Ipso, et in Ipso” – pelo meu amor!
Com o meu amor! e no meu amor!



Une-te a esse gesto. Mais ainda,
incorpora essa realidade na tua
vida»84.

Desejo insistir que o nosso Padre não
se limitou a ensinar que a Santa
Missa é o centro e a raiz da vida
interior: ele também mostrou como
corresponder pessoalmente à doação
da Trindade no Santo Sacrifício, de
modo que a batalha espiritual de
cada um girasse realmente em torno
da Missa, se nutrisse desse Sacrifício
e criasse raízes nesse Holocausto.

Entre outros conselhos, afirmava que
lhe era de muito proveito dividir o
dia em duas metades: uma para
preparar a Missa e a outra para
agradecê-la; aproveitava o tempo do
repouso noturno para intensificar o
diálogo contemplativo, dando ênfase
à sua dimensão eucarística; e, muito
especialmente, procurava saborear e
dar sentido a cada gesto e a cada
palavra dos vários momentos que



compõem a celebração eucarística.
Unia todo esse exercício – sempre
com novos matizes – a expressões de
fé, esperança e caridade, a situações
e intenções concretas. Quanto nos
ajuda a sua homilia “A Eucaristia,
mistério de fé e de amor”!85.

Tudo quanto, com a graça de Cristo –
seiva divina – nos chega da raiz
eucarística, exige também – já vo-lo
disse – esforço da nossa parte. São
Josemaria encoraja-nos neste
maravilhoso combate diário: «Luta
por conseguir que o Santo Sacrifício
do Altar seja o centro e a raiz da tua
vida interior, de maneira que toda a
jornada se converta num ato de culto
– prolongamento da Missa que
ouviste e preparação para a seguinte
–, que vai transbordando em
jaculatórias, em visitas ao
Santíssimo, no oferecimento do teu
trabalho profissional e da tua vida
familiar...»86.



Comunhão com Cristo e unidade da
Igreja

No Sacrifício do altar unem-se os
aspetos convivial e sacrificial: Cristo,
através do sacerdote, oferece-se
como Vítima a Deus Pai, e o mesmo
Pai no-l’O entrega como alimento.
Cristo sacramentado é o «Pão dos
filhos»87. A comunhão do corpo e
sangue do Senhor enche-nos de uma
graça específica, que produz na alma
efeitos análogos aos que o alimento
causa no corpo, «tais como sustentar,
crescer, reparar e deleitar»88.
Contudo, diferentemente do alimento
para o corpo, em que o corpo
assimila o que come, aqui sucede o
contrário: somos nós os assimilados
por Cristo ao seu Corpo,
transformamo-nos n’Ele. «A nossa
participação no corpo e no sangue de
Cristo, não leva a outra coisa que não
seja o transformarmo-nos n’Aquele
que recebemos»89.



A Eucaristia eleva-se na Igreja como
sacramento da unidade, porque ao
comermos todos o mesmo Pão,
tornamo-nos um só Corpo. A Santa
Missa e a Comunhão edificam a
Igreja, constroem a sua unidade e a
sua força, dão-lhe coesão. «Os que
recebem a Eucaristia ficam mais
estreitamente unidos a Cristo. Por
isso mesmo, Cristo une todos os fiéis
num só corpo: a Igreja. A comunhão
renova, fortalece e aprofunda esta
incorporação na Igreja, já realizada
pelo Batismo. No Batismo fomos
chamados a formar um só corpo (cf.
1Cor 12, 13); a Eucaristia realiza esta
vocação»90.

Minhas filhas e meus filhos, quão
importante é que nos unamos à
Cabeça visível, ao celebrar ou ao
participar neste Santo Sacrifício!
Todos bem unidos à Cabeça da Igreja
universal, ao Papa; vós, a quem
preside em cada Igreja particular,
aos Bispos e, muito especialmente, a



este vosso Padre que o Senhor quis
pôr como Cabeça visível e princípio
de unidade nesta “partezinha da
Igreja” que é a Obra.

Præsta meæ menti de te vivere, et
te illi semper dulce sapere

Viver de Cristo

«A carne de Cristo, em virtude da sua
união com o Verbo, é vivificante»91.
São Lucas escreve: «Todo o povo
procurava tocá-lo, porque saía dele
uma virtude que os curava a
todos» (Lc 6,19). Também o Pão
eucarístico não é só um pão vivo, é
também pão vivificante, que dá a
vida divina em Cristo. Ao recebê-lo,
cada pessoa pode dizer como São
Paulo: «Eu já não vivo, é Cristo que
vive em mim» (Gal 2, 20).



Præsta meæ menti de te vivere... Esta
estrofe convida-nos a que tudo em
nós se alimente de viver sempre de
Cristo, a assumir uma conduta
completamente fiel ao seu amor, a
saborear perseverantemente a sua
doçura: que o nosso prazer e o nosso
“gosto” estejam em Cristo, que vamos
para Ele «como o ferro atraído pela
força do íman»92.

Este desejo sincero, esta súplica,
ajuda muitíssimo a desejar
ardentemente e a construir a
unidade de vida; por outras palavras:
a não ter mais que um Senhor na
alma (cf. Mt. 6, 24); a não procurar
mais que uma só coisa (cf. Lc 10, 42),
e a submeter-se totalmente a um só
Amor, que é Ele; a querer somente
aquilo que Deus quer, e a aceitar as
outras coisas porque Deus quer, do
modo e na medida em que Ele
dispõe; a estar tão identificado com
Cristo, que o cumprimento da sua
Vontade se revele na criatura como



uma característica essencial da
própria personalidade. Significa
possuir «os mesmos sentimentos de
Cristo Jesus» (Flp 2, 5); e para
alcançá-lo, peçamos-lhe, como São
Josemaria: «Que eu veja com os Teus
olhos, Cristo meu, Jesus da minha
alma»93.

Os cristãos não devem esquecer que,
com o Senhor, omnia sancta, tudo é
santo; sem Ele, mundana omnia, tudo
é mundano. Não nos deixemos
enganar pela falta de amor que se
esconde por detrás de uma aparência
de naturalidade, sugerindo-nos que
não enfrentemos com firmeza – por
amor – as consequências da
fidelidade a Cristo. A nossa relação
com Deus só pode construir-se a
partir do único modelo que é Cristo;
e devemos ver com clareza que a
relação de Jesus com Seu Pai brilha
pela sua total unidade: Eu e o Pai
somos um» (Jo 10, 30).



Unidade de Vida

A Santa Missa, por si mesma e mais
ainda quando se luta para que seja o
centro da própria vida interior, tem
um poder verdadeiramente
unificador da existência humana.
Jesus sacramentado, na renovação
incruenta do seu sacrifício no
Calvário, toma por completo os
trabalhos e intenções da pessoa que
se une à sua oblação; e recapitula-os
na adoração que Ele presta ao Pai, no
agradecimento que lhe manifesta na
expiação que lhe oferece e na súplica
que lhe dirige.

Tal como Cristo, no seu caminhar
terreno, recapitulou a história
humana desde Adão, e, no seu
sacrifício, recapitulou a sua própria
vida, assim também no Sacrifício da
Missa se unifica tudo o que Deus
concede à humanidade e se sintetiza
tudo quanto a humanidade pode
elevar ao Pai em Cristo, sob o ímpeto



do Paráclito. Numa palavra, «a
Sagrada Eucaristia (...) resume e
realiza as misericórdias de Deus para
com os homens»94.

O Santo Sacrifício compendia o que
deve ser a nossa conduta: adoração
amorosa, ação de graças, expiação,
petição; isto é, dedicação a Deus e,
por Ele, aos outros. Na Missa deve
confluir tudo quanto nos pese e nos
angustie, tudo o que nos encha de
alegria e de entusiasmo, cada
pormenor da vida do dia a dia; temos
de ir com as nossas preocupações e
com as dos outros, com as do mundo
inteiro.

Nas festas do Natal passado, dizia a
um grupo de irmãos vossos que não
fossem a Belém só com as suas
intenções e necessidades, que
levassem ao Menino os sofrimentos e
as necessidades urgentes de todas as
pessoas da Obra, da Igreja, do mundo
inteiro. E o mesmo vos aconselho



agora a todas e a todos: ide à Missa e
apresentai ao Senhor as necessidades
urgentes – materiais e espirituais –
de todos, tal como Cristo subiu ao
Madeiro carregado com os pecados
dos homens de todos os tempos.
Tentemos subir com Ele e, como Ele,
à Cruz, onde intercedeu – e agora
intercede nos altares e sacrários
desta terra – junto de seu Pai, a fim
de obter para cada criatura, com
superabundância divina, as graças de
que necessita, sem excluir nenhuma.

Recordais que, em 1966, São
Josemaria teve uma experiência
muito forte que descreveu assim:
«Depois de tantos anos, aquele
sacerdote fez uma descoberta
maravilhosa: compreendeu que a
Santa Missa é um verdadeiro
trabalho: “operatio Dei”, trabalho de
Deus. E, nesse dia, ao celebrá-la,
experimentou dor, alegria e cansaço.
Sentiu na sua carne o cansaço de um
trabalho divino. A Cristo também



custou esforço a primeira Missa, a
Cruz»95.

Interpretou esse episódio como se
Deus tivesse querido premiar o seu
esforço de anos para centrar toda a
existência no Santo Sacrifício; e, ao
mesmo tempo, confirmá-lo no valor
sobrenatural desse caminho para
alcançar a unidade de vida tão
característica do espírito da Obra.
Lutemos, dia após dia, para que –
façamos o que fizermos – a nossa
mente se eleve a Jesus Cristo, para
aderirmos aos seus desígnios e
também para nos adentrarmos no
seu doce saber.

Pie pelicane, Iesu Domine, me
immundum munda tuo sanguine

Purificar-se mais e mais



A antiga crença de que o pelicano
alimenta as crias com o próprio
sangue, fazendo-o brotar do peito
ferido com o bico, foi considerada
tradicionalmente como um símbolo
eucarístico, que procurava
exemplificar de algum modo a
inseparabilidade dos aspetos
sacrificial e convivial da Eucaristia.
Com efeito, na Santa Missa «realiza-
se a obra da nossa redenção»96, e dá-
se-nos a comer o corpo de Cristo e dá-
se-nos a beber o seu sangue.

Neste Sacramento, fica patente que o
sangue de Cristo redime e, ao mesmo
tempo, alimenta e deleita. É sangue
que lava todos os pecados (cf. Mt 26,
28) e torna a alma pura (cf. Ap 7, 14).
Sangue que gera mulheres e homens
de corpo casto e de coração limpo (cf.
Zac 9, 17). Sangue que embriaga com
o Espírito Santo e que solta as línguas
para cantarem e narrarem as
«magnalia Dei» (At 2, 11), as
maravilhas de Deus.



A Eucaristia, por ser o mesmo
sacrifício do Calvário, contém em si a
virtude de lavar todos os pecados e
de conceder todas as graças: da
Missa, como do Calvário, brotam os
outros sacramentos, que depois nos
encaminham para o Holocausto de
Jesus Cristo como seu fim último.
Mas – dizei-o no apostolado – o
sacramento comum, disposto por
Deus para a remissão dos pecados
mortais não é a Missa, é a Penitência;
o sacramento da Reconciliação com
Deus e com a Igreja, mediante a
absolvição que se segue à confissão
plenamente sincera e contrita –
diante o sacerdote – de todos os
pecados mortais ainda não
perdoados diretamente neste
sacramento97.

Comungar dignamente

Mais ainda, a Eucaristia,
precisamente porque é manifestação
e comunicação de amor, exige, nos



que querem receber o corpo e o
sangue do Senhor, uma clara
disposição de união a Jesus pela
graça. «Pensaste nalguma ocasião
como te prepararias para receber o
Senhor, se só se pudesse comungar
uma vez na vida?

– Agradeçamos a Deus a facilidade
que temos para nos aproximarmos
dele, mas temos de agradecê-lo
preparando-nos muito bem para o
receber»98.

A qualidade e a delicadeza dessa
preparação depende, como já antes
vos recordava, da sensibilidade e
profundidade interior da pessoa,
particularmente da fé e do amor a
Jesus sacramentado. «Temos de
receber Nosso Senhor, na Eucaristia,
como aos grandes da terra, melhor!:
com adornos, luzes, fatos novos...

– E se me perguntares que limpeza,
que adornos e que luzes hás de ter,
responder-te-ei: limpeza nos teus



sentidos, um por um; adorno nas
tuas potências, uma por uma; luz em
toda a tua alma»99.

Naturalmente, não é preciso esperar
por ser perfeitos – estaríamos
sempre à espera – para receber
sacramentalmente o Senhor, nem se
deve deixar de assistir à Missa
porque falta o sentimento ou porque
às vezes surgem distrações.
«Comunga. – Não é falta de respeito.
– Comunga hoje precisamente, que
acabas de sair desse laço. – Esqueces
que Jesus disse: Não é necessário o
médico para os sãos, mas para os
enfermos»?»100.

Menos ainda se deve deixar de
receber a Sagrada Comunhão, pelo
facto de a frequência na receção
deste Sacramento poder parecer que
não produz em nós o efeito que seria
de esperar da generosidade divina.
«Quantos anos a comungar
diariamente! – Outro seria santo –



disseste-me – e eu, sempre na
mesma! – Filho – respondi-te –
continua com a Comunhão diária, e
pensa: que seria de mim, se não
tivesse comungado?»101.

O cristão deve antes raciocinar com o
pensamento de que essa frequência,
já antiga na Igreja, é sinal de um
amor autêntico, que nem as misérias
próprias podem apagar. «Alma de
apóstolo: essa intimidade de Jesus
contigo – tão junto d’Ele, tantos anos!
– Não te diz nada?»102.

Quando surgirem esses argumentos
falaciosos, ou outros semelhantes, é o
momento de assumir mais do que
nunca, com agradecimento e
confiança em Jesus, a atitude do
centurião, que repetimos na Santa
Missa: «Domine, non sum dignus!».
Não podemos esquecer que, perante
a majestade e a perfeição de Cristo,
Deus e Homem, nós somos mendigos
que nada têm, que estamos



manchados com a lepra da soberba,
que nem sempre vemos a mão de
Deus no que nos acontece e que,
noutras ocasiões, ficamos paralisados
perante a sua Vontade. Mas tudo isto
não justifica a atitude de nos
retrairmos; deve-nos conduzir, pelo
contrário, a repetir muitas vezes,
seguindo o exemplo do nosso Padre:
«eu quisera, Senhor, receber-Vos com
aquela pureza, humildade e
devoção...»

Cuius una stilla salvum facere
totum mundum quit ab omni
scelere

Dar a conhecer a eficácia da
Eucaristia

Com estas palavras menciona-se de
novo essa característica, tão própria
da Eucaristia: a sua
“superabundância”, o “excesso” de



amor divino que nos foi concedido e
continua a ser-nos oferecido
constantemente. A estrofe do hino
eucarístico refere-se à dimensão de
expiação deste Sacramento: bastava
uma gota do sangue do Homem-Deus
para apagar todos os pecados da
humanidade. Mas quis derramá-lo
todo. «Um dos soldados trespassou-
Lhe o lado com uma lança e
imediatamente saiu sangue e
água» (Jo 19, 34). O sangue, entre os
povos antigos, e de certo modo
também hoje, é sinal de vida. Cristo
decidiu não poupar nada do seu
sangue, também como manifestação
da sua plena vontade de nos
comunicar toda a sua Vida.

Contemplar a entrega total de Jesus
por nós, considerar uma vez mais
que «não é possível separar em
Cristo o seu ser de Deus-Homem e a
sua função de Redentor»103, anima-
nos a sermos conscientes de que nós
não podemos contentar-nos em nos



conduzirmos pessoalmente como
almas de Eucaristia: temos de animar
os outros a que também tenham essa
determinação.

Não basta que cada um, cada uma, de
nós procure e fale com o Senhor na
Eucaristia; devemos conseguir
“contagiar” – no nosso trabalho
apostólico – quantos mais melhor,
para que também desejem e cultivem
essa amizade inigualável. «Amai
muitíssimo Jesus sacramentado, e
procurai que muitas almas o amem:
só se introduzis esta preocupação
nas vossas almas, sabereis ensiná-la
aos outros, porque dareis o que
viverdes, o que tiverdes, o que
fordes»104.

Diante da triste ignorância que há,
inclusivamente entre muitos
católicos, pensemos, minhas filhas e
meus filhos, na importância de
explicar às pessoas o que é a Santa
Missa e quanto vale, com que



disposições se pode e se deve receber
o Senhor na comunhão, que
necessidade nos impele a ir visitá-lo
nos sacrários, como se manifesta o
valor e o sentido da «urbanidade da
piedade»105.

Aí se abre um caminho inesgotável e
fecundíssimo para o apostolado
pessoal, que dará como fruto, por
bênção do Senhor, muitíssimas
vocações. Assim no-lo repetiu o nosso
queridíssimo Padre desde o
princípio, também com o seu
comportamento diário. «Para
cumprir esta Vontade do nosso Rei
Cristo» (o nosso Padre refere-se com
estas palavras à extensão da Obra
pelo orbe), «é preciso que tenhais
muita vida interior: que sejais almas
de Eucaristia, viris, almas de oração.
Porque só assim vibrareis com a
vibração que o espírito da Obra
exige»106.

Amar a mortificação e a penitência



Para nos convertermos realmente em
almas de Eucaristia e em almas de
oração, não se pode prescindir da
união habitual com a Cruz, também
mediante a mortificação procurada
ou aceite. D. Álvaro deixou escrito
que, certa vez, o nosso Padre
perguntava a um grupo de filhos
seus: «Que havemos de fazer para ser
apóstolos no Opus Dei, como o
Senhor quer?». E respondeu
imediatamente, com energia e com
firmíssimo convencimento: «levar
Cristo crucificado dentro de nós! (...).
O Senhor escuta as petições das
almas mortificadas e penitentes»107.
D. Álvaro tirava em seguida a
conclusão, que aplicava a si próprio e
a todos: «Considerai que, para ser
fiéis ao compromisso de corredimir,
temos de nos identificar
pessoalmente com Nosso Senhor
Jesus Cristo, mediante a crucifixão
das nossas paixões e concupiscências
na alma e no corpo (cf. Gal 5, 24).
Este é o divino “paradoxo” que tem



de se renovar em cada um: “Para
Viver é preciso morrer” (Caminho, n.
187)»108.

Precisamente no sacramento do
Sacrifício do Filho de Deus, obtemos
a graça e a força para nos
identificarmos com Cristo na Cruz.
Não duvidemos: a origem e a raiz da
nossa vida de mortificação
encontram-se na devoção
eucarística. Só estaremos em
condições de afirmar que somos
autênticas almas de Eucaristia, se
vivermos de verdade – cum gaudio et
pace – cravados com Cristo na Cruz;
se sabemos «sujeitar-nos e
humilharmo-nos, pelo Amor», se «os
nossos pensamentos, afetos, sentidos
e potências, palavras e obras», tudo,
“estiver bem atado”, pelo amor à
Virgem, à Cruz do seu Filho»109. Uma
alma de Eucaristia é
necessariamente, sempre e ao
mesmo tempo, uma alma sacerdotal;
e de modo concreto, se a criatura se



consome em desejos de reparar e de
sacrificar. Então encerra uma alma
«essencialmente, totalmente,
eucarística»110.

Quando tomamos a sério que a Missa
é «a nossa Missa, Jesus», porque
Jesus a celebra com cada um de nós,
porque cada um faz de si uma
oblação a Deus Pai unida à de Cristo,
então dura as vinte e quatro horas do
dia. «Amai muito ao Senhor. Tende
ânsias de reparação, de uma maior
contrição. É necessário desagravá-
l’O, primeiro por nós mesmos, como
o sacerdote faz antes de subir ao
altar. E nós, que temos alma
sacerdotal, convertemos o nosso dia
numa Missa, muito unidos a Cristo
sacerdote, para apresentar ao Pai
uma oblação santa, que repare pelas
nossas culpas pessoais e pelas de
todos os homens (...). Tratai-me bem
o Senhor, na Missa e durante todo o
dia»111.



Iesu, quem velatum nunc aspicio, /
oro, fiat illud quod tam sitio, / ut te
revelata cernens facie, /visu sim
beatus tuæ gloriæ

Fome de ver o rosto de Cristo

O Adoro te devote conclui com esta
estrofe, que se poderia resumir
assim: Senhor, quero ver-te!
Conclusão bem lógica, porque a
Eucaristia, «penhor da glória
futura»112, concede-nos uma
antecipação da vida definitiva. «A
Eucaristia é verdadeiramente um
pedaço de céu que se abre sobre a
terra; é um raio de glória da
Jerusalém celeste, que atravessa as
nuvens da nossa história e vem
iluminar o nosso caminho»113.

Este tesouro central da Igreja
antecipa a eternidade, porque nos
converte em comensais da “Ceia do
Cordeiro”, onde os bem-aventurados



se saciam da visão de Deus e do seu
Cristo (cf. Ap 19, 6-10). Nós
conseguimos já, pela graça de Deus,
acesso a essa mesma realidade,
embora não de modo pleno: apenas
imperfeitamente (cf. 1Cor 13, 10-12).
Com o dom do Sacramento é-nos
aumentada e consolidada a vida
nova conferida com o Batismo, que é
chamada à sua perfeição na glória.

A receção de Jesus na Sagrada
Comunhão obtém-nos serenidade
ante a morte e ante a incerteza do
juízo, porque Ele assegurou: «Quem
come a Minha carne e bebe o Meu
sangue tem a vida eterna, e Eu o
ressuscitarei no último dia» (Jo 6, 54).
«Quem se alimenta de Cristo na
Eucaristia não precisa de esperar o
Além para receber a vida eterna: já a
possui na terra, como primícias da
plenitude futura, que envolverá o
homem na sua totalidade. De facto,
na Eucaristia recebemos a garantia
também da ressurreição do corpo no



fim do mundo»114. A fé e a esperança
eucarísticas afastam de nós muitos
temores.

A Sagrada Eucaristia é «a ação mais
sagrada e transcendente que o
homem, por graça de Deus, pode
realizar nesta vida. Comungar o
Corpo e o Sangue do Senhor é, de
certo modo, desligar-nos dos laços de
terra e de tempo, para estar já com
Deus no Céu, onde o próprio Cristo
enxugará as lágrimas dos nossos
olhos e onde não haverá morte, nem
pranto, nem gritos de fadiga, porque
o mundo velho já terá passado (cf. Ap
21, 4)»115.

Este Sacramento situa-se, por assim
dizer, no limiar entre esta vida e a
outra, não apenas quando se
administra aos moribundos em
forma de viático; mas também mais
propriamente porque contém 
Christus passus, já glorioso, de modo
que participa na ordem sacramental



da condição desta vida, enquanto
substancialmente pertence já à
outra. Também por isso, a piedade
eucarística nos tornará cada vez
mais Opus Dei, impelindo-nos a que
nos comportemos como
contemplativos no meio do mundo,
porque caminhamos amando na
terra e no Céu: «não “entre” o Céu e a
terra, porque somos do mundo. No
mundo e no Paraíso
simultaneamente! Esta seria como
que a fórmula para exprimir como
temos de compor a nossa vida,
enquanto estivermos “in hoc
sæculo”»116.

Penhor da vida eterna

O plano salvífico de Deus incoa-se
nesta etapa terrena, que é
“penúltima”, e consuma-se na que há
de vir, que é eterna117. Assim a fé
encerra certa incoação do
conhecimento face a face, uma
incoação da visão gloriosa e



beatífica. Na Eucaristia, tender para
a glória apoia-se sobretudo no amor
que nasce da intimidade. A alma
eucarística anseia adorar
abertamente a Quem já adora oculto
no Pão, porque a intimidade
insistente com um amor escondido
gera um desejo irrefreável de O
possuir abertamente. «Convive com a
Humanidade Santíssima de Jesus... E
Ele porá na tua alma uma fome
insaciável, um desejo “louco” de
contemplar a Sua Face»118.

Esta foi sempre a impaciência dos
santos, aquela que São Josemaria
guardava no seu coração. «Os que se
amam procuram ver-se. Os
enamorados só têm olhos para o seu
amor. Não é lógico que seja assim? O
coração humano sente esses
imperativos. Mentiria se negasse que
é enorme a minha ânsia de
contemplar a face de Jesus Cristo.
“Vultum tuum, Domine, requiram” (Sl
26, 8), procurarei, Senhor, o teu



rosto. Encanta-me fechar os olhos, e
pensar que chegará o momento,
quando Deus quiser, em que o
poderei ver, não “como num espelho,
e sob imagens obscuras... mas face a
face” (1Cor 13, 12). Sim, filhos, “o
meu coração está sedento de Deus,
do Deus vivo: quando virei e verei a
face de Deus?” (Sl 41, 3)»119.

A devoção eucarística irá
comunicando e aumentando em nós
essa ânsia, até converter o estar com
Cristo na única coisa que importa,
sem que isto nos afaste deste mundo;
pelo contrário, amá-lo-emos mais
apaixonadamente, com o nosso
coração unido estreitamente ao
Coração de Jesus Cristo. A
intimidade, o trato com o Senhor na
Eucaristia, irá imprimindo
vigorosamente em nós a convicção
de que a felicidade não está nestes ou
naqueles bens da terra, que
envelhecem e desaparecem; a
felicidade está em permanecer para



sempre com Ele, porque a felicidade
é Ele, a quem já possuímos agora
como «tesouro infinito, pérola
preciosíssima» neste Sacramento120.
«Quando dava a Sagrada Comunhão,
aquele sacerdote tinha vontade de
gritar: aí te entrego a Felicidade!»121.

A Santíssima Virgem, mulher
eucarística

Com esta invocação – «mulher
eucarística» –, João Paulo II propôs à
Igreja o exemplo de Maria como
“escola” e “guia” para aprender a
maravilhar-nos – que significa
acolher, adorar, agradecer... – ante o
mistério da Eucaristia122. Entendemo-
lo muito bem à luz da fé, como
aconteceu ao nosso Padre, que nos
fazia considerar que na Santa Missa,
«de algum modo, intervém a
Santíssima Virgem, pela íntima união
que tem com a Trindade Beatíssima,
porque é Mãe de Cristo, da sua Carne
e do seu Sangue, Mãe de Jesus Cristo,



perfeito Deus e perfeito Homem.
Jesus Cristo, ao ser concebido nas
entranhas de Maria Santíssima sem
intervenção de varão, mas
unicamente pelo poder do Espírito
Santo, tem o mesmo sangue de sua
Mãe. E é esse Sangue o que se oferece
no sacrifício redentor, no Calvário e
na Santa Missa»123.

Maria, ao pé da Cruz, uniu o seu
sacrifício interior – «olhai e vede:
haverá dor semelhante à minha
dor?» (Lm 1, 12) – ao do seu Filho,
cooperando com a Redenção no
Calvário. Ela própria, «presente com
a Igreja, e como Mãe da Igreja, em
cada uma das celebrações
eucarísticas»124, coopera com o Filho
em difundir no mundo – Medianeira
de toda a graça! – a infinita força
santificadora do Santo Sacrifício que
só Jesus cumpre.

Filhas e filhos meus, se de algum
modo nos comparámos com Dimas, o



bom ladrão, e com o Apóstolo Tomé,
como não olhar para Maria para
conhecer e querer mais a Jesus
sacramentado, para aprender d’Ele e
imitá-l’O, para «O tratar bem»? Nessa
tarefa pessoalíssima, que de modo
incessante nos renovará
interiormente e nos encherá de
desejos de santidade e apostolado,
ajudemo-nos com a contemplação
dos mistérios do Rosário, desde a
Anunciação, quando vemos como a
Virgem acolhe incondicionalmente
no seu seio puríssimo o Verbo
incarnado, até à sua glorificação,
quando Deus a recebe em corpo e
alma na glória, e a coroa como
Rainha, Mãe e Senhora nossa.

«A Jesus sempre se vai e se “torna a
ir” por Maria»125. Peçamos à nossa
Mãe que nos leve sempre pela mão, e
especialmente neste Ano da
Eucaristia para que constantemente
digamos ao Senhor sacramentado,
com as palavras e as obras: «Adoro--



Te, amo-Te!» Adoro te devote! E
quando o fizermos, escutemos o
nosso queridíssimo Padre, que nos
insiste: «invocai Maria e José, porque
de alguma maneira estarão presentes
no Sacrário, como o estiveram em
Belém e em Nazaré (...). Não vos
esqueçais!»126.

Com todo o afeto vos abençoa

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 6 de outubro, segundo
aniversário da canonização de São
Josemaria

1 Concílio Vaticano II, Presbyterorum
ordinis, n. 5.

2 São Josemaria, Cristo que passa, n.
87; cf. Concílio Vaticano II, Lumen



gentium, n. 11; Presbyterorum
ordinis, n. 14.

3 Concílio de Trento, ses. XIII, 
Decreto sobre a Sagrada Eucaristia,
can. 1 (Denz. 1651)

4 cf. Ibid., can. 2 (Denz.1652).

5 São Josemaria, Caminho, n. 538

6 São Josemaria, Notas tiradas numa
meditação, 14/06/1960.

7 São Josemaria, Cristo que passa, n.
83.

8 cf. Ibid., n. 84.

9 São João Crisóstomo, Homilias
sobre o evangelho de São Mateus, 82,
4 (PG 58, 743).

10 cf. Caminho, n. 269, 537, 554; 
Forja, n. 831, 991; Cristo que passa, n.
151.

11 São Josemaria, Caminho, n. 267.



12 São Josemaria, Cristo que passa, n.
84.

13 Ibid.

14 São Josemaria, Homilia Sacerdote
para a eternidade, 13/04/1973.

15 São Josemaria, Cristo que passa, n.
64.

16 São Josemaria, Notas tiradas
numa tertúlia, outubro de 1972.

17 São Josemaria, Cristo que passa, n.
90.

18 cf. São Tomás de Aquino, Suma
Teológica, II-II, q. 84, a.2; São João
Damasceno, Sobre a fé ortodoxa, 4, 12
(PG 94, 1133).

19 São Josemaria, Notas tiradas
numa tertúlia, 04/04/1970.

20 São Josemaria, Caminho, n. 539,
538; cf. Sulco, n. 685, 686; Forja, n.
887.



21 São Josemaria, Cristo que passa, n.
161

22 São Josemaria, Notas tiradas
numa meditação, 14/04/1960.

23 «Lauda, Sion, Salvatorem, / lauda
ducem et pastorem / in hymnis et
canticis. / Quantum potes, tantum
aude: / quia maior omni laude, /nec
laudare sufficis» (Missal Romano,
Solenidade do Corpo e Sangue de
Cristo, Sequência Lauda Sion).

24 São Josemaria, Forja, n. 838; cf. n.
832, 837.

25 Ibid., n. 824.

26 São Josemaria, Sulco, n. 818.

27 São Josemaria, Caminho, n. 533.

28 São Josemaria, Cristo que passa, n.
151.

29 Ibid., n. 156.



30 São Josemaria, Homilia Sacerdote
para a eternidade, 13/04/1973.

31 Missal Romano, Solenidade do
Corpo e Sangue de Cristo, Sequência 
Lauda Sion.

32 São Josemaria, Carta 28/03/1973,
n. 7.

33 São Josemaria, Cristo que passa, n.
153.

34 Concílio de Trento, ses. XIII: 
Decreto sobre a Sagrada Eucaristia,
cap. 4 (Denz. 1642).

35 Paulo VI, Credo do Povo de Deus;
cf. João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 15.

36 cf., por exemplo, Pio XII, Mediator
Dei; Paulo VI; Mysterium fidei; João
Paulo II, Ecclesia de Eucharistia; 
Catecismo da Igreja Católica, n.
1322-1419.



37 cf. Concílio Vaticano II, Dei
Verbum, n. 10.

38 São Josemaria, Cristo que passa, n.
84.

39 Ibid., n. 109.

40 Ibid., n. 6.

41 São Josemaria, Carta 28/03/1973,
n. 10.

42 São Josemaria, Cristo que passa, n.
80.

43 Ibid., n. 6.

44 cf. São Josemaria, Sulco, n. 817.

45 São Josemaria, Cristo que passa, n.
155.

46 Concílio de Trento, ses. XXII, 
Doutrina acerca do Santíssimo
Sacrifício da Missa, cap. 2 (Denz.
1743).



47 João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 12.

48 Concílio de Trento, ses. XIII, 
Decreto sobre a Sagrada Eucaristia,
cap. 7 (Denz. 1647).

49 São Josemaria, Caminho, n. 533.

50 Ibid.

51 São Tomás de Aquino, Col.4 sobre
o Credo.

52 Ibid.

53 São Josemaria, Carta, 28/03/1973,
n. 61.

54 São Josemaria, Homilia Sacerdote
para a eternidade, 13/04/1973.

55 São Josemaria, Caminho, n. 509.

56 São Josemaria, Forja, n. 887.

57 São Josemaria, Forja, n. 556.



58 São Josemaria, Via Sacra, XII
estação, n. 4.

59 São Josemaria, Caminho, n. 876.

60 São Josemaria, Amigos de Deus, n.
232.

61 Ibid.

62 São Josemaria, Forja, n. 827.

63 São Josemaria, Carta 28/03/1973,
n. 7.

64 João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 14.

65 São Josemaria, Via Sacra, V
estação.

66 São Josemaria, Notas tiradas
numa tertúlia, 25/06/1972.

67 São Josemaria, Notas tiradas
numa meditação, 09/04/1937.



68 São Josemaria, Amigos de Deus, n.
301-303.

69 Ibid., n. 249.

70 São Josemaria, Forja, n. 835.

71 São Josemaria, Cristo que passa, n.
154.

72 Ibid., n. 129.

73 São Josemaria, Homilia Sacerdote
para a eternidade, 13/04/1973.

74 São Josemaria, Forja, n. 542.

75 São Josemaria, Caminho, n. 23.

76 São Josemaria, Sulco, n. 688.

77 Pio XII, Mediator Dei, n. 20.

78 João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 12; cf. Concílio de
Trento, ses. XXII, Doutrina acerca do
Santíssimo Sacrifício da Missa, cap. 2
(Denz. 1743).



79 Catecismo da Igreja Católica, n.
1364.

80 São Josemaria, Notas tiradas
numa tertúlia, 22/05/1970.

81 João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 11.

82 São Josemaria, Notas tiradas
numa meditação, 14/04/1960.

83 São Josemaria, Cristo que passa, n.
86-87.

84 São Josemaria, Forja, n. 541.

85 cf. Cristo que passa, n. 89-91.

86 São Josemaria, Forja, n. 69.

87 cf. Missal Romano, Solenidade do
Corpo e Sangue de Cristo, Sequência 
Lauda Sion.

88 São Tomás de Aquino, Suma
Teológica, III, q. 79, a. 1.



89 São Leão Magno, Homilia 12 sobre
a Paixão, 7 (PL 54, 357).

90 Catecismo da Igreja Católica, n.
1396.

91 Concílio de Éfeso, ano 431 (Denz.
262).

92 São Josemaria, Amigos de Deus, n.
296.

93 São Josemaria, Notas tiradas
numa meditação, 19/03/1975.

94 São Josemaria, Temas Atuais do
Cristianismo, n. 123.

95 São Josemaria, Via Sacra, XI
estação, n. 4.

96 Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 3.

97 cf. João Paulo II, Reconciliatio et
pœnitentia, n. 31, I.

98 São Josemaria, Forja, n. 828.



99 Ibid., n. 834.

100 São Josemaria, Caminho, n. 536.

101 Ibid., n. 534.

102 Ibid., n. 321.

103 São Josemaria, Cristo que passa,
n. 122.

104 São Josemaria, Notas tiradas
numa tertúlia, 04/04/1970.

105 São Josemaria, Caminho, n. 541.

106 São Josemaria, Instrucción,
01/04/1934, n. 3.

107 Recolhido por D. Álvaro, Carta,
16/06/1978.

108 Ibid.

109 Ibid.

110 São Josemaria, Forja. n. 826.



111 São Josemaria, Notas tiradas
numa tertúlia, 06/10/1968.

112 Concílio Vaticano II, 
Sacrosanctum Concilium, n. 47.

113 João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 19.

114 Ibid., n. 18.

115 São Josemaria, Temas Atuais do
Cristianismo, n. 113.

116 São Josemaria, Notas tiradas
numa meditação, 27/03/1975.

117 cf. João Paulo II, Evangelium vitæ,
n. 2.

118 São Josemaria, Via Sacra, VI
estação, n. 2.

119 São Josemaria, Notas tiradas
numa meditação, 25/12/1973.

120 São Josemaria, Caminho, n. 432.



121 São Josemaria, Forja, n. 267.

122 cf. João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 53-58.

123 São Josemaria, Cristo que passa,
n. 89.

124 João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 57.

126 São Josemaria, Caminho, n. 495.

126 São Josemaria, Notas tiradas
numa conversa, 06/06/1974.

Javier Echevarría

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/rezar-com-o-
adoro-te-devote/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/rezar-com-o-adoro-te-devote/
https://opusdei.org/pt-pt/article/rezar-com-o-adoro-te-devote/
https://opusdei.org/pt-pt/article/rezar-com-o-adoro-te-devote/

	Rezar com o Adoro te devote
	Descarregue o ebook «Rezar com o Adoro te devote»


