
opusdei.org

“Um D. Quixote de
Deus”: homilia do
Cardeal Ratzinger
numa Missa de ação
de graças pela
beatificação de
Josemaria Escrivá

O então cardeal Ratzinger via
deste modo São Josemaria: “Ou
não parecerá «quixotesco”
ensinar, no meio do mundo de
hoje, a humildade, a
obediência, a castidade, o
desprendimento das coisas
materiais, o esquecimento de si
próprio?».



31/05/2007

O Apocalipse de São João, que nos
fala de tantos acontecimentos
terríveis do passado e do futuro da
nossa história, abre contudo o céu
sobre a terra, e mostra-nos que Deus
não larga da Sua mão o mundo. Por
muito mal que possa existir, no final
está a Sua vitória. Do meio das
misérias da terra surge o louvor. O
trono de Deus está rodeado de um
coro sempre crescente de almas
salvas, cujas vidas se converteram
num movimento de alegria e de
glória, esquecidas de si próprias. Mas
este coro não canta apenas no além,
vai-se preparando no devir da
história e está já presente nela de
forma oculta.

Isto manifesta-se claramente na voz
que provém do trono, isto é do Deus
oculto: «Louvai o nosso Deus, vós



todos, os seus servos, todos os que O
temeis, pequenos e grandes» (Ap 19,
5). Trata-se de um chamamento ao
nosso mundo para que nos
dediquemos àquilo que é o único
importante, e pertence, desde já, à
liturgia da eternidade.

A beatificação de Josemaria Escrivá
diz-nos que este sacerdote do nosso
século se encontra no coro dos que
louvam a Deus e que nele se tornam
realidade as palavras da leitura de
hoje: «Aos que predestinou (...) a
esses também os glorificou» (Rm 8,
30). A glorificação não pertence ao
futuro, mas já teve lugar; recordam-
no-lo as beatificações. «Louvai o
nosso Deus (...), pequenos e grandes»:
Josemaria Escrivá ouviu esta voz
entendeu-a como a vocação da sua
vida, mas não a aplicou somente a si
mesmo e à sua própria vida.
Considerou como missão própria
transmitir a voz que sai do trono,
fazê-la ouvir no nosso século.



Convidou os grandes e os pequenos a
louvar a Deus e precisamente por
isso ele mesmo glorificou a Deus.

Josemaría Escrivá deu-se conta muito
depressa de que Deus tinha um plano
para ele de que queria algo dele. Mas
não sabia o que era. Como poderia
encontrar a resposta, onde a deveria
procurar? Pôs-se a procurar,
sobretudo escutando a palavra de
Deus, a Sagrada Escritura. Lia a
Bíblia não como um livro do passado,
nem como um livro de problemas
sobre que se discutem, mas como
uma palavra do presente, que nos
fala hoje: uma palavra na qual cada
um de nós é protagonista e devemos
procurar o nosso sítio, para
encontrar o nosso caminho. Nesta
busca moveu-o especialmente a
história do cego Bartimeu que,
sentado à beira do caminho de Jericó,
ouviu que passava Jesus e implorou
aos gritos a sua misericórdia (cf. Mc
10, 46-52). Enquanto os discípulos



tentavam fazer calar o mendigo cego,
Jesus dirigiu-Se a ele perguntou:
«Que queres que te faça?» Bartimeu
respondeu: «Senhor, que eu veja!»
Josemaria reconhecia-se a si mesmo
em Bartimeu: Senhor, que veja! Era o
seu clamor constante: Senhor, faz-me
ver a tua vontade!

O homem começa verdadeiramente a
ver, quando aprende a ver a Deus. E
começa a ver a Deus, quando vê a
sua vontade e está disposto a fazê-la
sua. O desejo de ver a vontade de
Deus e de identificar a vontade
própria com a Sua foi sempre o
verdadeiro móbil da vida de Escrivá
«Faça-se a tua vontade assim na terra
como no céu.» Esse desejo e essa
incessante súplica foram-no
preparando para responder, no
momento da iluminação, como
Pedro: «Senhor, em teu nome
lançarei a rede» (Lc 5, 5). O seu sim
não era menos aventurado que
aquele sim no lago de Genesaré



depois de uma noite infrutuosa:
Espanha encontrava-se revoltosa
pelo ódio à Igreja, a Cristo, a Deus.
Tentavam arrancar a Igreja do país,
quando recebeu o encargo de lançar
a rede para Deus. A partir daí e ao
longo de toda a sua vida, como
pescador de Deus, foi lançando a
rede divina sem cansaço nas águas
da nossa história, para atrair para a
luz grandes e pequenos, para lhes
devolver a vista.

A vontade de Deus. Sobre isto São
Paulo diz aos Tessalonicenses: «Esta é
a vontade de Deus, a vossa
santificação» (Ts 4, 3). A vontade de
Deus é, em último termo, muito
simples e no seu núcleo sempre a
mesma: a santidade. E santidade
significa, como nos diz a Leitura de
hoje, chegar a ser semelhantes a
Cristo (cf. Rm 8, 29). Josemaria
Escrivá considerou esta chamada
não só dirigida a si próprio, mas
sobretudo como um encargo para a



transmitir aos outros: animar à
santidade e congregar para Cristo
uma comunidade de irmãos e irmãs.

O significado da palavra «santo»
experimentou ao longo dos tempos
um estreitamento perigoso, que sem
dúvida continua a ter influência
ainda hoje. Faz-nos pensar nos
santos que vemos representados nos
altares, em milagres e virtudes
heroicas e sugere-nos que a
santidade é para uns poucos eleitos,
dentre os quais não nos podemos
incluir. Então deixamos a santidade
para esses poucos, cujo número
desconhecemos e conformamo-nos,
simplesmente, em ser como somos.

No meio desta apatia espiritual,
Josemaria Escrivá atuou como um
despertador, clamando: não, a
santidade não é o extraordinário,
mas o ordinário, o normal para cada
batizado. A santidade não consiste
em certos heroísmos impossíveis de



imitar, mas tem mil formas e pode
tornar-se realidade em qualquer sítio
e profissão. É o normal e consiste em
dirigir a Deus a vida corrente e
penetrá-la com o espírito da fé.

Consciente deste encargo, o nosso
Beato viajou incansavelmente por
diferentes continentes, falando às
pessoas para os animar a ser santos,
a viver a aventura de ser cristãos
qualquer que seja a posição de cada
um na vida. Assim, chegou a ser o
grande homem de ação, que vivia da
vontade de Deus e chamava outros
para ela sem se converter num
«moralizador». Sabia que não
podemos fazer-nos justos a nós
próprios; da mesma maneira que o
amor pressupõe o passivo de ser
amado, assim a santidade vai sempre
unida a algo passivo: aceitar ser
amado por Deus.

A sua fundação chama-se Opus Dei,
não Opus nostrum. Não queria criar



a sua obra, a obra de Josemaria
Escrivá; não pretendia fazer um
monumento a si próprio. A minha
obra não é minha, podia e queria
dizer na linha de Cristo, em
identificação com Ele (cf. Jo 7, 16):
não queria fazer o seu próprio, mas
antes deixar lugar a Deis, para que
fizesse a Sua Obra. Seguramente era
consciente também do que Jesus nos
diz no Evangelho de São João: «A
obra de Deus é que acrediteis» (Jo 6,
29), quer dizer, entregar-nos a Deus
para que possa atuar por nosso
intermédio.

Desta maneira surge uma nova
identificação com uma palavra da
Escritura. A palavra de Pedro no
Evangelho de hoje chegou a ser a sua
própria palavra: Homo peccator sum
– sou um homem pecador. Quando o
nosso Beato reconheceu a pesca
abundante da sua vida, assustou-se
como Pedro ao ver a sua miséria em
comparação com o que Deus queria



fazer nele e através dele. Chamava-se
a si mesmo «fundador sem
fundamento» e «instrumento
inapto»: sabia e via com clareza que
tudo isso não o tinha feito ele, que
não podia fazê-lo, mas Deus que
atuava através de um instrumento
que parecia totalmente inapto. E isto
é o que, em último termo, quer dizer
«virtude heroica»: torna-se realidade
o que só Deus pode fazer.

Josemaria reconhecia a sua miséria,
mas entregou-se a Deus sem se
preocupar consigo próprio,
mantendo-se disponível para a
vontade de Deus; prescindiu de si
mesmo e de todo o interesse pessoal.
Uma e outra vez falava das suas
«loucuras»: começar sem meios
nenhuns, começar no meio do
impossível. Pareciam loucuras que
devia arriscar fazer e arriscou. Neste
contexto vêm-nos à mente aquelas
palavras do seu grande compatriota
Miguel de Unamuno: «Só os loucos



fazem o sensato, os sábios não fazem
senão tontarias». Atrevia-se a ser
algo assim como um D. Quixote de
Deus. Ou não parecerá «quixotesco»
ensinar, no meio do mundo de hoje,
a humildade, a obediência, a
castidade, o desprendimento das
coisas materiais, o esquecimento de
si próprio? A vontade de Deus era
para ele o verdadeiramente razoável
e, assim, se mostrou racional o
aparentemente irracional.

A vontade de Deus. A vontade divina
tem o seu lugar concreto e a sua
forma concreta neste mundo: tem
um corpo. O Corpo de Cristo ficou na
Igreja. Por isso não se pode separar a
obediência à vontade de Deus, da
obediência à Igreja. Somente se
inclui a própria missão na
obediência à Igreja, tenho a garantia
de considerar os meus próprios
ideais como a vontade de Deus, de
seguir realmente a Sua chamada. Por
isso, para Josemaria Escrivá o nível



básico da sua missão foi sempre a
obediência à Igreja hierárquica e a
união com ela. Nisto não há nada de
positivismo, de autoridade: a Igreja
não é um sistema de poder; não é
uma associação para fins religiosos,
sociais ou morais, que vai
idealizando o modo de alcançar
melhor esses fins; e, se fosse o caso,
substituí-lo por outros mais de
acordo com os tempos atuais.

Quando com dois anos Josemaria
Escrivá adoeceu muito gravemente e
estava desenganado pelos médicos, a
sua mãe decidiu dedicá-lo a Maria.
Com enormes dificuldades levou o
seu filho, por um caminho
pedregoso, à Ermida de Nossa
Senhora de Torreciudad e entregou-o
ali à Mãe do Senhor, para que fosse a
sua mãe. Assim, Josemaria soube-se,
ao longo de toda a vida, sob a
proteção do manto da Virgem, que
era sua Mãe. No seu quarto de
trabalho, frente à porta, havia um



quadro de Nossa Senhora de
Guadalupe; esta imagem acolhia o
seu primeiro olhar de cada vez que
entrava. Recebeu também o seu
último olhar. À hora da sua morte,
mal tinha entrado no quarto e olhado
a imagem da Mãe, caiu ao chão.
Enquanto morria tocavam os sinos, o
Angelus, anunciando o “fiat” de
Maria e a graça da Encarnação do
Filho, nosso Salvador. Com este sinal,
que surgiu no início da sua vida e lhe
assinalava a direção, regressou a
Deus.

Vamos dar graças ao Senhor por esta
testemunha da fé no nosso tempo,
por este incansável pregoeiro da Sua
vontade e vamos pedir: Senhor, que
eu também veja! Faz com que
reconheça a tua vontade e a cumpra!
Ámen.



Homilia na Basílica dos Doze
Apóstolos. Missa de ação de graças
pela beatificação de Josemaria
Escrivá.

Terça-feira, 19 de maio de 1992

Cardeal Joseph Ratzinger

Prefeito da Congregação para a
Doutrina da Fé

Cardeal Joseph Ratzinger

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/recordando-

aqueles-dias/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/recordando-aqueles-dias/
https://opusdei.org/pt-pt/article/recordando-aqueles-dias/
https://opusdei.org/pt-pt/article/recordando-aqueles-dias/

	﻿“Um D. Quixote de Deus”: homilia do Cardeal Ratzinger numa Missa de ação de graças pela beatificação de Josemaria Escrivá

