
opusdei.org

Protagonistas da
nossa vida

Quando explicamos o porquê
das nossas reações
espontâneas, mais do que dizer
"eu sou assim", muitas vezes
teríamos que admitir: "eu fiz-
me assim". Editorial sobre a
forja do caráter na vida do
cristão.

06/06/2015

«Peço-vos para serdes construtores
do mundo, que trabalheis por um
mundo melhor. Queridos jovens,
por favor, não fiqueis a olhar a



vida “da varanda", metei-vos nela,
Jesus não ficou na varanda,
mergulhou… “Não olheis a vida da
varanda", mergulhai nela como fez
Jesus»[1]. Face a estas palavras do
Papa Francisco aos jovens, surgem
imediatamente algumas perguntas,
que o próprio Romano Pontífice
formulava a seguir: «Começamos?
Por onde? Por ti e por mim! Cada
um, de novo em silêncio,
interrogue-se: se devo começar por
mim, por onde principio? Abra
cada um o seu coração, para que
Jesus lhe diga por onde começar.
»[2]. Para sermos protagonistas dos
acontecimentos do mundo é
indispensável começar por ser
protagonistas da nossa própria vida.

Livres e condicionados

Este protagonismo implica
reconhecer que se bem que as
circunstâncias familiares ou sociais
influem no nosso caráter, não o



determinam de um modo absoluto. O
mesmo se pode dizer dos instintos
mais elementares que provêem da
constituição corporal e também da
herança genética: marcam algumas
tendências, mas podem-se moldar e
orientar com o exercício de uma
vontade que segue a razão bem
formada.

A nossa personalidade forja-se na
medida em que livremente tomamos
decisões, já que as ações humanas
não se dirigem unicamente a mudar
o nosso ambiente, mas também
influem no nosso modo de ser. Ainda
que por vezes aconteça de uma
maneira não muito consciente, a
repetição de atos faz com que
adquiramos determinados costumes
ou adotemos uma postura diante da
realidade. Por isso, quando
explicamos a razão das nossas
reações espontâneas, mais do que
dizer "eu sou assim", muitas vezes



teríamos que admitir: "eu fiz-me
assim".

Temos condicionamentos que muitas
vezes são difíceis de controlar, como
a qualidade das relações familiares, o
ambiente social em que se cresce,
uma doença que nos limita nalgum
sentido, etc. Frequentemente, não é
possível ignorá-los ou remediá-los,
mas pode-se, sim, mudar a atitude
com que se enfrentam, sobretudo se
tivermos consciência de que nada
escapa aos cuidados providentes de
Deus: É necessário repetir uma e
outra vez que Jesus não se dirigiu
a um grupo de privilegiados, mas
que veio revelar-nos o amor
universal de Deus. Todos os
homens são amados de Deus, de
todos eles espera amor[3]. Em
qualquer circunstância, mesmo com
grandes limitações, podemos dar a
Deus e ao próximo obras de amor,
por mais pequenas que pareçam;
quem sabe quanto vale um sorriso



no meio da tribulação, o
oferecimento ao Senhor da dor em
união com a Cruz, a aceitação
paciente das contrariedades? Nada
pode superar um amor sem limites,
mais forte que a dor, que a solidão,
que o abandono, que a traição, que a
calúnia, que o sofrimento físico e
moral, que a própria morte.

Artífices da própria vida

Descobrir os talentos pessoais –
virtudes, capacidades, jeitos,
agradecê-los e retirar-lhes o partido
possível é tarefa da nossa liberdade.
Mas temos que recordar que aquilo
que mais estrutura a personalidade
cristã são os dons de Deus, que
incidem no mais íntimo do nosso ser.
Entre eles encontra-se, de modo
eminente, o presente imenso da
filiação divina, recebido com o
Batismo. Graças a esta, o Pai vê em
nós a imagem – ainda que
imperfeita, pois somos criaturas



limitadas – de Jesus Cristo, que se
torna cada vez mais clara com o
sacramento da Confirmação, o
perdão transformador da Penitência
e, especialmente, a comunhão com o
seu Corpo e o seu Sangue.

Partindo destes dons recebidos da
mão de Deus, cada pessoa, queira ou
não, é autor da sua existência. Com
palavras de São João Paulo II, 
«confia-se a cada homem a tarefa de
ser artífice da própria vida; de certo
modo, deve fazer dela uma obra de
arte, uma obra-prima»[4]. Somos
donos dos nossos atos – o Senhor,
desde o princípio, criou o homem e
deixou-lhe nas mãos o seu próprio
arbítrio[5]; somos nós, se quisermos,
que levamos as rédeas das nossas
vidas no meio das tormentas e
dificuldades.

Somos livres! Esta descoberta
experimenta-se com algo de
incerteza; para onde levarei a minha



vida? Mas sobretudo com alegria: 
Deus, ao criar-nos, correu o risco e
a aventura da nossa liberdade.
Quis uma história que seja uma
história verdadeira, feita de
decisões autênticas e não uma
ficção nem um jogo[6].Nesta
aventura não estamos sós; contamos,
em primeiro lugar, com a ajuda do
próprio Deus, que nos propõe uma
missão e também com a colaboração
dos outros, familiares, amigos, até de
pessoas que coincidem casualmente
connosco nalgum momento da
existência. O protagonismo na
própria vida não implica negar que
para muitos aspetos somos
dependentes e se consideramos que
esta dependência é recíproca, então
também poderíamos dizer que somos
interdependentes. A liberdade,
portanto, não se basta a si própria;
ficaria vazia se não a empregássemos
para nos comprometermos em coisas
grandes, magnânimas. Como
veremos, a liberdade é para a



entrega ou, dito de outro modo, só
tem lugar uma liberdade entregue.

Um caminho para recorrer

S. Josemaria costumava recordar um
cartaz que encontrou em Burjasot
(Valência), pouco tempo depois do
fim da guerra civil espanhola, com
uma frase que não poucas vezes
citou na sua pregação: "Cada
caminhante siga o seu caminho".Cada
alma vive a sua própria vocação de
um modo pessoal, com os seus
próprios acentos: Pode andar-se
pela direita, pela esquerda, em zig-
zag, caminhando com os pés, a
cavalo. Há cem mil maneiras de
andar pelo caminho divino[7].
Cada pessoa é o autor principal da
sua história de santidade, cada
uma tem o seu selo distintivo, na
configuração de qualquer faceta da
sua existência e da sua
personalidade, evitando o mero



"deixar-se levar" pelos
acontecimentos.

Livremente — como filhos, insisto,
não como escravos — seguimos o
caminho que o Senhor assinalou
para cada um de nós. Saboreamos
esta facilidade de movimentos
como um presente de Deus[8]. Esta
liberdade – soberania humana – vai
pela mão da responsabilidade, do
saber que somos "feitura de Deus":
um sonho divino que se torna
realidade na medida em que
experimentamos o amor sem
condições, que pede a nossa resposta.
O amor de Deus afirma a nossa
liberdade e eleva-a a níveis
insuspeitados com a Sua graça.

Caminhar acompanhados

Dentro dos planos divinos, a vida
está feita para se partilhar; o Senhor
conta com a ajuda mútua que
prestam os seres humanos uns aos
outros. Verificamo-lo, de facto, todos



os dias; tantas vezes nem sequer
somos capazes de cobrir as
necessidades mais básicas e
perentórias de maneira individual.
Ninguém pode ser completamente
autónomo. Num nível mais
profundo, cada pessoa nota essa
necessidade de se abrir a alguém
mais, de compartilhar a existência,
de dar e de receber amor. «Ninguém
vive só. Ninguém peca sozinho.
Ninguém se salva sozinho. Na minha
vida entra continuamente a dos
outros, no que penso, digo, naquilo em
que me ocupo ou faço. E vice-versa, a
minha vida entra na vida dos outros,
tanto no bem como no mal»[9].

Esta abertura natural para os outros
chega à sua máxima expressão nos
planos redentores do Senhor.
Quando recitamos o Símbolo dos
Apóstolos, confessamos que cremos
na comunhão dos santos, comunhão
que é o âmago da Igreja. Por isso, na
vida espiritual, é também



indispensável aprender a contar com
a ajuda dos outros, que estão
implicados de um ou de outro modo
na nossa relação com Deus;
recebemos a fé através dos
ensinamentos dos nossos pais e
catequistas; participamos dos
sacramentos que celebra um
ministro da Igreja; recorremos ao
conselho espiritual de outro irmão
na fé, que também reza por nós; etc.

Saber que caminhamos
acompanhados na vida cristã enche-
nos de alegria e tranquilidade, sem
que diminua o nosso próprio
empenho por alcançar a santidade.
Ainda que muitas vezes nos
deixemos levar pela mão, o nosso
papel não se limita a isso. São
Josemaria, ao referir-se à vida
espiritual, manifestava que o
conselho não elimina a
responsabilidade pessoal. E
concluía: a direção espiritual deve
tender para formar pessoas de



critério[10]. Por isso, não queremos
que nos supram nas resoluções que
tomamos, nem deixar de pôr esforço
nas tarefas que fizemos próprias.

Ao mesmo tempo que reconhecemos
a ajuda indispensável dos outros,
temos que ter consciência de que, na
vida espiritual é o Senhor quem atua
através deles para nos transmitir a
Sua luz e força. Isto dá-nos segurança
para continuar a caminhar para a
santidade quando, por um ou outro
motivo, faltam aquelas pessoas que
tinham um papel importante na
nossa vida cristã. Neste sentido,
também gozamos de uma profunda
liberdade de espírito em relação às
pessoas que Deus pôs ao nosso lado,
a quem amamos através do coração
de Cristo e cujo apoio agradecemos
profundamente.

Livres para amar sem condições

Os cristãos sabem que a plenitude
pessoal chega como fruto da livre e



total disponibilidade aos desejos do
Amor de um Deus Criador, Redentor
e Santificador. Os dons que
recebemos atingem o seu máximo
rendimento ao abrir-nos à graça de
Deus, como confirma a experiência
de tantos santos e santas. Ao deixar
que o Senhor se metesse nas suas
vidas, souberam pôr-se
amorosamente ao seu serviço, como
Santa Maria que, no momento da
Anunciação pronuncia a resposta
firme: fiat! —faça-se em mim
segundo a tua palavra! — o fruto
da melhor liberdade: a de se
decidir por Deus[11].

Quando uma pessoa se decide por
Deus, empenha os seus sonhos e
energias naquilo que mais vale a
pena. Apercebe-se do sentido último
da liberdade, que não está
simplesmente em poder escolher
uma coisa ou outra, mas em poder
dispor da vida para algo grande,
aceitando compromissos definitivos.



Dedicar as próprias qualidades a
seguir a Cristo, ainda que por vezes
implique recusar outras opções, traz
a felicidade, o cem por um[12] na
terra e a vida eterna[13]. Reflete
também um alto grau de maturidade
interior, pois só quem tem uma
personalidade com convicções é
capaz de se comprometer de uma
maneira total, Livremente, sem
coação alguma, porque me
apetece, decido-me por Deus[14].

Abandonar passado, presente e
futuro no Senhor

A alma que opta por Deus move-se
com uma paz interior que supera
qualquer tribulação. Sei em quem
acreditei[15]: são palavras que
expressam a confiança de São Paulo
no meio das dificuldades por ser fiel
à sua vocação de apóstolo das gentes.
Quem põe o Senhor por fundamento,
goza de uma segurança
inquebrantável e isto permite-lhe



doar-se também aos outros, vivendo
o celibato por motivos apostólicos ou
no matrimónio ou em tantos outros
caminhos que pode tomar a
existência cristã. É uma entrega que
abarca presente, passado e futuro,
como rezava São Josemaria: Senhor,
meu Deus: nas tuas mãos
abandono o passado, o presente e
o futuro, o pequeno e o grande, o
pouco e o muito, o temporal e o
eterno[16].

Ninguém pode alterar o passado. No
entanto, o Senhor toma a história de
cada um, perdoa no sacramento da
Reconciliação os pecados que possam
ter existido e reintegra
harmoniosamente esses
acontecimentos na vida dos seus
filhos. Tudo é para bem[17]: mesmo
os erros que cometemos, se sabemos
recorrer à misericórdia divina e, com
a graça de Deus, procuramos viver
no presente mais pendentes d'Ele.
Assim se está também em condições



de ver confiadamente o futuro, pois
sabemos que está nas mãos de um
Pai que nos ama; quem está nas
mãos de Deus, cai e levanta-se
sempre nas mãos de Deus!

Decidir-se por Deus é aceitar o seu
convite para que escrevamos a nossa
biografia com Ele. Reconhecendo
humildemente a liberdade como um
dom, empregamo-la em cumprir, em
companhia de tantas outras pessoas,
a missão que o Senhor nos confia. E
experimentamos com alegria que os
seus planos superam as nossas
previsões, como dizia São Josemaria
a um jovem: Deixa-te levar pela
graça! Deixa que o teu coração
voe! (...). Faz a tua pequena
novela: uma novela de sacrifícios
e de heroísmos. Com a graça de
Deus, ficarás aquém.[18].



[1] Francisco, Discurso, 27-VII-2013.

[2] Ibidem.

[3] Cristo que passa, n. 110.

[4] São João Paulo II, Carta aos
artistas, 4-IV-1999, n. 2.

[5] Sir15,14.

[6] S. Josemaria, "Las riquezas de la
fe". Artigo publicado no ABC, 2-
XI-1969.

[7] S. Josemaria, Carta 2-II-1945, n.
19.

[8] Amigos de Deus, n. 35.

[9] Bento XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, n. 48.

[10] Temas Actuais do Cristianismo,
n. 93.

[11] Amigos de Deus, n. 25.

[12] Mt19,29.



[13] Ibidem.

[14] Amigos de Deus, n. 35.

[15] 2 Tim 1,12.

[16] Via Sacra, VII, n. 3.

[17] Cfr. Ro 8,28.

[18] S. Josemaria, Notas de uma
tertúlia, 29-VI-1974 (AGP, biblioteca,
P04, p. 45).

J.R. García-Morato

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/protagonistas-
da-nossa-vida/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/protagonistas-da-nossa-vida/
https://opusdei.org/pt-pt/article/protagonistas-da-nossa-vida/
https://opusdei.org/pt-pt/article/protagonistas-da-nossa-vida/

	Protagonistas da nossa vida

