
opusdei.org

Protagonistas da
Igreja e do mundo

Os leigos, são parte do Santo
Povo fiel de Deus e portanto, os
protagonistas da Igreja e do
mundo, a quem os pastores
estão chamados a servir e não a
servir-se deles, recorda o Papa
Francisco numa Carta ao
Presidente da Pontifícia
Comissão para América Latina,
sobre a importância do
compromisso dos leigos na vida
pública.

06/05/2016



Carta do Santo Padre Francisco ao
Cardeal Marc Ouellet, Presidente da
Pontifícia Comissão para a América
Latina

A Sua Eminência Cardeal

Marc Armand Ouellet, P.S.S.

Presidente de la Pontifícia Comissão
para América Latina

Eminência:

No final do encontro da Comissão
para a América Latina e o Caribe tive
a ocasião de me encontrar com todos
os participantes na assembleia,
durante a qual houve um
intercâmbio de ideias e impressões
sobre a participação pública do
laicado na vida dos nossos povos.

Gostaria de mencionar quanto foi
partilhado naquele encontro e
prosseguir aqui a reflexão vivida
naqueles dias, a fim de que o espírito



de discernimento e reflexão «não
caia no vazio», para que nos ajude e
continue a impelir a servir melhor o
Santo Povo fiel de Deus.

É precisamente desta imagem que
gostaria de começar a nossa reflexão
sobre a atividade pública dos leigos
no nosso contexto latino-americano.
Evocar o Santo Povo fiel de Deus é
evocar o horizonte para o qual somos
convidados a olhar e sobre o qual
refletir. É para o Santo Povo fiel de
Deus que como pastores somos
continuamente convidados a olhar,
proteger, acompanhar, apoiar e
servir. Um pai não se compreende a
si mesmo sem os seus filhos. Pode ser
um ótimo trabalhador, profissional,
marido, amigo, mas o que o torna pai
tem um rosto: são os seus filhos. O
mesmo acontece a nós, somos
pastores. Um pastor não se
compreende sem um rebanho, que
está chamado a servir. O pastor é
pastor de um povo, e o povo deve ser



servido a partir de dentro. Muitas
vezes vamos à frente abrindo
caminho, outras voltamos para que
ninguém permaneça atrás, e não
poucas vezes estamos no meio para
ouvir bem o palpitar do povo.

Olhar para o Santo Povo fiel de Deus
e sentirmo-nos parte integrante dele
posiciona-nos na vida e, portanto,
nos temas que tratamos, de maneira
diversa. Isto ajuda-nos a não cair em
reflexões que podem, por si só, ser
muito úteis, mas que acabam por
homologar a vida do nosso povo ou
por teorizar de tal modo que a
especulação acaba por matar a ação.
Olhar continuamente para o Povo de
Deus salva-nos de certos
nominalismos declarativos (slogan)
que são frases bonitas mas não
conseguem apoiar a vida das nossas
comunidades. Por exemplo, recordo
a famosa frase: «Chegou a hora dos
leigos» mas parece que o relógio
parou.



Olhar para o Povo de Deus é recordar
que todos fazemos o nosso ingresso
na Igreja como leigos. O primeiro
sacramento, que sela para sempre a
nossa identidade, e do qual
deveríamos ser sempre orgulhosos, é
o Batismo. Através dele e com a 
unção do Espírito Santo, (os fiéis)
«são consagrados para serem edifício
espiritual e sacerdócio santo» (Lumen
gentium, 10). A nossa primeira e
fundamental consagração mergulha
as suas raízes no nosso Batismo.
Ninguém foi batizado sacerdote nem
bispo. Batizaram-nos leigos e é o
sinal indelével que jamais poderá ser
cancelado. Faz-nos bem recordar que
a Igreja não é uma elite de
sacerdotes, consagrados, bispos mas
que todos formamos o Santo Povo
fiel de Deus. Esquecermo-nos disto
comporta vários riscos e
deformações na nossa experiência,
quer pessoal quer comunitária, do
ministério que a Igreja nos confiou.
Somos, como frisou o concílio

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html


Vaticano II, o Povo de Deus, cuja
identidade é «a dignidade e a
liberdade dos filhos de Deus, em
cujos corações o Espírito Santo
habita como num templo» (Lumen
gentium, 9). O Santo Povo fiel de Deus
foi ungido com a graça do Espírito
Santo e, portanto, no momento de
refletir, pensar, avaliar, discernir,
devemos estar muito atentos a esta
unção.

Ao mesmo tempo, devo acrescentar
outro elemento que considero fruto
de um modo errado de viver a
eclesiologia proposta pelo Vaticano
II. Não podemos refletir sobre o tema
do laicado ignorando uma das
maiores deformações que a América
Latina deve enfrentar — e para a
qual peço que dirijais uma atenção
particular — o clericalismo. Esta
atitude não só anula a personalidade
dos cristãos, mas tende também a
diminuir e a subestimar a graça
batismal que o Espírito Santo pôs no

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html


coração do nosso povo. O
clericalismo leva a uma homologação
do laicado; tratando-o como
«mandatário» limita as diversas
iniciativas e esforços e, ousaria dizer,
as audácias necessárias para poder
anunciar a Boa Nova do Evangelho
em todos os âmbitos da atividade
social e, sobretudo, política. O
clericalismo, longe de dar impulso
aos diversos contributos e propostas,
apaga pouco a pouco o fogo profético
do qual a inteira Igreja está chamada
a dar testemunho no coração dos
seus povos. O clericalismo esquece
que a visibilidade e a
sacramentalidade da Igreja
pertencem a todo o povo de Deus (cf.
Lumen gentium, 9-14) e não só a
poucos eleitos e iluminados.

Há um fenómeno muito interessante
que se produziu na nossa América
Latina e que desejo citar aqui;
acredito que seja um dos poucos
espaços em que o Povo de Deus foi



libertado de uma influência do
clericalismo: refiro-me à pastoral
popular. Foi um dos poucos espaços
em que o povo (incluindo os seus
pastores) e o Espírito Santo puderam
encontrar-se sem o clericalismo que
procura controlar e moderar a unção
de Deus sobre os seus. Sabemos que
a pastoral popular, como escreveu
Paulo VI na exortação apostólica
Evangelii nuntiandi, «tem sem
dúvida as suas limitações. Ela acha-
se frequentemente aberta à
penetração de muitas deformações
da religião», mas, prossegue, «se for
bem orientada, sobretudo mediante
uma pedagogia da evangelização, ela
é algo rico de valores. Assim ela
traduz em si uma certa sede de Deus,
que somente os pobres e os simples
podem experimentar; ela torna as
pessoas capazes para terem rasgos de
generosidade e predispõe-nas para o
sacrifício até ao heroísmo, quando se
trata de manifestar a fé; ela
comporta um apurado sentido dos



atributos profundos de Deus: a
paternidade, a providência, a
presença amorosa e constante, etc.
Ela, depois, suscita atitudes
interiores que raramente se
observam alhures no mesmo grau:
paciência, sentido da cruz na vida
cotidiana, desapego, aceitação dos
outros, dedicação, devoção, etc. Em
virtude destes aspectos, nós
chamamos-lhe de bom grado
“piedade popular”, no sentido de
religião do povo, em vez de
religiosidade... Bem orientada, esta
religiosidade popular, pode vir a ser
cada vez mais, para as nossas massas
populares, um verdadeiro encontro
com Deus em Jesus Cristo» (n. 48). O
Papa Paulo VI usa uma expressão
que considero fundamental, a fé do
nosso povo, as suas orientações,
buscas, desejos, anseios, quando as
conseguimos escutar e orientar,
acabam por nos manifestar uma
presença genuína do Espírito.
Confiemos no nosso Povo, na sua



memória e no seu «olfato»,
confiemos que o Espírito Santo aja
em e com ele, e que este Espírito não
é só «propriedade» da hierarquia
eclesial.

Citei este exemplo da pastoral
popular como chave hermenêutica
que nos pode ajudar a compreender
melhor a ação que se gera quando o
Santo Povo fiel de Deus reza e age.
Uma ação que não permanece
vinculada à esfera íntima da pessoa
mas que, ao contrário, se transforma
em cultura; «uma cultura popular
evangelizada contém valores de fé e
solidariedade que podem provocar o
desenvolvimento duma sociedade
mais justa e crente, e possui uma
sabedoria peculiar que devemos
saber reconhecer com olhar
agradecido» (Evangelii gaudium, 68).

Então a partir daqui podemos
perguntar-nos, o que significa que os
leigos trabalhem na vida pública?

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Desafios_da_incultura%C3%A7%C3%A3o_da_f%C3%A9
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Desafios_da_incultura%C3%A7%C3%A3o_da_f%C3%A9


Hoje muitas nossas cidades
tornaram-se verdadeiros lugares de
sobrevivência. Lugares nos quais
parece que se instalou a cultura do
descartável, que deixa pouco espaço
à esperança. Nelas encontramos os
nossos irmãos, imersos nestas lutas,
com as suas famílias, que procuram
não só sobreviver mas que, no meio
de contradições e injustiças, buscam
o Senhor e desejam dar-lhe
testemunho. O que significa para
nós, pastores, o facto de que os leigos
trabalhem na vida pública? Significa
procurar o modo para poder
encorajar, acompanhar e estimular
todas as tentativas e esforços que
atualmente já se fazem para manter
viva a esperança e a fé num mundo
cheio de contradições, especialmente
para os mais pobres, especialmente
com os mais pobres. Significa, como
pastores, comprometermo-nos no
meio do nosso povo e, com o nosso
povo, apoiar a fé e a sua esperança.
Abrindo portas, trabalhando com ele,



sonhando com ele, refletindo e,
sobretudo, rezando com ele.
«Precisamos de reconhecer a cidade»
— e portanto todos os espaços onde
se realiza a vida do nosso povo — «a
partir dum olhar contemplativo, isto
é, um olhar de fé que descubra Deus
que habita nas suas casas, nas suas
ruas, nas suas praças... Ele vive entre
os citadinos promovendo a
solidariedade, a fraternidade, o desejo
de bem, de verdade, de justiça. Esta
presença não precisa de ser criada,
mas descoberta, desvendada. Deus
não Se esconde de quantos O buscam
com coração sincero» (Evangelii
gaudium, 71). Não é o pastor que
deve dizer ao leigo o que fazer e
dizer, ele sabe tanto e melhor que
nós. Não é o pastor que deve
estabelecer o que os fiéis devem
dizer nos diversos âmbitos. Como
pastores, unidos ao nosso povo, faz-
nos bem perguntarmo-nos como
estamos a estimular e a promover a
caridade e a fraternidade, o desejo do

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Desafios_das_culturas_urbanas
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Desafios_das_culturas_urbanas
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Desafios_das_culturas_urbanas
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Desafios_das_culturas_urbanas


bem, da verdade e da justiça. Como
podemos fazer para que a corrupção
não se aninhe nos nossos corações.

Muitas vezes caímos na tentação de
pensar que o leigo comprometido é
aquele que trabalha nas obras da
Igreja e/ou nas realidades da
paróquia ou da diocese, e refletimos
pouco sobre o modo como
acompanhar um batizado na sua
vida pública e quotidiana; sobre
como, na sua atividade diária, com as
responsabilidades que tem, se
compromete como cristão na vida
pública. Sem nos darmos conta disso,
gerámos uma elite laical acreditando
que só são leigos comprometidos os
que trabalham nas realidades «dos
sacerdotes», e esquecemos,
descuidando-o, o crente que muitas
vezes queima a sua esperança na
luta quotidiana para viver a fé. São
estas as situações que o clericalismo
não pode ver, porque está mais
preocupado em dominar espaços do



que em gerar processos. Portanto,
devemos reconhecer que o leigo para
a sua realidade, a sua identidade, por
estar imerso no coração da vida
social, pública e política, por ser
partícipe de formas culturais que se
geram constantemente, precisa de
novas formas de organização e de
celebração da fé. Os ritmos atuais são
muito diversos (não digo melhores
nem piores) dos que vivíamos há
trinta anos! «Isto requer imaginar
espaços de oração e de comunhão
com características inovadoras, mais
atraentes e significativas para as
populações urbanas» (Evangelii
gaudium, 73). É ilógico e até
impossível, pensar que como
pastores deveríamos ter um
monopólio das soluções para os
múltiplos desafios que a vida
contemporânea nos apresenta. Pelo
contrário, devemos estar do lado do
nosso povo, acompanhando-o nas
suas buscas e estimulando a



imaginação capaz de responder à
problemática atual.

Discernindo com o nosso povo e
nunca para o nosso povo nem sem o
nosso povo. Como diria Santo Inácio,
«segundo as necessidades de lugares,
tempos e pessoas». Isto é, não
uniformizando. Não se podem dar
diretrizes gerais para organizar o
povo de Deus no âmbito da sua vida
pública. A inculturação é um
processo que nós pastores somos
chamados a estimular, encorajando o
povo a viver a própria fé onde está e
com quem está. A inculturação é
aprender a descobrir como uma
determinada porção do povo de hoje,
no aqui e agora da história, vive,
celebra e anuncia a própria fé. Com
uma identidade particular e com
base nos problemas que deve
enfrentar, assim como com todos os
motivos que tem para se alegrar. A
inculturação é um trabalho artesanal
e não uma fábrica para a produção



em série de processos que se
dedicariam a «fabricar mundos ou
espaços cristãos».

No nosso povo é-nos solicitado que
conservemos duas memórias. A de
Jesus Cristo e a dos nossos
antepassados. Recebemos a fé, ela foi
um dom que nos veio em muitos
casos pelas mãos das nossas mães,
das nossas avós. Elas foram a
memória viva de Jesus Cristo dentro
das nossas casas. Foi no silêncio da
vida familiar que a maior parte de
nós aprendeu a rezar, a amar, a viver
a fé. Foi na vida familiar que depois
assumiu a forma de paróquia, de
escola e de comunidade, que a fé
entrou na nossa vida e se fez carne.
Foi esta fé simples que nos
acompanhou muitas vezes nas
diversas vicissitudes do caminho.
Perder a memória significa
erradicar-nos do lugar de onde
viemos e por conseguinte, não saber
nem para onde ir. Isto é



fundamental, quando erradicamos
um leigo da sua fé, daquela das suas
origens; quando o erradicamos do
Santo Povo fiel de Deus, erradicamo-
lo da sua identidade batismal e,
assim, privamo-lo da graça do
Espírito Santo. O mesmo acontece
connosco quando nos erradicamos
como pastores do nosso povo,
perdemo-nos. O nosso papel, a nossa
alegria, a alegria do pastor, consiste
precisamente em ajudar e estimular,
como fizeram muitos antes de nós —
mães, avós e sacerdotes —
verdadeiros protagonistas da
história. Não por uma nossa
concessão de boa vontade mas por
direito e estatuto próprio. Os leigos
são parte do Santo Povo fiel de Deus
e portanto os protagonistas da Igreja
e do mundo; somos chamados a
servi-los, não a servir-nos deles.

Na minha recente viagem em terra
mexicana tive a ocasião de estar a
sós com a Mãe, deixando-me olhar

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2016/outside/documents/papa-francesco-messico-2016.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2016/outside/documents/papa-francesco-messico-2016.html


por ela. Naquele espaço de oração,
pude apresentar-lhe também o meu
coração de filho. Naquele momento
estivestes presentes também vós com
as vossas comunidades. Naquele
momento de oração, pedi a Maria
que não deixasse de apoiar, como fez
com a primeira comunidade, a fé do
nosso povo. Que a Virgem Santa
interceda por vós, vos proteja e
acompanhe sempre!

Vaticano, 19 de março de 2016

Francisco

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/protagonistas-da-igreja-e-do-mundo/


opusdei.org/pt-pt/article/protagonistas-
da-igreja-e-do-mundo/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/protagonistas-da-igreja-e-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/protagonistas-da-igreja-e-do-mundo/

	Protagonistas da Igreja e do mundo

