
opusdei.org

«Procuro captar
momentos em que o
ser humano toca o
transcendente»

Entrevista a Jumpei Matsumoto,
natural de Nagasaki e
sobrevivente de terceira
geração da bomba atómica, que
nos fala sobre o seu mais
recente filme, “Nagasaki: In the
Shadow of the Flash”. No
âmbito do 80.º aniversário do
fim da Segunda Guerra
Mundial, o filme será exibido a
31 de outubro na Biblioteca da
Filmoteca Vaticana.



30/10/2025

Jumpei Matsumoto nasceu em 1984 e
foi batizado em criança com o nome
cristão Kolbe. Frequentou o colégio
Seido Gakuen, em Nagasaki, onde
teve o seu primeiro contacto com o
Opus Dei.

Como realizador de cinema, fez o seu
primeiro filme por volta dos 27 anos
e estreou-se no cinema comercial aos
30. A sua mais recente obra é a sexta
longa-metragem. Conversámos com
ele sobre o seu percurso como
cineasta e pedimos-lhe que
partilhasse as suas reflexões em
relação a este filme. A longa-
metragem é inspirada nos
testemunhos das enfermeiras da
Cruz Vermelha que cuidaram dos
sobreviventes da bomba atómica
sobre Nagasaki, a 9 de agosto de
1945.



Que o inspirou a realizar este
filme? Poderia também falar-nos
da influência do seu avô?

O meu avô não era católico, mas sim 
hibakusha [sobrevivente do
bombardeamento nuclear]. Cresci a
ir à igreja em Nagasaki e, desde
pequeno, ouvi os ensinamentos de
Jesus sobre o amor – como “Amai-vos
uns aos outros…”. Sempre quis viver
assim.

No entanto, com a idade, confrontei-
me com a realidade de uma cidade
marcada pela bomba atómica, até
porque cresci num dos seus
epicentros. Sempre tive consciência
dessa contradição – o abismo entre a
mensagem do amor e a realidade à
minha volta. Acho que essa
dissonância alimenta o meu impulso
criativo.

Penso que, independentemente de se
terem ouvido ou não os
ensinamentos de Jesus, todo o ser

https://pt.wikipedia.org/wiki/Hibakusha
https://pt.wikipedia.org/wiki/Hibakusha


humano possui o desejo puro de
amar e de ser amado. Mas vivemos
num mundo que muitas vezes
produz o contrário. Essa contradição
é, em grande parte, a minha
motivação para criar e explorar a
condição humana.

Claro que, como hibakusha de
terceira geração e católico, desde
novo quis fazer um filme sobre a
bomba atómica em Nagasaki.
Sempre pensei: “Um dia quero fazer
um filme sobre a bomba atómica”.
Finalmente, tive a oportunidade há
cerca de dois anos, quando tinha 38
ou 39 anos. Imaginava que seria mais
tarde na vida, mas a oportunidade
surgiu antes do esperado.

Senti pressão, claro, mas acima de
tudo estava genuinamente feliz por
poder fazê-lo. Nos meus filmes
anteriores, tratei temas cristãos à
minha maneira, mas abordá-los de
forma tão direta – especialmente no



mercado cinematográfico japonês –
não é fácil. Ainda assim, senti que
devia fazê-lo. Fiquei muito contente
por poder incluir uma personagem
católica como uma das protagonistas
principais.

Ao observar o seu percurso, chama
a atenção o facto de ter estudado
arquitetura na Universidade de
Tóquio e depois ter mudado de
rumo para se tornar realizador de
cinema. Sonhava ser realizador
desde criança?

De modo nenhum. Entrei na
Faculdade de Arquitetura da
Universidade de Tóquio, mas, no
início, queria mesmo era ser
comediante. O meu primeiro objetivo
era tornar-me comediante de stand-
up. Enquanto estava na
universidade, cheguei a frequentar a
escola de comédia Yoshimoto.

Mas não correu bem. Se isso tivesse
resultado, não estaria aqui hoje. Na



Universidade de Tóquio temos um
sistema chamado shinfuri, no qual
escolhemos a especialidade antes do
terceiro ano. Queria fazer algo
criativo, por isso escolhi Arquitetura.
Gostei, mas continuava a querer
realizar o meu sonho, e por volta do
quarto ano entrei na escola
Yoshimoto. Acabei por desistir ao fim
de cerca de um ano e continuei com
os estudos de pós-graduação.

Nessa altura, decorria a guerra no
Afeganistão, e um amigo meu – hoje
jornalista do Asahi Shimbun –
propôs-me realizar um filme
independente com uma forte
mensagem social. Juntei-me a uma
ONG e fiquei responsável pelo lado
criativo; foi essa a minha primeira
experiência como realizador.

O filme foi exibido na cerimónia da
maioridade (成人式, Seijin-shiki) do
distrito de Suginami. Foi então que
percebi: talvez tenha mais aptidão



para realizar filmes do que para a
comédia. E assim começou o meu
caminho no cinema

Mencionou que os filmes estão
sempre ligados à sua fé. Diria que,
mesmo quando o catolicismo não
está presente de forma explícita,
as suas obras refletem
profundamente as suas crenças
pessoais?

Não sei até que ponto a minha fé se
reflete nas minhas obras, mas como
vivo uma vida de fé, levo
naturalmente para o meu trabalho as
minhas lutas, dúvidas, misérias
interiores e também a minha alegria.
Ao fazer um filme, não consigo
deixar de refletir a minha própria
vida e os meus valores.

Se não ligar as minhas personagens e
temas a algo pessoal, não me sinto
capaz de fazer um filme com
significado, nem consigo criar de
forma autêntica.



Para mim, a minha relação com Deus
é a coisa mais importante da vida.
Por isso, se um filme não incluir esse
elemento, perco a motivação. A
maioria das minhas personagens não
são pessoas de fé, mas, sejam ou não
crentes, procuro captar momentos
em que tocam algo transcendente.
Nesse sentido, creio que a minha
vida espiritual se reflete claramente
nas minhas obras.

Como gere o financiamento dos
seus filmes? Sobretudo se quiser
realizar grandes produções, os
obstáculos financeiros podem ser
significativos.

Procuro envolver-me na angariação
de fundos sempre que faço um filme,
mas não é fácil. Encontrar formas de
obter financiamento é um desafio
constante.

Dito isto, não tenho qualquer
intenção de fazer filmes sobre temas
que não me toquem apenas para



conseguir dinheiro. Não quero
sacrificar nem ignorar o que
realmente desejo expressar apenas
pelo sucesso ou pelo lucro comercial.

Nos últimos anos, tem havido um
afastamento notório da leitura,
com as pessoas cada vez mais
inclinadas para o conteúdo visual.
Até vemos vídeos a velocidade
duplicada ou triplicada, em vez de
os desfrutarmos com calma. Esta
mudança também afeta o cinema?

Parece que sim, que isso se está a
tornar norma. Muitas pessoas
satisfazem-se com conteúdos curtos,
coisas que se podem consumir em 10
ou 15 minutos, durante uma viagem
de comboio, por exemplo. Os jovens
de hoje tendem a preferir o excesso
de informação, e isso representa um
verdadeiro desafio para o cinema.

Ainda assim, creio que devo manter-
me fiel à minha forma de fazer
cinema – o meu estilo e abordagem –



independentemente das tendências
gerais.

Já tem planos para o próximo
filme?

Sim, sem dúvida. Tenho vários
projetos em curso. O que sinto como
mais urgente neste momento trata do
tema do aborto. Alguns aspetos já
estão a tomar forma, mas o
financiamento ainda não está
assegurado.

Desejamos-lhe muito sucesso com
este filme.

Obrigado. Se este filme tiver sucesso,
será muito mais fácil obter
financiamento para o próximo.

A mensagem central de São
Josemaria é a santificação do
trabalho. Como é que esta ideia
influenciou o seu trabalho como
realizador?



Procuro pegar nas minhas
experiências – as minhas lutas
internas, dúvidas, descobertas e
projetos – e vertê-las no processo
criativo do cinema. Tento, tanto
quanto posso, colocar todo o meu ser
no trabalho.

No fim, muitas vezes sinto que não
sou eu quem impulsiona o filme, mas
que é o próprio filme que me conduz.
Essa é a relação que tenho com a
minha obra e, através dela, espero
oferecer não apenas o filme, mas
também a minha vida a Deus.

Claro que ainda sou um principiante
em tudo isto, mas procuro viver com
esse espírito todos os dias.

Fujie era uma estudante de
enfermagem que participou dos
trabalhos de socorro em Nagasaki e
cuja história inspirou o filme.



A realização cinematográfica não é
um trabalho solitário. É um
processo colaborativo com muitos
profissionais. Nesse contexto,
como assume o seu papel de
testemunho de fé?

Quando se trabalha em temas ligados
à religião católica, muitas vezes a
equipa não sabe quase nada sobre a
fé.

Neste filme, há cenas passadas em
igrejas, e tive de explicar a presença
de Cristo na Eucaristia, no Sacrário.
A maioria das pessoas não fazia ideia
do que isso significava. Há desafios,
mas, enquanto eu responder de
forma sincera como realizador, a
informação chega até eles como algo
interessante e valioso.

Atualmente estou na fase de
promoção do filme, por isso falo
muito sobre a fé nas entrevistas.
Muitos acolhem isso com interesse
genuíno e até colocam perguntas



mais profundas. Espero que essas
ocasiões possam ser pequenos atos
de apostolado.

O mesmo acontece com os atores.
Aos que interpretam personagens
crentes, ofereci um terço e disse-lhes
que precisavam de ir à Missa para
compreenderem melhor. Disse-lhes:
“Se nunca foram à Missa, não
conseguirão representar este papel
de forma autêntica. Por favor, vão”.
Em Tóquio, a igreja de Santo Inácio,
em Yotsuya, é a mais acessível, por
isso certifiquei-me de que sabiam
como chegar lá.

Para terminar, podia partilhar
algumas palavras sobre o tema
musical, Kusunoki?

Kusunoki é uma canção inspirada na
árvore de cânfora bombardeada no
Santuário Sanno. Está escrita a partir
da perspetiva dessa árvore
sobrevivente. Encantei-me com ela
desde a primeira vez que a ouvi.



Quando pedi ao compositor,
Masaharu Fukuyama, autorização
para a utilizar no filme, ele fez-me
uma sugestão inesperada: propôs
que, em vez de a cantar ele próprio,
fosse interpretada pelas três
personagens principais. E assim
fizemos.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/procuro-
captar-momentos-em-que-o-ser-
humano-toca-o-transcendente/

(11/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/procuro-captar-momentos-em-que-o-ser-humano-toca-o-transcendente/
https://opusdei.org/pt-pt/article/procuro-captar-momentos-em-que-o-ser-humano-toca-o-transcendente/
https://opusdei.org/pt-pt/article/procuro-captar-momentos-em-que-o-ser-humano-toca-o-transcendente/
https://opusdei.org/pt-pt/article/procuro-captar-momentos-em-que-o-ser-humano-toca-o-transcendente/

	«Procuro captar momentos em que o ser humano toca o transcendente»

