opusdei.org

Presenca de Deus

“E preciso convencer-se de que
Deus esta junto de nos
continuamente. E esta como um
Pai amoroso - quer mais a cada
um de nés do que todas as maes
do mundo podem querer a
seus”.

16/01/2024

Transcrevemos a seguir a definicdo e
contexto historico do conceito de



“Presenca de Deus” no Diciondrio de
S. Josemaria Escrivd.

1. Presenca de Deus, filiacdo
divina e comunhdo com Deus.

2. Meios para fomentar a presenca
de Deus.

3. Presenca de Deus e unidade de
vida.

A expressdo “presenca de Deus” tem
um sentido objetivo e um sentido
subjetivo. Objetivamente significa
que Deus, como criador e providente,
estd presente em todas as coisas
conferindo-lhes o ser e mantendo-as
no ser; e também que, em virtude da
sua liberdade e do seu amor, se
tornou presente em Cristo e na
Eucaristia. Subjetivamente, significa
que o homem se torna consciente
dessa presenca divina e cresce nela
até deixar que ilumine toda a sua



vida. Habitualmente, S. Josemaria
considera-a sob esta perspetiva.

1. Presenca de Deus, filiacao divina
e comunhao com Deus

O sentido da filiacao divina — coluna
vertebral do espirito do Opus Dei - ¢é
a fonte da qual mana a constante
presenca de Deus na vida de S.
Josemaria. Trata-se, além disso, do
traco concreto e evidente
testemunhado pelos que o
conheceram e conviveram com ele,
juntamente, no plano humano, com a
simpatia, o engenho e bom humor e
a fina caridade. Foi uma conquista
tenaz, fruto da graca e da sua
correspondéncia. Vé-se que, ja desde
0s comecos, o Espirito Santo lhe
concedeu o dom de uma continua
presenca de Deus, que foi incessante



ao longo da sua vida e cresceu com a
passagem dos anos.

«Em Deus vivemos, nos movemos e
existimos» (At 17, 27-28): vivemos
porque Ele nos criou e
permanecemos na vida porque Ele
nos sustenta com a sua amorosa
providéncia. Estamos igualmente
convictos de que Deus esta connosco,
sempre, ndo como um ente abstrato
ou uma forca impessoal, mas como
Pai que é, amoroso e misericordioso.
«E preciso convencermo-nos de que
Deus esta junto de nds
continuamente. — Vivemos como se 0
Senhor estivesse 14 longe, onde
brilham as estrelas, e ndo
consideramos que também esta
sempre ao nosso lado. E esta como
um pai amoroso — quer mais a cada
um de nés do que todas as maes do
mundo podem querer a seus filhos -
ajudando-nos, inspirando-nos,
abencoando-nos... e perdoando. (...)
E necessdrio que nos embebamos,



que nos saturemos de que € Pai e
muito Pai nosso o Senhor que esta
junto de nos e nos Céus»'".

A presenca de Deus néo se apoia em
meras praticas piedosas, mas sim na
profunda consciéncia de que Deus,
criador do universo, esta presente
em toda a parte com uma presenca
intima e operativa que «sustenta as
coisas e as faz ser o que sdo (...). Pois,
sem o Criador, a criatura ndo
subsiste»?. Com beleza
incomparavel, o Salmo 139, 7-10
descreve esta presenca de
imensidade: «Onde é que eu poderia
ocultar-me do teu espirito? (...) Se
subir aos céus, Tu la estas; se descer
ao mundo dos mortos, ali te
encontras. Se voar nas asas da
aurora ou for morar nos confins do
mar mesmo ai a tua mao ha de guiar-
me e a tua direita me sustentara» (Sl
139, 2). Deus brilha de tal modo na
criacdo que os homens seriam cegos
para ndo O verem: «Os céus



proclamam a gloria de Deus; o
firmamento anuncia a obra das suas
maos» (S119, 2)

Nas criaturas elevadas a ordem
sobrenatural, essa presenca real de
Deus atinge dimensdes novas e
superiores: a alma em graca
converte-se em templo da Trindade
Santissima. Habita na alma daqueles
que O amam. Quando nos
persuadimos desta feliz realidade,
aprendemos a ver Deus em tudo,
temos consciéncia de ser
contemplados por Deus em todos 0s
momentos. E o préprio Jesus Cristo
que nos da o exemplo ao aproveitar
qualquer ocasido ou situacao e
referi-la a Deus Pai, seja para louvar,
renovar a acdo de gracas ou
reparar™. Ndo ha melhor modo de
ver as coisas e pessoas do que vé-las
como Deus as vé, olha-las «com 0s
olhos de Cristo»'*. Nos seus ultimos
anos, S. Josemaria, com dificuldades
de visao, costumava repetir esta



jaculatoria: «Que eu veja com teus
olhos, Cristo eu, Jesus da minha
alma», enquanto crescia nele o
desejo de contemplar o rosto do
Senhor: «“Vultum tuum, Domine,
requiram” (S1 26, 8), — buscarei,
Senhor, o Teu rosto. Encanta-me
cerrar os olhos, e considerar que
chegara o momento — quando Deus
quiser — em que poderei vé-lo, ndo
“como num espelho, e sob imagens
obscuras..., mas face a face” (1Cor 13,
12). “Sim, o0 meu coracao esta sedento
do Deus, do Deus vivo; quando irei e
verei a face de Deus?” (S141, 3)»".

O Catecismo da Igreja Catolica cita
um texto da Constituicdo Pastoral
Gaudium et Spes no qual se destaca
esta referéncia essencial da pessoa a
Deus: «A razdo mais sublime da
dignidade do homem consiste na sua
vocagdo a unifio com Deus. E desde o
comeco da sua existéncia que o
homem é convidado a dialogar com
Deus: pois, se existe, € sO porque,



criado por Deus por amor, € por Ele
por amor constantemente
conservado; nem pode viver
plenamente segundo a verdade, se
ndo reconhecer livremente esse
amor e se entregar ao seu Criador»'®.
Ter presenca de Deus é assumir
plenamente 0 nosso ser e a nossa
realidade: ser chamado a comunhao
com Deus correspondendo
livremente ao seu amor.

S. Josemaria convidava, em
conformidade com o especifico
carisma do espirito do Opus Dej, a
viver a presenca de Deus também no
trabalho quotidiano: «0 homem néo
pode limitar-se a fazer coisas, a
construir objetos. O trabalho nasce
do amor, manifesta o amor, ordena-
se ao amor. Reconhecemos Deus néo
SO no espetaculo da Natureza, mas
também na experiéncia do nosso
proprio trabalho, do nosso esforco. O
trabalho é, assim, acdo de gracas,
porque nos sabemos colocados por



Deus na terra, amados por Ele,
herdeiros das suas promessas. E
justo que se nos diga: “quer comais,
quer bebais ou facais outra coisa
qualquer, fazei tudo para a gloria de

Deus” (1Cor, 10, 31)»""".

O chamamento a santificar o
trabalho profissional e os afazeres da
vida quotidiana leva a conjugar e a
unir o que € separado por frequentes
dualismos: vida contemplativa e
ativa, profano e sagrado, temporal e
eterno. A Encarnacdo do Verbo é a
grande verdade que deve presidir a
este anseio unitario: «A profunda
percecdo da riqueza do mistério do
Verbo Encarnado foi o solido alicerce
da espiritualidade do Fundador»®
«Unir o trabalho profissional com a
luta ascética e com a contemplacdo —
coisa que pode parecer impossivel,
mas que € necessaria, para
contribuir para reconciliar o mundo
com Deus — e converter este trabalho
diario em instrumento de



santificacdo pessoal e de apostolado.
Nao é este um ideal nobre e grande
pelo qual vale a pena dar a vida?»".
F justamente este empenho unitario
que preside ao esforco ascético por
cultivar e fomentar a presenca de
Deus. «<Nunca compartilharei a
opinido - ainda que a respeite — dos
que separam a orac¢ao da vida ativa,
como se fossem incompativeis. Os
filhos de Deus tém de ser
contemplativos: pessoas que, no
meio do fragor da multidao, sabem
encontrar o siléncio da alma em
coloquio permanente com No0sso
Senhor: e olha-lo como se olha um
Pai, como se olha um Amigo, a quem
se quer com loucura»"”. Dai que
todas as circunstancias possam levar
a Deus: «Na tua vida, se te
propuseres a isso, tudo pode ser
objeto de oferecimento a Nosso
Senhor, motivo de coléquio com o
teu Pai do Céu, que sempre guarda e
concede luzes novas»™". A luta de S.



Josemaria por ter presenca de Deus é
comovedora quando escreve em
sentida oragdo: «Jesus, que as minhas
distragGes sejam distragdes ao
contrario: em vez de me lembrar do
mundo, quando falo contigo, que me
lembre de Ti, ao tratar das coisas do
mundo»"?,

Esta presenca de Deus constante ndo
foi a propria de quem se retira do
mundo. S. Josemaria ensinava 0s
seus filhos que deviam ser
contemplativos em todas as
encruzilhadas da vida social,
servindo-se da sua atividade
temporal; costumava afirmar: “a
nossa cela é arua”. Nao se trata,
portanto, de momento sublimes,
estelares, “misticos”, mas de uma
continua presenca de Deus no
decurso da vida comum e nas
atividades diarias. A nocdo de vida
comum, de quotidianidade, nos
escritos de S. Josemaria € uma
verdadeira categoria teoldgica e o



enquadramento da sua vida
contemplativa: trata-se de viver
santamente a vida diaria. Ter
presenca de Deus ndo é, pois,
segregar-se das ocupacoes normais,
mas, pelo contrario, é 0 modo mais
pleno e verdadeiro de estar na
realidade. Poderiamos dizer que
consiste num simultaneo estar e ndo
estar. A pessoa esta toda e
inteiramente nos assuntos comuns e
concretos que ocupam as maos e a
cabeca, mas, a0 mesmo tempo néo se
estd, porque se esta em Deus. Pode
parecer paradoxal, porém esse ndo
estar é o modo mais pleno e
profundo de estar nas coisas
temporais, porque quando temos
presenca de Deus, chegamos de
alguma forma a ver as coisas como
Deus as V&, ou seja, sdo vistas de
modo mais verdadeiro e objetivo.
Esse olhar sobrenatural em S.
Josemaria chegava ao ponto de
permitir-lhe ver muitos detalhes
materiais — consertos e melhorias



que convinha realizar, por exemplo -
e ter uma perspicacia muito acima
da meramente psicologica, para
detetar as necessidades, sofrimentos
e problemas das pessoas que
conhecia e com quem convivia. A sua
presenca de Deus impregnava, a
partir de dentro, a sua atividade
diaria — desde ler o jornal até subir as
escadas — e a sua relacdo com os
outros. Varias vezes mencionou que
ndo costumava cumprimentar
ninguém sem antes cumprimentar o
Anjo da Guarda da pessoa.

2. Meios para fomentar a presenca
de Deus

S. Josemaria recomendou multiplos
meios para procurar e fomentar a
presenca de Deus. A oracdo mental
(de manha e de tarde), centrar o dia
em torno da Santa Missa, a leitura do



Evangelho e de algum livro
espiritual, a contemplacéo e
recitacao do Santo Rosario; enfim,
tudo aquilo que ele chamou “plano
de vida espiritual”: praticas de
piedade diarias e constantes nas
quais se atualiza a fé e 0o amor a
Deus. A fidelidade a essas praticas de
piedade levara paulatinamente ao
que ele chamou “normas de sempre”:
atitudes constantes da alma que
manifestam e fortalecem a presenca
de Deus (considerar a filiagdo divina,
comunhdes espirituais, acdes de
gracas, atos de desagravo, oracoes
jaculatdrias, etc.). Com a palavra
jaculatorias designava - seguindo a
tradicdo espiritual desde Sto.
Agostinho - as frases breves, como
setas, que manifestam o amor a Deus
e ajudam a exercitar-se na presenca
de Deus. «<Emprega esses santos
“recursos humanos” que te
aconselhei para nédo perderes a
presenca de Deus: jaculatorias, atos
de Amor e desagravo, comunhoes


https://opusdei.org/pt-pt/article/o-plano-de-vida-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-plano-de-vida-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/jaculatorias/

espirituais, “olhares” a imagem de
Nossa Senhora...»'"*. Entendemos por
“recursos humanos” diversos modos
que podem servir como
“despertadores” para recordar e
viver a presenca de Deus (crucifixo,
pagelas, imagens de Nossa Senhora,
outros objetos profanos a que a
pessoa dota de algum significado e
que contribuem para aumentar a
vida da graca na sua alma), «Tem
presenca de Deus e teras vida
sobrenatural»™.

Muitas vezes, durante 0os anos em
que morou em Villa Tevere, S.
Josemaria, ao encontrar-se com
algum dos seus filhos nos corredores
da casa, mesmo de manha muito
cedo, perguntava-lhe: “Meu filho,
quantos atos de amor e desagravo
fizeste hoje?”. Sem dar tempo ao
interlocutor de formular uma
resposta, animava-o a que fossem
muitos, até centenas.


https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-significa-desagravo/

Para adquirir o habito da presenca
de Deus, sera necessaria a luta
asceética, valer-se de “recursos
humanos” e recorrer a “muletas”,
mas acrescentava que depois desses
esforgos Deus podia conceder — visto
que se trata de um dom — uma
verdadeira vida contemplativa.

Para ajudar os seus filhos a serem
almas verdadeiramente
contemplativas, escreveu a homilia
“Rumo a santidade”, que, como
comentou, podia ser como as duas
linhas usadas na escola para nao
escrever torto e sobre as quais
devemos escrever a propria vida:
«Comecamos com oracdes vocais que
muitos de nos repetimos desde
criancgas: sdo frases ardentes e
simples, dirigidas a Deus e a Sua
Mae, que é nossa Mae (...). Primeiro
uma jaculatdria, e depois outra, e
outra... Até que parece insuficiente
esse fervor, porque as palavras se
tornam pobres... e abrem-se as


https://escriva.org/pt-pt/amigos-de-dios/rumo-a-santidade/
https://escriva.org/pt-pt/amigos-de-dios/rumo-a-santidade/

portas a intimidade divina, com 0s
olhos postos em Deus sem descanso e
sem cansaco. Vivemos entdo como
cativos, como prisioneiros. Enquanto
realizamos com a maior perfeicdo
possivel, dentro dos nossos erros e
limitacgdes, as tarefas proprias da
nossa condic¢do e do nosso oficio, a
alma anseia escapar-se. Vai até Deus,
como o ferro atraido pela forca do
iman. Comeca-se a amar Jesus de
forma mais eficaz, com um doce
sobressalto»*,

Feita esta consideracdo geral,
podemos enumerar a seguir alguns
canais pelos quais ele animava que
passasse a presenca de Deus:

a) Dedicar cada dia da semana a uma
devogdo solida. a Santissima
Trindade, a Eucaristia, a Paixao, a
Nossa Senhora, a S. José, aos Santos
Anjos da Guarda e as benditas almas
do Purgatorio.



b) Acdes de gragas. «<Habitua-te a
elevar o coracdo a Deus em acdo de
gracas, muitas vezes ao dia. - Porque
te da isto e aquilo. — Porque te
desprezaram. — Porque ndo tens o
que precisas, ou porque o tens.
Porque fez tdo formosa a sua Mae,
que é também tua Mae. — Porque
criou o Sol e a Lua e este animal e
aquela planta. — Porque fez aquele
homem eloquente e a ti te fez dificil
de palavra.... Da-Lhe gracas por tudo,
porque tudo é bom»"?,

Como podemos apreciar, passa com
naturalidade da bondade ontoldgica
da Criacdo - fruto da acdo criadora
de Deus: tudo € bom — a misteriosa
bondade da Histdria - fruto da acdo
redentora de Cristo: omnia in bonum
— e tudo o leva a agdo de gracas™”.

c) Atos de amor e desagravo. «A nossa
vontade, com a graga, é omnipotente
diante de Deus. — Assim, a vista de
tantas ofensas ao Senhor, se



dissermos a Jesus, com vontade
eficaz, indo no "elétrico"” por
exemplo: “Meu Deus, quereria fazer
tantos atos de amor e desagravo
quantas as voltas de cada roda deste
carro”, naquele mesmo instante,
diante de Jesus, té-I’0O-emos
realmente amado e desagravado
conforme o nosso desejo. Esta
“ingenuidade” ndo esta fora da
infancia espiritual; é o eterno dialogo
entre a crianca inocente e o pai,
doido pelo seu filho: - Quanto me
queres? Diz 14! — E o miudito diz,
marcando as silabas: muitos
milhdes!»"®,

d) Dialogo com Deus no trabalho. «Da
um motivo sobrenatural a tua
atividade profissional de cada dia, e
terds santificado o trabalho»"?.
Quanto mais dentro do mundo
estivermos, tanto mais temos de ser
de Deus™. «Deves manter — ao longo
do dia — uma constante conversa com
0 Senhor, que se alimente também



das proprias ocorréncias da tua
tarefa profissional. — Vai com o
pensamento ao Sacrario... e oferece a
Nosso Senhor o trabalho que tiveres
entre maos»™".

e) Paz perante as dificuldades e
contradigoes. «Se tiveres presenca de
Deus, por cima da tempestade que
ensurdece, no teu olhar brilhara
sempre o0 sol; e, por baixo das vagas
tumultuosas e devastadoras,
reinardo a calma e a serenidade na
tua alma»™. Através da presenca de
Deus, dissipam-se, por sua vez, 0S
problemas e encontram-se as
auténticas solugoes: «Se tivesses
presenca de Deus, quantas atitudes
‘irremediéveis’ remediarias»™*.

f) Viver o plano de vida espiritual com
amor, evitando toda a rotina, para
fomentar a piedade. O grande inimigo
da verdadeira piedade € a rotina que
leva a uma mondtona repeticao de
palavras sem vida e sem amor:



«Fujamos da ‘rotina’ como o proprio
demonio. — O grande meio para ndo
cair nesse abismo, sepulcro da
verdadeira piedade, é a continua
presenca de Deus»”*. Deus tem
direito a exigir que estejamos sempre
na sua presenca: «Convence-te, filho,
que Deus tem direito a dizer-nos:
pensas em Mim? tens-me presente?
procuras-me como teu apoio?
procuras-me como Luz da tua vida,
como couracga... como tudo?
Portanto, reafirma-te neste
propdasito: nas horas que a gente da
terra qualifica como boas, clamarei: —
Senhor! Nas horas a que chama mas,
repetirei: — Senhor!»**. 0 nosso
dever é, portanto, sermos exigentes
connosco e lutar para ganhar habitos
de presencga de Deus: «Para o teu
exame diario: — Deixei passar alguma
hora sem falar com o meu Pai, Deus?
— Conversei com Ele com amor de
filho? — Acredita que és capaz!»”®.



g) Recolhimento interior. Para que
este empenho por sermos
contemplativos no meio do mundo,
no meio dos assuntos da vida
normal, seja possivel, é necessario
fomentar uma certa disciplina
mental, um recolhimento interior,
fruto da vida interior: «Como has de
ter presenca de Deus, se ndo fazes
sendo olhar para toda a parte?...
Estas como que bébedo de
futilidades»™”. Do mesmo teor é o
seguinte texto: «— Minucias e
insignificancias as quais nada devo,
das quais nada espero, ocupam a
minha atencdo mais do que o meu
Deus? Com quem estou, quando nao
estou com Deus?»*®,

3. Presenca de Deus e unidade de
vida



Para captar o sentido profundo do
exposto até aqui, é necessario indicar
que, para o fundador do Opus Deij, o
objetivo ao qual se dirige a luta
espiritual é precisamente a unidade
de vida, ou seja, a harmonia
intrinseca, verdadeira causalidade
circular, que deve existir entre as
trés dimensdes presentes na busca
da santidade no mundo, isto &,
trabalho, oracdo e apostolado. O fio
que une estas diferentes dimensdes
da existéncia crista é precisamente a
presenca de Deus. Se ha uma
caracteristica que indica maturidade
na vocacgao no Opus Dei, a plena
encarnacao de seu espirito, é a
consecucdo, ou melhor, a luta
sempre reiniciada e nunca
totalmente conseguida, fruto da
graca e da correspondéncia pessoal,
da unidade de vida. E uma
caracteristica essencial da vocacao
de cristdos comuns, pois «ou
sabemos encontrar Nosso Senhor na



nossa vida corrente, ou nunca O
encontraremos»*.

Terminemos citando um texto de S.
Josemaria que, ao descrever o
conceito teologico de unidade de
vida, sintetiza, o que até agora
expusemos: «Nao vivemos uma vida
dupla, mas uma unidade de vida,
simples e forte, na qual se fundem e
compenetram todas as nossas acoes.
Quando correspondemos
generosamente a este espirito,
adquirimos uma segunda natureza:
sem perceber, ficamos todo o dia
atentos ao Senhor e nos sentimos
impelidos a meter Deus em todas as
coisas, que sem Ele ficam insipidas.
Chega um momento, no qual é
impossivel distinguir onde acaba a
oracdo e onde comeca o trabalho,
porque o vosso trabalho é também
oracdo, contemplacdo, vida mistica
verdadeira de unido com Deus - sem
esquisitices: endeusamento»””. E
continua: «Nao ha compartimentos



estanques na nossa vida, nem
podemos distinguir — insisto — onde
acaba a oracdo e onde comeca o
trabalho, nem onde estdo os limites
do apostolado. Porque o apostolado é
Amor de Deus que transborda,
dando-se aos homens; e a vida
interior contemplativa é clamor de
almas; e o trabalho um esforco
sustentado de abnegacdo, de
caridade, de obediéncia, de
compreensao, de paciéncia e de
servico aos outros»™".

[1] S. Josemaria, Caminho, n. 267; cf.
Sulco, n. 658.

[2] Concilio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 36.

[3] cf. Mt 6, 29-30; Jo 11, 4 e 15; Mt 11,
25;]Jo 11, 41; Lc 23, 34; Mt 9, 36-38.



[4] cf. S. Jodo Paulo II, Redemptor
Hominis, n. 18.

[5] S. Josemaria, Santo Rosario,
quarto mistério luminoso.

[6] Concilio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 19.

[7] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
48.

[8] Bto. Alvaro del Portillo, Entrevista
sobre o Fundador do Opus Dei.

[9] Instruccion, 19/03/1934, n. 33:
Aranda, 2001, p. 173-174.

[10] S. Josemaria, Forja, n. 738.
[11] Ibid., n. 743.

[12] Ibid., n. 1014.

[13] Ibid., Caminho, n. 272.

[14] Ibid., n. 278.



[15] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
96.

[16] Ibid., Caminho, n. 268.

[17] cf. Edicdo comentada de
Caminho, p. 494.

[18] S. Josemaria, Caminho, n. 897.
[19] Ibid., n. 359.

[20] cf. S. Josemaria, Forja, n. 740.
[21] S. Josemaria, Forja, n. 745.
[22] Ibid., n. 343.

[23] S. Josemaria, Sulco, n. 659.
[24] Ibid., Caminho, n. 551.

[25] Ibid., Forja,n. 506.

[26] Ibid., Sulco,n. 657.

[27] Ibid., n. 660.

[28] S. Josemaria, Forja, n. 511.



[29] Ibid., Entrevistas com o Fundador
do Opus Dei, n. 114.

[30] Ibid., Carta 06/05/1945, n. 25:
AGP, série A.3, 92-4-2.

[31] Ibid., n. 40.

Jorge Peiia Vial

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/presenca-de-
deus/ (15/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/presenca-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/presenca-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/presenca-de-deus/

	Presença de Deus

