
opusdei.org

Presença de Deus

“É preciso convencer-se de que
Deus está junto de nós
continuamente. E está como um
Pai amoroso - quer mais a cada
um de nós do que todas as mães
do mundo podem querer a
seus”.

16/01/2024

Transcrevemos a seguir a definição e
contexto histórico do conceito de



“Presença de Deus” no Dicionário de
S. Josemaria Escrivá.

Presença de Deus, filiação
divina e comunhão com Deus.
Meios para fomentar a presença
de Deus.
Presença de Deus e unidade de
vida.

A expressão “presença de Deus” tem
um sentido objetivo e um sentido
subjetivo. Objetivamente significa
que Deus, como criador e providente,
está presente em todas as coisas
conferindo-lhes o ser e mantendo-as
no ser; e também que, em virtude da
sua liberdade e do seu amor, se
tornou presente em Cristo e na
Eucaristia. Subjetivamente, significa
que o homem se torna consciente
dessa presença divina e cresce nela
até deixar que ilumine toda a sua

1. 

2. 

3. 



vida. Habitualmente, S. Josemaria
considera-a sob esta perspetiva.

1. Presença de Deus, filiação divina
e comunhão com Deus

O sentido da filiação divina – coluna
vertebral do espírito do Opus Dei – é
a fonte da qual mana a constante
presença de Deus na vida de S.
Josemaria. Trata-se, além disso, do
traço concreto e evidente
testemunhado pelos que o
conheceram e conviveram com ele,
juntamente, no plano humano, com a
simpatia, o engenho e bom humor e
a fina caridade. Foi uma conquista
tenaz, fruto da graça e da sua
correspondência. Vê-se que, já desde
os começos, o Espírito Santo lhe
concedeu o dom de uma contínua
presença de Deus, que foi incessante



ao longo da sua vida e cresceu com a
passagem dos anos.

«Em Deus vivemos, nos movemos e
existimos» (At 17, 27-28): vivemos
porque Ele nos criou e
permanecemos na vida porque Ele
nos sustenta com a sua amorosa
providência. Estamos igualmente
convictos de que Deus está connosco,
sempre, não como um ente abstrato
ou uma força impessoal, mas como
Pai que é, amoroso e misericordioso.
«É preciso convencermo-nos de que
Deus está junto de nós
continuamente. – Vivemos como se o
Senhor estivesse lá longe, onde
brilham as estrelas, e não
consideramos que também está
sempre ao nosso lado. E está como
um pai amoroso – quer mais a cada
um de nós do que todas as mães do
mundo podem querer a seus filhos –
ajudando-nos, inspirando-nos,
abençoando-nos... e perdoando. (...)
É necessário que nos embebamos,



que nos saturemos de que é Pai e
muito Pai nosso o Senhor que está
junto de nós e nos Céus»[1].

A presença de Deus não se apoia em
meras práticas piedosas, mas sim na
profunda consciência de que Deus,
criador do universo, está presente
em toda a parte com uma presença
íntima e operativa que «sustenta as
coisas e as faz ser o que são (...). Pois,
sem o Criador, a criatura não
subsiste»[2]. Com beleza
incomparável, o Salmo 139, 7-10
descreve esta presença de
imensidade: «Onde é que eu poderia
ocultar-me do teu espírito? (...) Se
subir aos céus, Tu lá estás; se descer
ao mundo dos mortos, ali te
encontras. Se voar nas asas da
aurora ou for morar nos confins do
mar mesmo aí a tua mão há de guiar-
me e a tua direita me sustentará» (Sl
139, 2). Deus brilha de tal modo na
criação que os homens seriam cegos
para não O verem: «Os céus



proclamam a glória de Deus; o
firmamento anuncia a obra das suas
mãos» (Sl 19, 2)

Nas criaturas elevadas à ordem
sobrenatural, essa presença real de
Deus atinge dimensões novas e
superiores: a alma em graça
converte-se em templo da Trindade
Santíssima. Habita na alma daqueles
que O amam. Quando nos
persuadimos desta feliz realidade,
aprendemos a ver Deus em tudo,
temos consciência de ser
contemplados por Deus em todos os
momentos. É o próprio Jesus Cristo
que nos dá o exemplo ao aproveitar
qualquer ocasião ou situação e
referi-la a Deus Pai, seja para louvar,
renovar a ação de graças ou
reparar[3]. Não há melhor modo de
ver as coisas e pessoas do que vê-las
como Deus as vê, olhá-las «com os
olhos de Cristo»[4]. Nos seus últimos
anos, S. Josemaria, com dificuldades
de visão, costumava repetir esta



jaculatória: «Que eu veja com teus
olhos, Cristo eu, Jesus da minha
alma», enquanto crescia nele o
desejo de contemplar o rosto do
Senhor: «“Vultum tuum, Domine,
requiram” (Sl 26, 8), – buscarei,
Senhor, o Teu rosto. Encanta-me
cerrar os olhos, e considerar que
chegará o momento – quando Deus
quiser – em que poderei vê-lo, não
“como num espelho, e sob imagens
obscuras…, mas face a face” (1Cor 13,
12). “Sim, o meu coração está sedento
do Deus, do Deus vivo; quando irei e
verei a face de Deus?” (Sl 41, 3)»[5].

O Catecismo da Igreja Católica cita
um texto da Constituição Pastoral 
Gaudium et Spes no qual se destaca
esta referência essencial da pessoa a
Deus: «A razão mais sublime da
dignidade do homem consiste na sua
vocação à união com Deus. É desde o
começo da sua existência que o
homem é convidado a dialogar com
Deus: pois, se existe, é só porque,



criado por Deus por amor, é por Ele
por amor constantemente
conservado; nem pode viver
plenamente segundo a verdade, se
não reconhecer livremente esse
amor e se entregar ao seu Criador»[6].
Ter presença de Deus é assumir
plenamente o nosso ser e a nossa
realidade: ser chamado à comunhão
com Deus correspondendo
livremente ao seu amor.

S. Josemaria convidava, em
conformidade com o específico
carisma do espírito do Opus Dei, a
viver a presença de Deus também no
trabalho quotidiano: «o homem não
pode limitar-se a fazer coisas, a
construir objetos. O trabalho nasce
do amor, manifesta o amor, ordena-
se ao amor. Reconhecemos Deus não
só no espetáculo da Natureza, mas
também na experiência do nosso
próprio trabalho, do nosso esforço. O
trabalho é, assim, ação de graças,
porque nos sabemos colocados por



Deus na terra, amados por Ele,
herdeiros das suas promessas. É
justo que se nos diga: “quer comais,
quer bebais ou façais outra coisa
qualquer, fazei tudo para a glória de
Deus” (1Cor, 10, 31)»[7].

O chamamento a santificar o
trabalho profissional e os afazeres da
vida quotidiana leva a conjugar e a
unir o que é separado por frequentes
dualismos: vida contemplativa e
ativa, profano e sagrado, temporal e
eterno. A Encarnação do Verbo é a
grande verdade que deve presidir a
este anseio unitário: «A profunda
perceção da riqueza do mistério do
Verbo Encarnado foi o sólido alicerce
da espiritualidade do Fundador»[8].
«Unir o trabalho profissional com a
luta ascética e com a contemplação –
coisa que pode parecer impossível,
mas que é necessária, para
contribuir para reconciliar o mundo
com Deus – e converter este trabalho
diário em instrumento de



santificação pessoal e de apostolado.
Não é este um ideal nobre e grande
pelo qual vale a pena dar a vida?»[9].

É justamente este empenho unitário
que preside ao esforço ascético por
cultivar e fomentar a presença de
Deus. «Nunca compartilharei a
opinião – ainda que a respeite – dos
que separam a oração da vida ativa,
como se fossem incompatíveis. Os
filhos de Deus têm de ser
contemplativos: pessoas que, no
meio do fragor da multidão, sabem
encontrar o silêncio da alma em
colóquio permanente com Nosso
Senhor: e olhá-lo como se olha um
Pai, como se olha um Amigo, a quem
se quer com loucura»[10]. Daí que
todas as circunstâncias possam levar
a Deus: «Na tua vida, se te
propuseres a isso, tudo pode ser
objeto de oferecimento a Nosso
Senhor, motivo de colóquio com o
teu Pai do Céu, que sempre guarda e
concede luzes novas»[11]. A luta de S.



Josemaria por ter presença de Deus é
comovedora quando escreve em
sentida oração: «Jesus, que as minhas
distrações sejam distrações ao
contrário: em vez de me lembrar do
mundo, quando falo contigo, que me
lembre de Ti, ao tratar das coisas do
mundo»[12].

Esta presença de Deus constante não
foi a própria de quem se retira do
mundo. S. Josemaria ensinava os
seus filhos que deviam ser
contemplativos em todas as
encruzilhadas da vida social,
servindo-se da sua atividade
temporal; costumava afirmar: “a
nossa cela é a rua”. Não se trata,
portanto, de momento sublimes,
estelares, “místicos”, mas de uma
contínua presença de Deus no
decurso da vida comum e nas
atividades diárias. A noção de vida
comum, de quotidianidade, nos
escritos de S. Josemaria é uma
verdadeira categoria teológica e o



enquadramento da sua vida
contemplativa: trata-se de viver
santamente a vida diária. Ter
presença de Deus não é, pois,
segregar-se das ocupações normais,
mas, pelo contrário, é o modo mais
pleno e verdadeiro de estar na
realidade. Poderíamos dizer que
consiste num simultâneo estar e não
estar. A pessoa está toda e
inteiramente nos assuntos comuns e
concretos que ocupam as mãos e a
cabeça, mas, ao mesmo tempo não se
está, porque se está em Deus. Pode
parecer paradoxal, porém esse não
estar é o modo mais pleno e
profundo de estar nas coisas
temporais, porque quando temos
presença de Deus, chegamos de
alguma forma a ver as coisas como
Deus as vê, ou seja, são vistas de
modo mais verdadeiro e objetivo.
Esse olhar sobrenatural em S.
Josemaria chegava ao ponto de
permitir-lhe ver muitos detalhes
materiais – consertos e melhorias



que convinha realizar, por exemplo –
e ter uma perspicácia muito acima
da meramente psicológica, para
detetar as necessidades, sofrimentos
e problemas das pessoas que
conhecia e com quem convivia. A sua
presença de Deus impregnava, a
partir de dentro, a sua atividade
diária – desde ler o jornal até subir as
escadas – e a sua relação com os
outros. Várias vezes mencionou que
não costumava cumprimentar
ninguém sem antes cumprimentar o
Anjo da Guarda da pessoa.

2. Meios para fomentar a presença
de Deus

S. Josemaria recomendou múltiplos
meios para procurar e fomentar a
presença de Deus. A oração mental
(de manhã e de tarde), centrar o dia
em torno da Santa Missa, a leitura do



Evangelho e de algum livro
espiritual, a contemplação e
recitação do Santo Rosário; enfim,
tudo aquilo que ele chamou “plano
de vida espiritual”: práticas de
piedade diárias e constantes nas
quais se atualiza a fé e o amor a
Deus. A fidelidade a essas práticas de
piedade levará paulatinamente ao
que ele chamou “normas de sempre”:
atitudes constantes da alma que
manifestam e fortalecem a presença
de Deus (considerar a filiação divina,
comunhões espirituais, ações de
graças, atos de desagravo, orações
jaculatórias, etc.). Com a palavra 
jaculatórias designava – seguindo a
tradição espiritual desde Sto.
Agostinho – as frases breves, como
setas, que manifestam o amor a Deus
e ajudam a exercitar-se na presença
de Deus. «Emprega esses santos
“recursos humanos” que te
aconselhei para não perderes a
presença de Deus: jaculatórias, atos
de Amor e desagravo, comunhões

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-plano-de-vida-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-plano-de-vida-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/jaculatorias/


espirituais, “olhares” à imagem de
Nossa Senhora…»[13]. Entendemos por
“recursos humanos” diversos modos
que podem servir como
“despertadores” para recordar e
viver a presença de Deus (crucifixo,
pagelas, imagens de Nossa Senhora,
outros objetos profanos a que a
pessoa dota de algum significado e
que contribuem para aumentar a
vida da graça na sua alma), «Tem
presença de Deus e terás vida
sobrenatural»[14].

Muitas vezes, durante os anos em
que morou em Villa Tevere, S.
Josemaria, ao encontrar-se com
algum dos seus filhos nos corredores
da casa, mesmo de manhã muito
cedo, perguntava-lhe: “Meu filho,
quantos atos de amor e desagravo
fizeste hoje?”. Sem dar tempo ao
interlocutor de formular uma
resposta, animava-o a que fossem
muitos, até centenas.

https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-significa-desagravo/


Para adquirir o hábito da presença
de Deus, será necessária a luta
ascética, valer-se de “recursos
humanos” e recorrer a “muletas”,
mas acrescentava que depois desses
esforços Deus podia conceder – visto
que se trata de um dom – uma
verdadeira vida contemplativa.

Para ajudar os seus filhos a serem
almas verdadeiramente
contemplativas, escreveu a homilia
“Rumo à santidade”, que, como
comentou, podia ser como as duas
linhas usadas na escola para não
escrever torto e sobre as quais
devemos escrever a própria vida:
«Começamos com orações vocais que
muitos de nós repetimos desde
crianças: são frases ardentes e
simples, dirigidas a Deus e à Sua
Mãe, que é nossa Mãe (...). Primeiro
uma jaculatória, e depois outra, e
outra... Até que parece insuficiente
esse fervor, porque as palavras se
tornam pobres... e abrem-se as

https://escriva.org/pt-pt/amigos-de-dios/rumo-a-santidade/
https://escriva.org/pt-pt/amigos-de-dios/rumo-a-santidade/


portas à intimidade divina, com os
olhos postos em Deus sem descanso e
sem cansaço. Vivemos então como
cativos, como prisioneiros. Enquanto
realizamos com a maior perfeição
possível, dentro dos nossos erros e
limitações, as tarefas próprias da
nossa condição e do nosso ofício, a
alma anseia escapar-se. Vai até Deus,
como o ferro atraído pela força do
íman. Começa-se a amar Jesus de
forma mais eficaz, com um doce
sobressalto»[15].

Feita esta consideração geral,
podemos enumerar a seguir alguns
canais pelos quais ele animava que
passasse a presença de Deus:

a) Dedicar cada dia da semana a uma
devoção sólida. à Santíssima
Trindade, à Eucaristia, à Paixão, a
Nossa Senhora, a S. José, aos Santos
Anjos da Guarda e às benditas almas
do Purgatório.



b) Ações de graças. «Habitua-te a
elevar o coração a Deus em ação de
graças, muitas vezes ao dia. – Porque
te dá isto e aquilo. – Porque te
desprezaram. – Porque não tens o
que precisas, ou porque o tens.
Porque fez tão formosa a sua Mãe,
que é também tua Mãe. – Porque
criou o Sol e a Lua e este animal e
aquela planta. – Porque fez aquele
homem eloquente e a ti te fez difícil
de palavra.... Dá-Lhe graças por tudo,
porque tudo é bom»[16].

Como podemos apreciar, passa com
naturalidade da bondade ontológica
da Criação – fruto da ação criadora
de Deus: tudo é bom – à misteriosa
bondade da História – fruto da ação
redentora de Cristo: omnia in bonum
– e tudo o leva à ação de graças[17].

c) Atos de amor e desagravo. «A nossa
vontade, com a graça, é omnipotente
diante de Deus. – Assim, à vista de
tantas ofensas ao Senhor, se



dissermos a Jesus, com vontade
eficaz, indo no "elétrico" por
exemplo: “Meu Deus, quereria fazer
tantos atos de amor e desagravo
quantas as voltas de cada roda deste
carro”, naquele mesmo instante,
diante de Jesus, tê-l’O-emos
realmente amado e desagravado
conforme o nosso desejo. Esta
“ingenuidade” não está fora da
infância espiritual; é o eterno diálogo
entre a criança inocente e o pai,
doido pelo seu filho: – Quanto me
queres? Diz lá! – E o miudito diz,
marcando as sílabas: muitos
milhões!»[18].

d) Diálogo com Deus no trabalho. «Dá
um motivo sobrenatural à tua
atividade profissional de cada dia, e
terás santificado o trabalho»[19].
Quanto mais dentro do mundo
estivermos, tanto mais temos de ser
de Deus[20]. «Deves manter – ao longo
do dia – uma constante conversa com
o Senhor, que se alimente também



das próprias ocorrências da tua
tarefa profissional. – Vai com o
pensamento ao Sacrário... e oferece a
Nosso Senhor o trabalho que tiveres
entre mãos»[21].

e) Paz perante as dificuldades e
contradições. «Se tiveres presença de
Deus, por cima da tempestade que
ensurdece, no teu olhar brilhará
sempre o sol; e, por baixo das vagas
tumultuosas e devastadoras,
reinarão a calma e a serenidade na
tua alma»[22]. Através da presença de
Deus, dissipam-se, por sua vez, os
problemas e encontram-se as
autênticas soluções: «Se tivesses
presença de Deus, quantas atitudes
‘irremediáveis’ remediarias»[23].

f) Viver o plano de vida espiritual com
amor, evitando toda a rotina, para
fomentar a piedade. O grande inimigo
da verdadeira piedade é a rotina que
leva a uma monótona repetição de
palavras sem vida e sem amor:



«Fujamos da ‘rotina’ como o próprio
demónio. – O grande meio para não
cair nesse abismo, sepulcro da
verdadeira piedade, é a contínua
presença de Deus»[24]. Deus tem
direito a exigir que estejamos sempre
na sua presença: «Convence-te, filho,
que Deus tem direito a dizer-nos:
pensas em Mim? tens-me presente?
procuras-me como teu apoio?
procuras-me como Luz da tua vida,
como couraça... como tudo?
Portanto, reafirma-te neste
propósito: nas horas que a gente da
terra qualifica como boas, clamarei: –
Senhor! Nas horas a que chama más,
repetirei: – Senhor!»[25]. O nosso
dever é, portanto, sermos exigentes
connosco e lutar para ganhar hábitos
de presença de Deus: «Para o teu
exame diário: – Deixei passar alguma
hora sem falar com o meu Pai, Deus?
– Conversei com Ele com amor de
filho? – Acredita que és capaz!»[26].



g) Recolhimento interior. Para que
este empenho por sermos
contemplativos no meio do mundo,
no meio dos assuntos da vida
normal, seja possível, é necessário
fomentar uma certa disciplina
mental, um recolhimento interior,
fruto da vida interior: «Como hás de
ter presença de Deus, se não fazes
senão olhar para toda a parte?…
Estás como que bêbedo de
futilidades»[27]. Do mesmo teor é o
seguinte texto: «– Minúcias e
insignificâncias às quais nada devo,
das quais nada espero, ocupam a
minha atenção mais do que o meu
Deus? Com quem estou, quando não
estou com Deus?»[28].

3. Presença de Deus e unidade de
vida



Para captar o sentido profundo do
exposto até aqui, é necessário indicar
que, para o fundador do Opus Dei, o
objetivo ao qual se dirige a luta
espiritual é precisamente a unidade
de vida, ou seja, a harmonia
intrínseca, verdadeira causalidade
circular, que deve existir entre as
três dimensões presentes na busca
da santidade no mundo, isto é,
trabalho, oração e apostolado. O fio
que une estas diferentes dimensões
da existência cristã é precisamente a
presença de Deus. Se há uma
característica que indica maturidade
na vocação no Opus Dei, a plena
encarnação de seu espírito, é a
consecução, ou melhor, a luta
sempre reiniciada e nunca
totalmente conseguida, fruto da
graça e da correspondência pessoal,
da unidade de vida. É uma
característica essencial da vocação
de cristãos comuns, pois «ou
sabemos encontrar Nosso Senhor na



nossa vida corrente, ou nunca O
encontraremos»[29].

Terminemos citando um texto de S.
Josemaria que, ao descrever o
conceito teológico de unidade de
vida, sintetiza, o que até agora
expusemos: «Não vivemos uma vida
dupla, mas uma unidade de vida,
simples e forte, na qual se fundem e
compenetram todas as nossas ações.
Quando correspondemos
generosamente a este espírito,
adquirimos uma segunda natureza:
sem perceber, ficamos todo o dia
atentos ao Senhor e nos sentimos
impelidos a meter Deus em todas as
coisas, que sem Ele ficam insípidas.
Chega um momento, no qual é
impossível distinguir onde acaba a
oração e onde começa o trabalho,
porque o vosso trabalho é também
oração, contemplação, vida mística
verdadeira de união com Deus – sem
esquisitices: endeusamento»[30]. E
continua: «Não há compartimentos



estanques na nossa vida, nem
podemos distinguir – insisto – onde
acaba a oração e onde começa o
trabalho, nem onde estão os limites
do apostolado. Porque o apostolado é
Amor de Deus que transborda,
dando-se aos homens; e a vida
interior contemplativa é clamor de
almas; e o trabalho um esforço
sustentado de abnegação, de
caridade, de obediência, de
compreensão, de paciência e de
serviço aos outros»[31].

[1] S. Josemaria, Caminho, n. 267; cf. 
Sulco, n. 658.

[2] Concílio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 36.

[3] cf. Mt 6, 29-30; Jo 11, 4 e 15; Mt 11,
25; Jo 11, 41; Lc 23, 34; Mt 9, 36-38.



[4] cf. S. João Paulo II, Redemptor
Hominis, n. 18.

[5] S. Josemaria, Santo Rosário,
quarto mistério luminoso.

[6] Concílio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 19.

[7] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
48.

[8] Bto. Álvaro del Portillo, Entrevista
sobre o Fundador do Opus Dei.

[9] Instrucción, 19/03/1934, n. 33:
Aranda, 2001, p. 173-174.

[10] S. Josemaria, Forja, n. 738.

[11] Ibid., n. 743.

[12] Ibid., n. 1014.

[13] Ibid., Caminho, n. 272.

[14] Ibid., n. 278.



[15] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
96.

[16] Ibid., Caminho, n. 268.

[17] cf. Edição comentada de 
Caminho, p. 494.

[18] S. Josemaria, Caminho, n. 897.

[19] Ibid., n. 359.

[20] cf. S. Josemaria, Forja, n. 740.

[21] S. Josemaria, Forja, n. 745.

[22] Ibid., n. 343.

[23] S. Josemaria, Sulco, n. 659.

[24] Ibid., Caminho, n. 551.

[25] Ibid., Forja,n. 506.

[26] Ibid., Sulco,n. 657.

[27] Ibid., n. 660.

[28] S. Josemaria, Forja, n. 511.



[29] Ibid., Entrevistas com o Fundador
do Opus Dei, n. 114.

[30] Ibid., Carta 06/05/1945, n. 25:
AGP, série A.3, 92-4-2.

[31] Ibid., n. 40.

Jorge Peña Vial

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/presenca-de-
deus/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/presenca-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/presenca-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/presenca-de-deus/

	Presença de Deus

