
opusdei.org

Porque verão a Deus:
homilia de S.
Josemaria (áudio)

Jesus é o modelo. Ele mesmo o
disse: Discite a me, aprendei de
mim! Quero hoje falar-vos de
uma virtude que, sem ser a
única nem a primeira, actua na
vida cristã como o sal que
preserva da corrupção e
constitui a pedra de toque da
alma apostólica: a virtude da
santa pureza.

01/03/2021



Sabeis muito bem, por o terdes
ouvido e meditado frequentemente,
que para todos nós, cristãos, Jesus
Cristo é o modelo. Tê-lo-eis ensinado
a muitas almas, através desse
apostolado - convívio humano com
sentido divino - que faz já parte do
vosso eu. Tê-lo-eis recordado
oportunamente, ao empregar esse
meio maravilhoso da correcção
fraterna, possibilitando a quem vos
escutava comparar o seu
procedimento com o do nosso Irmão
primogénito, o Filho de Maria, Mãe
de Deus e nossa Mãe.

Jesus é o modelo. Ele mesmo o disse: 
Discite a me, aprendei de mim! Quero
hoje falar-vos de uma virtude que,
sem ser a única nem a primeira,
actua na vida cristã como o sal que
preserva da corrupção e constitui a
pedra de toque da alma apostólica: a
virtude da santa pureza.



É verdade que a caridade teologal é a
virtude mais alta, mas a castidade é a
exigência sine qua non, condição
imprescindível para chegar ao
diálogo íntimo com Deus. Quem não
a guarda, se não luta, acaba por ficar
cego. Não vê nada, porque o homem
animal não pode perceber as coisas
que são do Espírito de Deus .

Animados pela pregação do Mestre,
nós queremos ver com olhos limpos: 
bem-aventurados os puros de coração,
porque verão a Deus.

A Igreja sempre apresentou estas
palavras como um convite à
castidade. Guardam um coração
sadio, escreve S. João Crisóstomo, os
que possuem uma consciência
completamente limpa ou os que
amam a castidade. Nenhuma virtude
é tão necessária como esta para ver a
Deus.

O exemplo de Cristo



Jesus Cristo, Nosso Senhor, foi, ao
longo da sua vida sobre a terra,
coberto de impropérios e maltratado
de todas as maneiras possíveis.
Lembrais-vos? Diziam que se
comportava como um revoltoso e
afirmaram que estava
endemoninhado. Noutra altura,
interpretaram mal as manifestações
do seu Amor infinito e classificaram--
no como amigo de pecadores .

Mais tarde, a Ele, que é a própria
penitência e a própria temperança,
lançam-lhe à cara que frequentava a
mesa dos ricos. Também lhe chamam
depreciativamente fabri filius , filho
do trabalhador, do carpinteiro, como
se isso fosse uma injúria. Permite
que o rotulem de bebedor e
comilão... Deixa que o acusem de
tudo, excepto de que não é casto. Não
os deixou dizer isso, porque quer que
nós conservemos com toda a nitidez
esse exemplo: um modelo
maravilhoso de pureza, de limpeza,



de luz, de amor que sabe queimar
todo o mundo para o purificar.

Gosto de me referir à santa pureza,
contemplando sempre a conduta de
Nosso Senhor, porque Ele a viveu
com grande delicadeza. Reparai no
que relata S. João quando, Jesus, 
fatigatus ex itinere, sedebat sic supra
fontem, cansado no caminho se
sentou à borda do poço.

Procurai recolher-vos e reviver
devagar a cena: Jesus Cristo, 
perfectus Deus, perfectus homo, está
fatigado do caminho e do trabalho
apostólico, tal como algumas vezes
deve ter sucedido convosco, que vos
sentis arrasados por já não poderdes
mais. É comovedor observar o
Mestre esgotado. Além disso, tem
fome: os discípulos tinham ido ao
povoado vizinho para buscar
alimentos. E tem sede.

Mas, mais do que a fadiga do corpo,
consome-o a sede de almas. Por isso,



ao chegar a samaritana, aquela
mulher pecadora, o coração
sacerdotal de Cristo derrama-se,
diligente, para recuperar a ovelha
perdida, esquecendo o cansaço, a
fome e a sede.

Ocupava-se o Senhor com aquela
grande obra de caridade, quando os
apóstolos voltaram da cidade e 
mirabantur quia cum muliere
loquebatur, ficaram surpreendidos
por estar a falar a sós com uma
mulher. Como era cuidadoso! Que
amor à virtude encantadora da santa
pureza, que nos ajuda a ser mais
fortes, mais rijos, mais fecundos,
mais capazes de trabalhar por Deus,
mais capazes de tudo o que é grande!

Esta é a vontade de Deus, a vossa
santificação... que cada um saiba usar
o seu corpo santa e honestamente,
não se abandonando às paixões, como
fazem os pagãos que não conhecem a
Deus. Pertencemos totalmente a



Deus, com a alma e com o corpo, com
a carne e com os ossos, com os
sentidos e com as potências. Pedi-lhe
com confiança: Jesus, guarda o nosso
coração! Faz com que o meu coração
seja grande, forte e terno, afectuoso e
delicado, transbordante de caridade
para Ti, para servir todas as almas.

O nosso corpo é santo, templo de
Deus, precisa S. Paulo. Esta
exclamação do Apóstolo recorda-me
o chamamento à santidade, que o
Mestre dirige a todos os homens: 
Estote perfecti sicut et Pater vester
caelestis perfectus est. O Senhor pede
a todos, sem discriminação alguma,
correspondência à graça. O Senhor
exige a cada um, de acordo com a sua
situação pessoal, a prática das
virtudes próprias dos filhos de Deus.

Por isso, ao recordar-vos que o
cristão tem de guardar uma
castidade perfeita, estou a referir-me
a todos: aos solteiros, que devem



cingir-se a uma completa
continência, e aos casados, que
vivem castamente, cumprindo as
obrigações próprias do seu estado.

Com o espírito de Deus, a castidade,
longe de ser um peso incómodo e
humilhante, torna-se uma afirmação
gozosa, porque o querer, o domínio e
a vitória não são dados pela carne
nem vêm do instinto, mas procedem
da vontade, sobretudo se está unida
à do Senhor. Para ser castos e não
simplesmente continentes ou
honestos, temos de submeter as
paixões à razão, por uma causa
elevada, por um impulso de Amor.

Comparo esta virtude a umas asas
que nos permitem levar os
mandamentos, a doutrina de Deus
por todos os ambientes da terra, sem
receio de ficar enlameados. Essas
asas, tal como as da aves majestosas
que sobem mais alto que as nuvens,
pesam e pesam muito, mas, se



faltassem, não seria possível voar.
Gravai isto na vossa mente, decididos
a não ceder quando sentirdes a garra
da tentação, que se insinua
apresentando a pureza como uma
carga insuportável. Ânimo! Subi até
ao sol, em busca do Amor!

Com Deus nos nossos corpos

Causou-me sempre muita pena o
costume de algumas pessoas - tantas!
- que escolhem como nota constante
dos seus ensinamentos a impureza.
Com isso, conseguem - comprovei-o
em bastantes almas - exactamente o
contrário do que pretendem, porque
a impureza é matéria mais pegajosa
que o pez e deforma as consciências
com complexos ou medos, como se a
pureza da alma fosse um obstáculo
quase insuperável. Nós não faremos
assim! Temos de tratar da santa
pureza com pensamentos positivos e
limpos, com palavras modestas e
claras.



Discorrer sobre este tema, significa
dialogar sobre o Amor. Tenho de vos
dizer que para esse efeito me ajuda
considerar a Humanidade Santíssima
de Nosso Senhor, a maravilha
inefável de Deus que se humilha, até
fazer-se homem. E que não se sente
aviltado por ter tomado carne igual à
nossa, com todas as suas limitações e
fraquezas, menos o pecado, porque
nos ama com loucura! Ele não se
rebaixa com o seu aniquilamento e,
em troca, levanta-nos, deificando-nos
o corpo e a alma. Responder
afirmativamente ao seu Amor com
um carinho claro, ardente e
ordenado, isso é a virtude da
castidade.

Temos de gritar a todo o mundo com
a palavra e com o testemunho da
nossa conduta: não empeçonhemos o
coração, como se fôssemos pobres
animais dominados pelos instintos
mais baixos. Um escritor cristão
exprime-o assim: Reparai que o



0coração do homem não é pequeno,
pois abraça muitas coisas. Medi essa
grandeza, não pelas suas dimensões
físicas, mas pelo poder do seu
pensamento, capaz de alcançar o
conhecimento de tantas verdades. É
possível preparar o caminho do
Senhor no coração, traçar uma vereda
direita, para que passem por ali o
Verbo e a Sabedoria de Deus. Preparai
com uma conduta honesta e com
obras irrepreensíveis o caminho do
Senhor, aplanai a estrada para que o
Verbo de Deus caminhe por vós sem
tropeçar e vos dê o conhecimento dos
seus mistérios e da sua vinda.

Revela-nos a Escritura Santa que a
grandiosa obra da santificação,
tarefa oculta e magnífica do
Paráclito, se verifica na alma e no
corpo. Não sabeis que os vossos
corpos são membros de Cristo? -
clama o Apóstolo. Tomarei eu, pois,
os membros de Cristo e fá-los-ei
membros de uma prostituta? (...) Não



sabeis, porventura, que os vossos
corpos são templos do Espírito Santo,
que habita em vós, o qual vos foi dado
por Deus e que não pertenceis a vós
mesmos, porque fostes comprados por
um grande preço? Glorificai, pois, a
Deus no vosso corpo.

Alguns, quando ouvem falar de
castidade, sorriem. É um sorriso - um
esgar - sem alegria, morto, de mentes
retorcidas. A grande maioria,
repetem, não acredita nisso! Eu
costumava dizer aos rapazes que me
acompanhavam pelos hospitais e
bairros da periferia de Madrid, há
muitos anos atrás: pensai que há um
reino mineral; outro, mais perfeito, o
reino vegetal, no qual, à mera
existência se acrescenta a vida; e,
depois outro, o reino animal,
formado quase sempre por seres com
sensibilidade e movimento.

Explicava-lhes também, de um modo
pouco académico mas expressivo,



que deveríamos instituir outro reino:
o hominal, o reino dos humanos. Na
verdade, as criaturas racionais
possuem uma inteligência admirável,
reflexo da Sabedoria divina, que lhes
permite raciocinar por sua conta e
exercer essa liberdade maravilhosa,
com que podem aceitar ou recusar
uma coisa ou outra por seu arbítrio.

Pois neste reino dos homens -
comentava-lhes eu, com a
experiência do meu trabalho
sacerdotal tão intenso - para uma
pessoa normal, o tema do sexo ocupa
um quarto ou quinto lugar. Primeiro,
estão as aspirações da vida espiritual,
aquela que cada um tiver; a seguir,
as questões que interessam ao
homem e à mulher corrente: o pai, a
mãe, o seu lar; depois a profissão e,
muito além, em quarto ou quinto
lugar aparece o impulso sexual.

Por isso, sempre que conheci pessoas
que convertiam este assunto no tema



central da sua conversa e dos seus
interesses, pensei que eram
anormais, uns pobres desgraçados,
talvez doentes. E acrescentava,
provocando com isto um momento
de riso e de piada entre os rapazes,
que esses infelizes me faziam tanto
dó como um rapaz com a cabeça
grande, enorme, de um metro de
perímetro! São gente infeliz e, da
nossa parte, além das orações, nasce
uma fraterna compaixão, porque
desejamos que se curem de tão triste
doença. O que não são é nem mais
homens nem mais mulheres que
aqueles que como nós, não estão
obcecados pelo sexo.

A castidade é possível

Todos nós temos paixões e todos
enfrentamos, em qualquer idade, as
mesmas dificuldades. Temos, por
isso, de lutar. Lembrai-vos do que
escrevia S. Paulo: datus est mihi
stimulus carnis meæ, angelus Satanæ,



qui me colaphizet, rebela-se o
estímulo da carne, que é como um
anjo de Satanás, que me esbofeteia
para que eu não seja soberbo.

Não se pode viver uma vida limpa
sem assistência divina. Deus quer
que sejamos humildes e peçamos o
seu auxílio. Deves pedir com
confiança a Nossa Senhora, agora
mesmo, na solidão acompanhada do
teu coração, silenciosamente: Minha
Mãe, este meu pobre coração rebela-
se tolamente... se tu não me
proteges... E amparar-te-á para que o
guardes puro e percorras o caminho
a que Deus te chamou.

Filhos: humildade, humildade!
Aprendamos a ser humildes. Para
guardar o Amor é preciso prudência,
é preciso vigiar com cuidado e não se
deixar dominar pelo medo. Entre os
clássicos de espiritualidade, muitos
comparam o demónio a um cão
raivoso, preso a uma corrente: se não



nos aproximarmos, não morde,
ainda que ladre continuamente. Se
fomentardes a humildade nas vossas
almas, de certeza que evitareis as
tentações, reagireis com a valentia de
fugir e socorrer-vos-eis diariamente
do auxílio do Céu para avançar com
garbo por este caminho de
apaixonados.

Reparai que aquele que está
apodrecido pela concupiscência da
carne não consegue andar
espiritualmente e é incapaz de
qualquer obra boa. É um aleijado
que permanece estirado no chão
como um trapo. Nunca vistes os
doentes com paralisias progressivas,
que não conseguem ter força nem
pôr-se de pé? Às vezes nem sequer
mexem a cabeça! Pois isso acontece,
na vida sobrenatural, aos que não
são humildes e aos que se
entregaram cobardemente à luxúria.
Não vêem, não ouvem, nem
percebem nada. Estão paralíticos e



parecem loucos. Cada um de nós
deve invocar o Senhor e a Mãe de
Deus e pedir-lhes a humildade e a
decisão de aproveitar piedosamente
o divino remédio da confissão. Não
permitais que se instale na vossa
alma um foco de podridão, ainda que
seja muito pequeno. Falai! Quando a
água corre, é límpida; quando
estagna, forma um charco, enche-se
de porcaria repugnante e em vez de
água potável passa a ser um caldo de
bichos.

Que a castidade é possível e constitui
uma fonte de alegria, sabei-lo tão
bem como eu, muito embora tenhais
consciência de que exige, de quando
em quando, alguma luta. Ouçamos
de novo S. Paulo: Comprazo-me na lei
de Deus, segundo o homem interior,
mas, ao mesmo tempo, encontro nos
meus membros outra lei, a qual
resiste à lei do meu espírito e me
subjuga à lei do pecado, que está nos
membros do meu corpo. Oh, que



homem tão infeliz eu sou! Quem me
livrará deste corpo de morte?. Grita
mais ainda, se precisas, mas não
exageremos: sufficit tibi gratia mea,
basta-te a minha graça, responde-nos
o Senhor.

Tive oportunidade de observar, em
algumas ocasiões, como reluziam os
olhos de um desportista, perante os
obstáculos que tinha de saltar. Que
vitória! Observai como domina as
dificuldades! Assim nos contempla
Deus, que ama a nossa luta: seremos
sempre vencedores, porque nunca
nos nega a omnipotência da sua
graça. E não importa então que haja
luta, porque Ele não nos abandona.

A castidade é combate e não
renúncia, já que respondemos com
uma afirmação gozosa, com uma
entrega livre e alegre. Não deves
limitar-te a fugir da queda ou da
ocasião, nem o teu comportamento
deve reduzir-se, de maneira alguma,



a uma negação fria e matemática. Já
te convenceste de que a castidade é
uma virtude e, como tal, deve
desenvolver-se e aperfeiçoar-se? Não
basta ser continente, cada um
segundo o seu estado. Insisto: temos
de viver castamente, com virtude
heróica. Este comportamento é um
acto positivo, com o qual aceitamos
de boa vontade o pedido de Deus: 
Præbe, fili mi, cor tuum mihi et oculi
tui vias meas custodiant, entrega-me,
meu filho, o teu coração e espraia os
teus olhos pelos meus campos de
paz.

Pergunto-te eu, agora: como encaras
tu esta batalha? Bem sabes que a luta
já está vencida, se a mantivermos
desde o princípio. Afasta-te
imediatamente do perigo, mal
percebas as primeiras chispas de
paixão, e até antes. Fala, além disso,
com quem dirige a tua alma; se
possível antes, porque abrindo o
coração de par em par não serás



derrotado. Um acto repetido várias
vezes cria um hábito, uma
inclinação, uma facilidade. É preciso,
pois, batalhar para alcançar o hábito
da virtude, o hábito da mortificação,
para não recusar o Amor dos
Amores.

Meditai no conselho de S. Paulo a
Timóteo: Te ipsum castum custodi,
conserva-te a ti mesmo puro, para
estarmos, também, sempre
vigilantes, decididos a defender o
tesouro que Deus nos entregou. Ao
longo da minha vida, quantas e
quantas pessoas não ouvi
queixarem-se: Ah! Se eu tivesse
cortado ao princípio! E diziam-no
cheias de aflição e de vergonha.

Com o coração todo entregue

Devo recordar-vos que não
encontrareis a felicidade fora das
vossas obrigações cristãs. Se as
abandonardes, ficar-vos-á um
enorme remorso e sereis uns pobres



infelizes. Então até mesmo as coisas
mais correntes, que são lícitas e
trazem um bocadinho de felicidade,
se podem tornar amargas como fel,
azedas como o vinagre, repugnantes
como o rosalgar.

Peçamos a Jesus, cada um de vós e eu
também: Senhor! Eu proponho-me
lutar e sei que Tu não perdes
batalhas.

E compreendo que, se alguma vez as
perco, é porque me afastei de Ti!
Leva-me pela tua mão e não Te fies
de mim! Não me soltes!

Pensareis: mas eu sou tão feliz,
Padre! Eu amo Jesus Cristo e, ainda
que seja de barro, desejo chegar à
santidade com a ajuda de Deus e da
sua Mãe Santíssima! Não o duvido.
Apenas te previno com estas
exortações para o caso de se te
apresentar alguma dificuldade.



Tenho também de te repetir que a
existência do cristão - a tua e a
minha - é de Amor. Este nosso
coração nasceu para amar e, quando
não se lhe dá um afecto puro, limpo e
nobre, vinga-se e enche-se de
miséria. O verdadeiro amor de Deus,
que pode traduzir-se por viver uma
vida bem limpa, está tão longe da
sensualidade como da
insensibilidade e tão longe de
qualquer sentimentalismo como da
ausência de coração ou da sua
dureza.

É uma pena não ter coração. Os que
nunca aprenderam a amar com
ternura são uns infelizes. Nós, os
cristãos, estamos apaixonados pelo
amor: o Senhor não nos quer secos,
insensíveis, como matéria inerte.
Quer-nos impregnados do seu
carinho! Aquele que, por Deus,
renunciou a um amor humano, não é
um solteirão, como aquela pessoa
triste, infeliz, que anda sempre de



asa murcha, por ter desprezado a
generosidade de amar limpamente.

Amor humano e castidade

Para manter intimidade com o meu
Senhor, já vo-lo contei muita vez,
utilizei também - não me importo
que se saiba - as canções populares
que se referem, quase sempre, ao
amor. Delicio-me a ouvi-las! O
Senhor escolheu-me a mim e a
alguns de vós para que fôssemos
totalmente seus e transformássemos
em divino o amor nobre das cantigas
humanas. É o que o Espírito Santo
faz no Cântico dos Cânticos. É o que
fizeram os místicos de todos os
tempos.

Escutai estes versos da Santa de
Ávila: Se quereis que esteja
descansado / quero, por amor,
descansar; / Se me mandais
trabalhar, / quero morrer
trabalhando. / Dizei: onde, como e



quando? / Dizei, dizei, doce Amor: /
Como quereis de mim dispor?.

Ou aquela canção de S. João da Cruz
que começa de um modo encantador:
Sofrendo, só, um pequeno pastor, /
Alheio ao prazer, sem
contentamento, / Na sua pastora tem
o pensamento / E o peito sangra-lhe
em penas de amor.

Quando é limpo, o amor humano
merece-me um imenso respeito, uma
enorme veneração. Não haveríamos
nós de estimar o carinho nobre e
santo dos nossos pais, ao qual
devemos uma grande parte da nossa
amizade com Deus? Eu abençoo esse
amor com as duas mãos e sempre
que me perguntaram porquê com as
duas mãos, respondi imediatamente:
porque não tenho quatro!

Bendito seja o amor humano! Mas a
mim, o Senhor pediu-me mais. A
própria teologia católica o afirma:
entregar-se exclusivamente a Jesus,



por amor do Reino dos Céus e, por
Jesus, a todos os homens, é mais
sublime do que o amor matrimonial.
Isto não tira que o matrimónio seja
um sacramento e sacramentum
magnum.

Seja como for, cada um deve
esforçar-se por viver delicadamente
a castidade, no seu lugar respectivo e
com a vocação que Deus lhe infundiu
na alma - solteiro, casado, viúvo,
sacerdote. A razão é que a castidade
é virtude para todos e a todos exige
luta, delicadeza, esmero, rijeza, essa
finura que só se compreende,
quando nos colocamos junto do
Coração apaixonado de Cristo na
Cruz. Não vos preocupeis se a
tentação vos espreita: uma coisa é
sentir, outra é consentir. A tentação
pode afastar-se facilmente com a
ajuda de Deus. O que não convém, de
modo algum, é dialogar com ela.

Meios para vencer



Vejamos com que recursos é que,
nós, cristãos, podemos contar para
vencer nesta luta por guardar a
castidade, não como anjos, mas como
mulheres e homens sãos, fortes,
normais! Venero os anjos com toda a
minha alma e une-me uma grande
devoção a esse exército de Deus, mas
não gosto de os comparar connosco,
porque a sua natureza é diferente e
qualquer equiparação seria uma
desordem.

Generalizou-se em muitos ambientes
um clima de sensualidade que,
ajudado pela confusão doutrinal,
leva muita gente a justificar ou, pelo
menos, a mostrar a tolerância mais
indiferente para com todo o género
de costumes licenciosos.

Devemos ser o mais limpos possível
em relação ao corpo, mas sem medo,
porque o sexo, é algo santo e nobre -
participação no poder criador de
Deus-, foi feito para o matrimónio.



Assim, limpos e sem medo, dareis
com a vossa conduta o testemunho
da viabilidade e da formosura da
santa pureza.

Antes de mais, empenhemo-nos em
afinar a consciência, aprofundando o
que for preciso, até ficarmos com a
segurança de termos adquirido uma
boa formação, distinguindo bem
entre consciência delicada, que é
uma graça de Deus, e consciência
escrupulosa que é outra coisa.

Cuidai com esmero da castidade e
também das virtudes que a
acompanham e a salvaguardam: a
modéstia e o pudor. Não olheis com
ligeireza as normas, tão eficazes, que
nos ajudam a conservarmo-nos
dignos do olhar de Deus: a guarda
atenta dos sentidos e do coração; a
valentia de ser cobarde para fugir
das tentações; a frequência dos
sacramentos, especialmente da
Confissão sacramental; a sinceridade



total na direcção espiritual pessoal; a
dor, a contrição e a reparação depois
das faltas. E tudo isto ungido com
uma terna devoção a Nossa Senhora,
de modo que ela nos obtenha de
Deus o dom de uma vida limpa e
santa.

Se, por desgraça, se cai, é preciso
levantar-se imediatamente. Com a
ajuda de Deus, que não nos faltará se
usarmos os meios adequados,
chegaremos, o mais depressa
possível, ao arrependimento, à
sinceridade humilde, à reparação,
para que a derrota momentânea
redunde numa grande vitória de
Jesus Cristo.

Habituai-vos também a travar a luta
longe das muralhas principais da
fortaleza. Não podemos andar a
fazer equilíbrios nas fronteiras do
mal; temos de evitar com firmeza o
voluntário in causa. Temos de afastar
a mais pequena falta de amor, temos



de fomentar as ânsias de apostolado
cristão, contínuo e fecundo, que
necessita da santa pureza como
alicerce, sendo esta, aliás, um dos
seus frutos mais característicos.
Devemos, além disso, encher o tempo
com trabalho intenso e responsável,
procurando a presença de Deus,
porque nunca nos podemos esquecer
que fomos comprados por alto preço
e que somos templos do Espírito
Santo.

Que outros conselhos vos hei-de eu
sugerir, senão os que sempre foram
utilizados pelos cristãos que
pretendiam, de verdade, seguir
Cristo? Trata-se, afinal, dos mesmos
que empregaram os primeiros a
escutarem o apelo de Jesus: o
encontro assíduo com o Senhor na
Eucaristia, a invocação filial da
Santíssima Virgem, a humildade, a
temperança, a mortificação dos
sentidos - porque não convém olhar o



que não é lícito desejar, advertia S.
Gregório Magno - e a penitência.

Dir-me-eis que, ao fim e ao cabo,
tudo isto é uma síntese da vida cristã.
Na verdade, não seria correcto
separar a pureza, que é amor, da
essência da nossa fé, que é a
caridade, ou seja, um renovado
apaixonar-se por Deus que nos criou,
nos redimiu e que nos estende
continuamente a sua mão, ainda que
muitas vezes não nos apercebamos
disso. Deus não nos pode abandonar.
Sião dizia: Yavé abandonou-me e o
Senhor esqueceu-se de mim. Pode a
mulher esquecer-se do fruto do seu
ventre, não se compadecer do fruto
das suas entranhas? Pois , ainda que
ela se esquecesse, Eu não te
esqueceria. Não vos causam estas
palavras uma enorme alegria?

Digo frequentemente que são três as
coisas que nos dão alegria na terra e
nos alcançam a felicidade eterna do



Céu: a fidelidade firme, dedicada,
alegre e indiscutida à fé, à vocação
que cada um recebeu e à pureza.
Quem ficar agarrado às silvas do
caminho - isto é, à sensualidade, à
soberba...-, há-de ficar por sua
própria vontade; se não rectificar,
será um desgraçado, porque virou as
costas ao Amor de Cristo.

Volto a afirmar que todos temos
misérias. Isso, porém, não é razão
para nos afastarmos do Amor de
Deus. É, sim, estímulo para nos
acolhermos a esse Amor, para nos
acolhermos à protecção da bondade
divina, como os antigos guerreiros se
metiam dentro da sua armadura.
Esse ecce ego, quia vocasti me, conta
comigo porque me chamaste, é a
nossa defesa. Não devemos fugir de
Deus quando descobrimos as nossas
fraquezas, mas devemos combatê-las,
precisamente porque Deus confia em
nós.



Como é que conseguiremos superar
estas coisas mesquinhas? Insisto
neste ponto, porque ele se reveste de
importância capital: com humildade
e sinceridade na direcção espiritual e
no sacramento da Penitência. Ide aos
que vos dirigem espiritualmente,
com o coração aberto. Não o fecheis
porque, se se mete o demónio mudo
pelo meio, depois é difícil lançá-lo
fora.

Perdoai-me a insistência, mas julgo
imprescindível que fique gravado a
fogo nas vossas inteligências que a
humildade e a sua consequência
imediata a sinceridade, se ligam com
os outros meios de luta e
fundamentam a eficácia da vitória.
Se a tentação de esconder alguma
coisa se infiltra na alma, deita tudo a
perder; se, pelo contrário, é vencida
imediatamente, tudo corre bem,
somos felizes e a vida caminha
rectamente. Sejamos sempre 



selvaticamente sinceros, embora com
modos prudentemente educados.

Quero dizer-vos com toda a clareza
que me preocupa muito mais a
soberba do que o coração e a carne.
Sede humildes! Sempre que
estiverdes convencidos de que tendes
toda a razão, é porque não tendes
nenhuma. Ide à direcção espiritual
com a alma aberta. Não a fecheis,
porque então intromete-se o demónio
mudo e é muito difícil expulsá-lo.

Lembrai-vos do pobre
endemoninhado que os discípulos
não conseguiram libertar. Só o
Senhor o pôde fazer com oração e
jejum. Naquela altura o Mestre
realizou três milagres. O primeiro foi
fazê-lo ouvir, porque quando o
demónio mudo nos domina, a alma
fica surda; o segundo foi fazê-lo falar;
e o terceiro foi expulsar o diabo.

Começai por contar o que não
quereríeis que se soubesse. Abaixo o



demónio mudo! De uma coisa de
nada, dando-lhe voltas e mais voltas,
faz-se uma grande bola como com a
neve, e acaba-se por ficar fechado lá
dentro. Porquê?... Abri a alma!
Asseguro-vos a felicidade, que é
fidelidade à vocação cristã, se fordes
sinceros. A clareza e a simplicidade
são disposições absolutamente
indispensáveis. Abramos pois, de par
em par a nossa alma, de modo que o
sol de Deus possa entrar e com ele a
caridade do Amor.

Para se afastar da sinceridade total
nem sempre é preciso má intenção;
às vezes, basta um erro de
consciência. Há pessoas que
formaram (isto é, deformaram) de tal
modo a consciência que o seu
mutismo, a sua falta de simplicidade
lhes parece bom; até pensam que é
bom calar. Acontece que às vezes até
receberam uma boa preparação e
conhecem as coisas de Deus e talvez,
por isso, se convençam de que é



conveniente calar. Enganam-se,
porém, porque a sinceridade é
sempre necessária e não cabem
desculpas, ainda que pareçam boas.

Acabamos esta conversa, na qual tu e
eu fizemos a nossa oração com o
Nosso Pai, pedindo-lhe a graça de
viver essa afirmação gozosa, que é a
virtude cristã da castidade.

Pedimo-la por intercessão de Santa
Maria, que é a pureza imaculada.
Recorramos a Ela, tota pulchra,
seguindo um conselho que eu dava,
há muitos anos, àqueles que se
sentiam intranquilos no seu
empenho diário por ser humildes,
limpos, sinceros, alegres e generosos:
Todos os pecados da tua vida parecem
ter-se posto de pé. - Não desanimes. - 
Pelo contrário, chama por tua Mãe,
Santa Maria, com fé e abandono de
criança. Ela trará o sossego à tua
alma.

Publicada em Amigos de Deus



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/porque-verao-
a-deus-homilia-de-s-josemaria-audio/

(10/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/porque-verao-a-deus-homilia-de-s-josemaria-audio/
https://opusdei.org/pt-pt/article/porque-verao-a-deus-homilia-de-s-josemaria-audio/
https://opusdei.org/pt-pt/article/porque-verao-a-deus-homilia-de-s-josemaria-audio/

	Porque verão a Deus: homilia de S. Josemaria (áudio)

