
opusdei.org

Porquê jejuar?

Ainda tem sentido, nos nossos
dias, fazer jejum? Que valor
tem para nós, cristãos, privar-
nos de algo que seria em si bom
e útil para o nosso sustento?
Este artigo, baseado em
palavras de Bento XVI, 2009 *,
oferece reflexões sobre o
porquê do jejum, uma tradição
da Quaresma.

06/03/2016

Uma das três “práticas
penitenciais”



A Quaresma, um caminho de treino
espiritual mais intenso, propõe-nos
três práticas penitenciais muito
queridas da tradição bíblica e cristã –
a oração, a esmola, o jejum – a fim de
nos predispormos para celebrar
melhor a Páscoa e deste modo fazer
experiência do poder de Deus que,
como ouviremos na Vigília Pascal,
«derrota o mal, lava as culpas,
restitui a inocência aos pecadores, a
alegria aos aflitos. Dissipa o ódio,
domina a insensibilidade dos
poderosos, promove a concórdia e a
paz» (Precónio pascal).

Gostaria de refletir em particular
sobre o valor e o sentido do jejum. De
facto, a Quaresma traz à mente os
quarenta dias de jejum vividos pelo
Senhor no deserto, antes de
empreender a sua missão pública.
Lemos no Evangelho: «O Espírito
conduziu Jesus ao deserto a fim de
ser tentado pelo demónio. Jejuou
durante quarenta dias e quarenta



noites e no fim, teve fome» (Mt 4,
1-2). Como Moisés antes de receber
as Tábuas da Lei (cf. Êx 34, 28), como
Elias antes de encontrar o Senhor no
monte Horeb (cf. 1 Rs 19, 8), também
Jesus, rezando e jejuando, se
preparou para a sua missão, cujo
início foi um duro confronto com o
tentador.

No Paraíso também se jejuava

Podemos perguntar que valor e que
sentido tem para nós, cristãos,
privar-nos de algo que seria em si
bom e útil para o nosso sustento. As
Sagradas Escrituras e toda a tradição
cristã ensinam que o jejum é de
grande ajuda para evitar o pecado e
tudo o que a ele induz. Por isso, na
História da salvação, o convite a
jejuar é frequente.

Já nas primeiras páginas da Sagrada
Escritura, o Senhor ordena que o
homem se abstenha de comer o fruto
proibido: «Podes comer o fruto de



todas as árvores do jardim, mas não
comas o da árvore da ciência do bem
e do mal, porque, no dia em que o
comeres, certamente morrerás» (Gn
2, 16-17). Comentando a ordem
divina, S. Basílio observa que «o
jejum foi ordenado no Paraíso», e «o
primeiro mandamento neste sentido
foi dado a Adão». E conclui: «O “não
comas” e, portanto, a lei do jejum e
da abstinência» (cf. Sermo de jejunio:
PG 31, 163, 98). Dado que todos
estamos entorpecidos pelo pecado e
pelas suas consequências, o jejum é-
nos oferecido como um meio para
restabelecer a amizade com o
Senhor. Assim fez Esdras antes da
viagem de regresso do exílio à Terra
Prometida, convidando o povo
reunido a jejuar, «para nos
humilharmos – diz – diante do nosso
Deus» (8, 21). O Omnipotente ouviu a
sua prece e garantiu os seus favores
e a sua proteção. O mesmo fizeram
os habitantes de Nínive que,
sensíveis ao apelo que Jonas fizera ao



arrependimento, proclamaram um
jejum, como testemunho da sua
sinceridade, dizendo: «Quem sabe se
Deus não Se arrependerá, e acalmará
o ardor da Sua ira, de modo que não
pereçamos?» (3, 9). Também então
Deus viu as suas obras e os poupou.

Ensinamentos de Jesus e os
primeiros cristãos

No Novo Testamento, Jesus salienta a
razão profunda do jejum,
condenando a atitude dos fariseus,
que observaram escrupulosamente
as prescrições impostas pela lei, mas
o seu coração estava distante de
Deus. O verdadeiro jejum, repete
também o Mestre divino noutras
partes, é antes cumprir a vontade do
Pai celeste, o qual «vê no oculto, e te
recompensará» (Mt 6, 18). Ele
próprio dá o exemplo respondendo a
Satanás, no final dos 40 dias
passados no deserto, que «nem só de
pão vive o homem, mas de toda a



palavra que sai da boca de Deus» (Mt
4, 4). O verdadeiro jejum tem
portanto como objetivo comer o
«verdadeiro alimento», que é fazer a
vontade do Pai (cf. Jo 4, 34). Portanto,
se Adão desobedeceu ao
mandamento do Senhor «de não
comer o fruto da árvore da ciência
do bem e do mal», o fiel deseja, com o
jejum, submeter-se humildemente a
Deus, confiando na Sua bondade e
misericórdia.

Encontramos a prática do jejum
muito presente na primeira
comunidade cristã (cf. At 13, 3; 14, 22;
27, 21; 2 Cor 6, 5). Também os Padres
da Igreja falam da força do jejum,
capaz de impedir o pecado, de
reprimir os desejos do «velho Adão»,
e de abrir o caminho para Deus no
coração do crente. O jejum é também
uma prática frequente e
recomendada pelos santos de todas
as épocas. Escreve S. Pedro Crisólogo:
«O jejum é a alma da oração e a



misericórdia é a vida do jejum,
portanto, quem reza jejue. Quem
jejua tenha misericórdia. Quem, ao
pedir, deseja ser atendido, atenda
quem a ele se dirige. Quem quer
encontrar aberto em seu benefício o
coração de Deus não feche o seu a
quem lhe suplica» (Sermo 43; PL 52,
320.332).

Jejum e cuidado com o corpo

«Nos nossos dias, a prática do jejum
parece ter perdido um pouco do seu
valor espiritual e ter adquirido,
numa cultura marcada pela busca da
satisfação material, o valor de uma
medida terapêutica para a cura do
próprio corpo. Jejuar é sem dúvida
bom para o bem-estar, mas para os
fiéis é, em primeiro lugar, uma
«terapia» para curar tudo o que os
impede de viver a vontade de Deus.

Na Constituição apostólica 
Paenitemini de 1966, Paulo VI
reconhecia a necessidade de colocar



o jejum no contexto da chamada a
cada cristão para «não viver mais
para si mesmo, mas para Aquele que
o amou e se entregou a si por ele, e...
também a viver pelos irmãos» (Cf.
Cap. I). A Quaresma poderia ser uma
ocasião oportuna para retomar as
normas contidas na citada
Constituição apostólica, valorizando
o significado autêntico e perene
desta antiga prática penitencial, que
pode ajudar-nos a mortificar o nosso
egoísmo e a abrir o coração ao amor
de Deus e do próximo, primeiro e
máximo mandamento da nova Lei e
compêndio de todo o Evangelho (cf. 
Mt 22, 34-40).

O verdadeiro benefício do jejum

A prática fiel do jejum também
contribui para conferir unidade à
pessoa, corpo e alma, ajudando-a a
evitar o pecado e a crescer na
intimidade com o Senhor. Santo
Agostinho, que conhecia bem as



próprias inclinações negativas e as
definia como «nó complicado e
emaranhado» (Confissões, II, 10.18),
no seu tratado A utilidade do jejum,
escrevia: «Certamente é um suplício
que me inflijo, mas para que Ele me
perdoe; castigo-me por mim mesmo
para que Ele me ajude, para agradar
aos seus olhos, para alcançar o
agrado da sua doçura» (Sermo 400, 3,
3: PL 40, 708). Privar-se do sustento
material que alimenta o corpo
facilita uma ulterior disposição para
ouvir Cristo e para se alimentar da
sua palavra de salvação. Com o jejum
e com a oração permitimos que Ele
venha saciar a fome mais profunda
que vivemos no nosso íntimo: a fome
e a sede de Deus.

Ao mesmo tempo, o jejum ajuda-nos
a tomar consciência da situação na
qual vivem tantos irmãos nossos. Na
sua Primeira Carta, S. João alerta-
nos: «Aquele que tiver bens deste
mundo e vir o seu irmão sofrer



necessidade, mas lhe fechar o seu
coração, como estará nele o amor de
Deus?» (1Jo 3, 17). Jejuar
voluntariamente ajuda-nos a cultivar
o estilo do Bom Samaritano, que se
inclina e socorre o irmão que sofre
(cf. Enc. Deus caritas est, 15).
Escolhendo livremente privar-nos de
algo para ajudar os outros,
mostramos concretamente que o
próximo em dificuldade não nos é
indiferente. Precisamente para
manter viva esta atitude de
acolhimento e de atenção para com
os irmãos, encorajo as paróquias e
todas as outras comunidades a
intensificar na Quaresma a prática
do jejum pessoal e comunitário,
cultivando igualmente a escuta da
Palavra de Deus, a oração e a esmola.
Foi este, desde o início, o estilo da
comunidade cristã, na qual eram
feitas coletas especiais (cf. 2 Cor 8-9; 
Rm 15, 25-27), e os irmãos eram
convidados a dar aos pobres quanto,
graças ao jejum, tinham poupado (cf. 



Didascalia Ap., V, 20, 18). Também
hoje esta prática deve ser
redescoberta e encorajada,
sobretudo durante o tempo litúrgico
quaresmal.

De quanto disse, sobressai com
grande clareza que o jejum
representa uma prática ascética
importante, uma arma espiritual
para lutar contra qualquer eventual
apego desordenado a nós mesmos.
Privar-se voluntariamente do prazer
dos alimentos e de outros bens
materiais, ajuda o discípulo de Cristo
a controlar os apetites da natureza
fragilizada pela culpa da origem,
cujos efeitos negativos atingem toda
a personalidade humana. Um antigo
hino litúrgico quaresmal exorta
oportunamente: «Utamur ergo
parcius, / verbis, cibis et potibus, /
somno, iocis et arcitius / perstemus in
custodia – Usemos de modo mais
sóbrio palavras, alimentos, bebidas,



sono e jogos, e permaneçamos mais
atentamente vigilantes».

* Artigo elaborado a partir da
Mensagem do Papa Bento XVI para a
Quaresma do ano 2009

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/porque-jejuar/
(29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/porque-jejuar/
https://opusdei.org/pt-pt/article/porque-jejuar/

	Porquê jejuar?

