
opusdei.org

Porque é que o Opus
Dei é uma Prelatura
pessoal?

O Professor Carlos José
Errázuriz aborda neste ensaio a
configuração jurídica do Opus
Dei. Com a Prelatura pessoal,
"realizou-se o que pedia o
próprio património carismático
do Opus Dei".

20/07/2008

1. Apresentação da questão

O Opus Dei é uma prelatura pessoal
desde a sua erecção como tal



mediante a Constituição apostólica 
Ut sit de João Paulo II, de 28 de
Novembro de 1982, com efeitos a
partir de 19 de Março de 1983. Os
estatutos da prelatura começam com
a límpida afirmação «Opus Dei est
Praelatura personalis (...)» (n. 1 § 1).

Com estes dados elementares
podemos já dar uma primeira
resposta à pergunta que encabeça
estas linhas: a constituição da
prelatura deveu-se a uma decisão da
Autoridade Suprema da Igreja, que
aplicou à realidade fundada por São
Josemaria em 2 de Outubro de 1928,
a configuração institucional de
prelatura pessoal para a realização
de obras pastorais peculiares,
prevista pelo Concílio Vaticano II no
Decreto Presbyterorum Ordinis, n. 10.
No entanto, a questão que agora nos
interessa resolver, mais específica,
tem que ver com a essência e
concentra-se, portanto, na forma
verbal é: Em que sentido pode dizer-



se que o Opus Dei é uma prelatura
pessoal?

Tem cabimento uma resposta muito
simples que aparentemente
soluciona o problema: o Opus Dei é
uma prelatura pessoal do ponto de
vista jurídico, ou seja no âmbito do
direito canónico. Trata-se de uma
afirmação perfeitamente verdadeira
e inclusivamente óbvia. Não
obstante, o seu significado e alcance
estão longe de ser tão óbvios.

A dificuldade fundamental nasce do
que, em geral, se entende por
existência “jurídica”, civil ou
canónica, de uma determinada
realidade social. Um muito difundido
sentido comum e não poucas
investigações teóricas sobre o direito,
coincidem em conceber essa
existência como algo separado da
vida efectiva das pessoas em
sociedade. O direito, visto como um
sistema de normas sociais capazes de



se impor eficazmente num
determinado âmbito, estrutura, de
algum modo, a realidade social
enquanto regula e processa condutas
e cria instituições que unificam a
actividade dos indivíduos. Mas
tende-se a perceber essa
estruturação como extrínseca em
relação às pessoas humanas e às suas
relações interpessoais reais. Uma
coisa seriam as realidades sociais em
si mesmas, outra o modo como
surgem perante o sistema jurídico. É
claro que se reconhece ao direito a
capacidade de influenciar as
próprias realidades sociais, mas não
se considera isso algo inerente a
essas realidades, mas antes um
instrumento destinado a alterá-las.

Aplicando o esquema anterior ao
nosso caso, é mais fácil admitir que o
Opus Dei entrou num novo
enquadramento jurídico-canónico ao
ser erigido em prelatura pessoal, de
modo que agora se lhe aplicam as



normas previstas na Igreja para este
tipo de entidades. Pode também
acrescentar-se, sem problemas, que
esta nova configuração jurídica se
adequa perfeitamente à realidade do
Opus Dei. Mais problemático é, pelo
contrário, sustentar que o facto de 
ser uma prelatura pessoal – não já o
“aplicar-se-lhe” ou o “adequar-se-lhe”
tal condição – corresponde
precisamente à realidade do Opus
Dei. Antes de mais nada, porque essa
figura, como qualquer outra do
mundo jurídico, não seria mais do
que uma espécie de instrumento do
sistema normativo. Além disso,
porque o Opus Dei é claramente uma
realidade ligada à vida carismática,
ao impulso do Espírito Santo na
Igreja, o que parece implicar que não
pode consistir numa forma jurídica
cunhada pelo ordenamento
canónico. Enfim, a melhor prova
deste ponto de vista derivaria do
facto tão simples de que antes da sua
erecção em prelatura pessoal, o Opus



Dei certamente já existia e tinha sido
objecto de sucessivas configurações
canónicas, inadequadas, claro está,
com excepção da definitiva, mas que
no fundo seriam tão extrínsecas – tão
“jurídicas” – como esta última. Por
consequência, a afirmação “o Opus
Dei é uma prelatura pessoal” não
corresponderia à própria realidade
fundada por São Josemaria em 2 de
Outubro de 1928.

Nestas linhas proponho-me mostrar
que a afirmação segundo a qual o
Opus Dei é uma prelatura pessoal
enuncia verdadeiramente um
aspecto intrínseco e essencial da sua
própria realidade carismática. Fá-lo-
ei em duas fases, primeiro
procurarei aplicar uma visão realista
do direito à noção de prelatura
pessoal; depois, tentarei explicar a
razão pela qual essa noção é válida
para o Opus Dei.



2. Acompreensão realista do conceito
jurídico de prelatura pessoal

A concepção do direito como ordem
normativa extrínseca à realidade
social, à qual se aplica e impõe
coactivamente, condiciona o modo
de entender todos os conceitos
jurídicos, quer no âmbito civil quer
no eclesial. Inclusivamente aqueles
que transcendem claramente o
direito, como o de pessoa, tendem a
ser focados como criações de um
determinado ordenamento, forjados
de maneira pragmática, ou seja para
determinar o âmbito no qual
determinada norma é válida. Assim,
pois, o conceito jurídico de pessoa
não corresponderia ao que
intrinsecamente é o ser humano (isto
seria próprio do conceito filosófico
de pessoa), mas seria apenas um
ponto de referência humano ao qual
a ordem jurídica recorre para fixar o
objecto das suas regras.
Naturalmente quando se trata de um



conceito que se elabora dentro do
próprio ordenamento, como sucede
com o de prelatura pessoal, o ponto
de vista técnico-operativo parece
ainda mais óbvio, a noção seria uma
espécie de artefacto convencional,
modelado por determinadas normas,
que serve para atribuir às relações
sociais uma determinada
qualificação útil com vista a alcançar
certos efeitos práticos.

A partir de tal perspectiva, a
prelatura pessoal aparece como uma
etiqueta jurídica, cujo uso é relevante
em virtude de certas consequências
jurídicas, atribuição de
competências, direitos, obrigações,
sanções, etc. Deste modo, uma
realidade social concreta que foi
configurada como prelatura pessoal -
e é o caso da realidade social do Opus
Dei - seria juridicamente uma
prelatura pessoal unicamente
enquanto recebe essa denominação e
as respectivas consequências no



ordenamento canónico. A realidade
jurídica tende assim a transformar-se
num simples nome, que por sua vez
seria puro instrumento para a
atribuição a uma realidade social de
determinados efeitos de direito
positivo. O positivismo jurídico está
aparentado com o nominalismo; com
efeito, se a realidade não encerra por
si mesma nada juridicamente
relevante, mas o direito lhe advém
de fora, os conceitos jurídicos
equivalem a meros esquemas
normativos, são tão instrumentais
como as próprias normas que os
modelam e utilizam.

Para sair deste círculo vicioso é
necessário voltar a perguntar o que é
o direito, voltar a perguntar o que
significa que algo é “jurídico”. É uma
operação nada fácil, pois o peso dos
hábitos mentais do positivismo
penetra inclusivamente no modo de
conceber o direito eclesial. A
concepção extrínseca do direito



marcou profundamente a cultura de
muitos especialistas e de muitas
pessoas comuns. No entanto, é de
todo necessário superar essa visão;
basta considerar o desprestígio em
que cai o direito quando é entendido
como pura forma pragmática de
ordenar a vida e sobretudo o facto de
que essa forma pode pôr-se ao
serviço de qualquer objectivo social,
já que no âmbito jurídico não
haveria senão interesses e poderes
factuais que dão lugar a soluções
meramente consensuais e relativas.

A tradição clássica e cristã do direito,
dentro da sua variedade de matizes,
oferece uma resposta de fundo de
sinal radicalmente oposto. Talvez
que o modo mais simples e eficaz de
captar essa resposta consista em
colocá-la sob o ponto de vista da
relação entre o direito e a justiça. A
justiça como virtude de dar a cada
um o seu direito, de acordo com a
definição atribuída ao jurista



romano Ulpiano e acolhida por
tantos pensadores juristas até aos
nossos dias, está intrinsecamente
ligada ao direito de cada um, que é o
seu pressuposto. Por seu lado, este
direito é delineado como o objecto da
justiça, de modo que direito e justiça
estão inseparavelmente unidos. O
direito é assim o que é justo: uma
realidade, um bem que pertence a
alguém enquanto lhe é devido por
outro, quer seja um bem intrínseco à
pessoa (como a vida, a liberdade,
etc.) ou um bem externo a ela que é
objecto de relações interpessoais.
Nisto consiste o que é realmente
jurídico, que é, outra forma de dizer
o que é realmente justo, quer se
fundamente no próprio ser das
pessoas e das relações entre si, quer
se baseie na liberdade humana que
pode configurar e determinar as
relações de justiça entre as pessoas e
o respeito à sociedade.



É este o pano de fundo que permite
compreender adequadamente
qualquer noção jurídica, que é
sempre noção relativa ao que é justo
e, portanto, referente a relações reais
sobre bens reais entre pessoas
humanas. Voltando ao exemplo
anterior, quando nas normas ou nos
actos jurídicos se fala de pessoa,
trata-se da mesma realidade
substancial que, com esse mesmo
nome, é considerada pelo sentido
comum e aprofundada pela filosofia.
A relevância jurídica do conceito de
pessoa deriva da sua relação com o
que é o direito nas relações
interpessoais. Mas esta relação com o
direito, especificamente conotada
pelo uso jurídico da noção de pessoa,
é possível e necessária precisamente
porque os seres humanos são
pessoas, porque só quem o é pode ser
titular de um bem que é seu e lhe é,
por conseguinte, devido e porque, em
justiça, só uma pessoa é capaz de
dever algo a outra.



Também um conceito institucional
como o de prelatura pessoal há-de
ser entendido a esta luz. Uma
prelatura pessoal, da mesma forma
que uma diocese ou qualquer outra
circunscrição eclesiástica, não é uma
super estrutura que recobre
extrinsecamente certos efeitos
organizativos e funcionais à
correspondente realidade eclesial
formada pela vida e actividade dos
fiéis e dos seus pastores. A ser assim,
ser ou não prelatura pessoal teria
uma relevância muito limitada,
careceria de importância e de
interesse salvo para alguns peritos,
os canonistas, vistos como quem se
ocupa de aspectos técnicos, ou seja
de trâmites, documentos, actos
formais, rótulos externos, etc.

Pelo contrário, o que se capta
mediante o conceito de prelatura
pessoal é uma realidade interpessoal
que participa no próprio ser da
Igreja de Cristo. É uma comunidade



de fiéis, estruturada
hierarquicamente em torno de um
prelado, com cujo ministério
colaboram presbíteros e diáconos e
com um âmbito pessoal e uma
missão específicas que a conformam
como complementar às dioceses em
que está presente. Numa palavra, é
uma parte da Igreja, tão real e tão
viva como a própria Igreja.

É verdade que a noção é de índole
institucional, quer dizer, refere-se
directamente à dimensão unitária e
permanente que transcende os
indivíduos que actualmente
conformam una determinada
prelatura pessoal e se vão sucedendo
ao longo da história. Mas trata-se de
uma instituição composta em cada
momento por fiéis reais, sem os
quais se transformaria numa mera
possibilidade. Por consequência, a
compreensão autêntica da noção,
leva a perceber que uma prelatura
pessoal, da mesma forma que uma



diocese é um conjunto real de
pessoas – especificamente, uma
expressão concreta da comunhão
hierárquica entre os fiéis – não um
aparelho burocrático nem uma
denominação oficial extrínseca.

Por ser um conceito de índole
jurídica, ao falar de prelatura, a
atenção dirige-se para os aspectos
externos que podem ser objecto de
relações de justiça; quer às relações
institucionais da própria prelatura
com outros sujeitos eclesiásticos e
civis, quer às relações de justiça
existentes no âmbito delimitado pela
instituição, as relações entre os fiéis
da prelatura e as destes com os seus
pastores. Se a noção de prelatura
pessoal se compreende de modo
realista, esta atenção selectiva para a
dimensão externa de justiça –
essencial na Igreja no seu peregrinar
terreno – não implica, de nenhum
modo, ignorar que a realidade
eclesial está constituída, antes de



mais nada, pela comunhão vertical e
invisível com a Santíssima Trindade
e pelo mistério da comunhão dos
santos. Não se trata de modo
nenhum de isolar o jurídico, mas de
o captar com realismo, na sua
dimensão específica, precisamente
para poder, desse modo, pôr em
evidência a sua inserção no mistério
sobrenatural da Igreja e, em
particular, mostrar o vínculo
intrínseco – em virtude da
sacramentalidade da Igreja – do justo
com a salvação. Com efeito, os
direitos dos fiéis estão em relação,
principalmente, com os bens
salvíficos (antes de mais nada com a
palavra de Deus e os sacramentos) e
o dever dos ministros sagrados que
hão-de dispensar esses bens, bem
como o dever de todos os fiéis de
viver na comunhão eclesial, são
exigências de justiça em que está em
jogo a salvação do próprio titular do
dever.



As considerações anteriores não
implicam um esquecimento a tudo
quanto de histórico há na noção de
prelatura pessoal. Estamos diante de
uma determinada forma na qual a
Igreja se auto-organiza, com uma
concreção positiva nas leis canónicas
e na praxis eclesial, inclusivamente
com um nome preciso que, embora
reflicta bem a substância do conceito,
implica obviamente uma
determinação convencional. No
entanto, isso não se opõe ao realismo
da noção no sentido já explicado,
toda a realidade eclesial se dá na
história e possui aspectos ligados ao
contingente. No entanto, os aspectos
fundamentais da prelatura
respondem a características
essenciais da Igreja, ao ser Igreja, a
igualdade fundamental entre os fiéis,
a constituição hierárquica, etc. No
caso do Opus Dei, além disso, é
determinante um carisma, um dom
divino que exige fidelidade.
Seguidamente tentarei precisamente



mostrar porque é que a fidelidade a
esse carisma implica a prelatura
pessoal.

3. A realidade eclesial do Opus Dei
como prelatura pessoal

Para entender a razão pela qual o
Opus Dei é uma prelatura pessoal,
além de compreender o que é uma
prelatura pessoal, é mister captar
esta realidade no Opus Dei. Numa
óptica realista, a sua erecção em
prelatura não foi um revestimento
extrínseco, a atribuição de uma nova
fachada. A erecção comporta que o
Opus Dei é real e intrinsecamente
uma prelatura pessoal [1].

Surge à partida uma dificuldade que
parece opor-se à visão realista da
dimensão de prelatura no Opus Dei.
Com efeito, está claro que antes da
sua configuração como tal, mediante
um acto pontifício, o Opus Dei não
era prelatura pessoal. Há obviamente
um antes e um depois desse acto. Daí



poderia deduzir-se que ser prelatura
é algo extrínseco, adventício (por
mais conveniente ou congruente que
seja) em relação à realidade eclesial
de origem carismática que se
manifestou em 2 de Outubro de 1928.

Não há dúvida de que a erecção da
prelatura não foi um simples
reconhecimento da realidade já
existente por parte da autoridade
papal. Houve algo novo, que veio
integrar essa realidade. Os fiéis
incorporados no Opus Dei
começaram a ser fiéis de uma
prelatura, com os correspondentes
vínculos de comunhão entre eles e
com o prelado; a pessoa que dirigia o
Opus Dei em 1982, D. Álvaro del
Portillo, passou a ser prelado de uma
prelatura pessoal, com a potestade
hierárquica que lhe é própria; o clero
do Opus Dei começou a constituir o
presbitério da prelatura. Tudo isto
comporta uma novidade em relação
à situação antecedente.



No entanto, isto não significa que
desde 1928 o Opus Dei fosse uma
realidade essencialmente diferente
da prelatura que se erigiu em 1982.
Este é o ponto que requer maior
atenção, já que anteriormente as
sucessivas aprovações do Opus Dei
(como pia união, sociedade de vida
comum sem votos e instituto secular)
tinham enquadrado a sua realidade
dentro de instituições eclesiais de
natureza associativa, aquelas que os
fiéis podem constituir para promover
fins eclesiais comuns. A inadequação
destas configurações canónicas à
realidade carismática do Opus Dei
obedecia também a outros motivos
de muita relevância, sobretudo em
razão de que a secularidade dos seus
fiéis não encontrava cabimento no
âmbito do estado de perfeição ou de
vida consagrada pela profissão dos
conselhos evangélicos. No entanto,
agora interessa-nos o outro aspecto
aludido, igualmente essencial, que
tem relação precisamente com a



suposta natureza associativa do Opus
Dei.

A consideração histórica do Opus Dei
ajuda a penetrar na sua verdadeira
natureza. Limitar-me-ei a assinalar
alguns dados essenciais que me
parecem especialmente
significativos[2].

Antes de mais, convém advertir que
a vocação de São Josemaria na Igreja
se manifesta originalmente como
vocação para o sacerdócio, com um
horizonte específico que só se
esclarece num segundo momento,
quando vê o Opus Dei [3]. Como é
patente a partir de 1928, o horizonte
vocacional do Fundador é em si
essencialmente sacerdotal, quer
dizer, inscreve-se no âmbito do
sacerdócio ministerial ou
hierárquico. São Josemaria foi
chamado ao sacerdócio precisamente
para fundar o Opus Dei e fundou o
Opus Dei precisamente enquanto



sacerdote. Tratando-se de uma
instituição voltada para a
santificação e para o apostolado dos
fiéis leigos, que sublinha
precisamente o seu sacerdócio
comum como baptizados e a sua
condição secular, poderia parecer
paradoxal que o Fundador fosse um
sacerdote. No entanto tal paradoxo
não existe, se se tiver em
consideração que na Igreja é tão
essencial a igualdade fundamental
entre todos os fiéis como a sua
constituição hierárquica. O Senhor
queria suscitar um sacerdote para os
leigos que chamaria ao Opus Dei. A
esse sacerdote confiou um ministério
verdadeiramente sacerdotal de
unidade e de direcção nesta família
sobrenatural. Tratava-se de um
ministério destinado a permanecer
no tempo, de modo que passaria aos
sucessores do Fundador. Muito
significativo a esse respeito é que se
perpetuasse também o modo



familiar de chamar a quem dirige o
Opus Dei: “Padre”.

Convém reflectir também sobre o
facto de que no 2 de Outubro de 1928
São Josemaria foi a única pessoa que
viu o Opus Dei e que sempre o
considerou fundado nesse mesmo
dia, embora tivesse havido depois
complementos e aprofundamentos
de uma realidade já essencialmente
completa [4]. Neste “ver” – era o
verbo que empregava – estava a
realidade pessoal dos que haveriam
de vir no futuro. Essas pessoas ainda
não estavam e, não obstante, o Opus
Dei já estava. Não se tratava de algo
que fariam entre todos, mas de um
encargo divino que recebia o
Fundador. Era necessária uma
actualização, que requereria
certamente o concurso da liberdade
dos que foram chegando, mas que
não seria o fruto da conjugação das
suas vontades, simplesmente porque
a nova realidade se situava desde o



início numa dimensão – a da
estrutura comunitário-hjerárquica
da Igreja – que escapa ao poder dos
fiéis no âmbito associativo. O Opus
Dei não nasceu quando outro fiel se
adicionou ao Fundador, mas quando
Deus o suscitou em São Josemaria e
lhe aclarou o sentido específico que
haveria de assumir o seu sacerdócio
hierárquico na Igreja, o qual como
em todo o fiel ordenado supunha o
sacerdócio comum enquanto
baptizado. A própria ausência de
outros fiéis no momento fundacional
contribui para pôr em evidência a
natureza não associativa da
fundação.

Desde o princípio São Josemaria viu
que no Opus Dei haveria outros
sacerdotes além dele. Mais adiante
compreendeu que esses sacerdotes
haveriam de proceder dos próprios
fiéis leigos do Opus Dei. Ambos os
aspectos estão carregados de sentido
em relação ao nosso tema. Por um



lado, a pluralidade de sacerdotes no
Opus Dei era requerida com uma
finalidade ministerial bem
determinada: a atenção pastoral dos
fiéis do Opus Dei e de todos os que se
aproximassem dos seus apostolados,
quer dizer, a colaboração na própria
missão hierárquica que o Fundador
já realizava desde o começo. A
relação ministerial-hierárquica com
os fiéis leigos confirma-se assim
como um rasgo estrutural essencial
na realidade do Opus Dei [5]. O facto
de que, sem prejuízo de que o
carisma se estendesse a outros
sacerdotes incardinados nas
dioceses, os sacerdotes dedicados à
tarefa pastoral específica do Opus
Dei procederam dos próprios leigos
do Opus Dei, mostra de modo
especialmente claro que se verifica o
que resulta natural na Igreja, isto é,
que surjam vocações sacerdotais do
interior da própria comunidade de
fiéis a que se dedicará o seu
ministério.



Ao mesmo tempo, como parte do
carisma, o Fundador foi sempre
profundamente consciente de que a
vocação para o Opus Dei era, na sua
essência, a mesma, tanto para ele
como para os seus filhos, para
sacerdotes e leigos, para homens e
mulheres, para solteiros e casados.
Esta consciência de igualdade não é
explicável a partir da variedade de
funções eclesiais e de graus de
disponibilidade para as actividades
institucionais que se dá na Obra. Só
se percebe à luz da igual dignidade
baptismal de todos os fiéis, que é o
que se põe em jogo no Opus Dei.
Trata-se de uma determinação
vocacional e de uma pertença
eclesial que tem precisamente o
sentido de confirmar e reforçar o
lugar de cada um na Igreja e no
mundo. Igualdade de pertença e
distinção hierárquica entre os fiéis
são dois rasgos que no Opus Dei
conviveram desde o princípio com a
simples harmonia que possuem na



própria Igreja, configurando, além
disso, a própria essência da
instituição e do seu património
carismático.

Por outro lado, a actividade
institucional do Opus Dei diz respeito
exclusivamente ao âmbito dos bens
salvíficos, antes de mais nada, a
palavra de Deus e os sacramentos;
São Josemaria gostava de apresentar
essa actividade como «uma grande
catequese»[6]. Daí que a actividade
institucional se distinga nitidamente
da que, a título pessoal ou associados
com outros, levam a cabo os fiéis do
Opus Dei. Esta distinção vale também
para as iniciativas educativas, de
saúde, de promoção social, etc., que
eles promovem com outras pessoas,
ainda que o Opus Dei lhes
proporcione assistência pastoral e
inclusivamente nalguns casos
assuma institucionalmente a
garantia eclesial da conformidade
dessas iniciativas com o Evangelho. A



distinção entre actividade
institucional e actividade pessoal é
capital para entender a natureza
exclusivamente eclesial do Opus Dei
enquanto instituição, sobretudo
porque está em jogo a legítima
liberdade, no âmbito temporal, de
que gozam os fiéis do Opus Dei, igual
à de qualquer outro católico.
Somente a partir da liberdade e
responsabilidade pessoais é possível
que se empenhem na mais delicada
fidelidade à doutrina da Igreja ao
procurar santificar todas as suas
actividades no mundo,
transformando-as em matéria de
apostolado pessoal e de verdadeira
cristianização.

As sucessivas aprovações canónicas
ofereceram soluções às necessidades
institucionais que o desenvolvimento
do Opus Dei implicava (primeiro no
âmbito diocesano e depois a nível
internacional e tendo em conta,
também, a questão da pertença dos



sacerdotes), mas nenhuma delas
chegou a captar a realidade do Opus
Dei. Para além das suas grandes
diferenças, há um rasgo muito
significativo que as une, pia união,
sociedade de vida comum sem votos
e instituto secular são conceitos
jurídicos que correspondem a
realidades eclesiais de natureza
associativa. Daí procede a sua
incapacidade mais profunda para
reflectir o que é o Opus Dei como
uma comunidade de fiéis que se
conforma intrinsecamente segundo a
estrutura hierárquica da própria
Igreja.

O que sem dúvida dificultava
especialmente a compreensão desta
natureza comunitário-hierárquica,
não associativa, era o facto de que o
Opus Dei surgisse de um carisma, o
recebido por São Josemaria e pelos
que depois foram chegando e que
esse carisma implicasse uma vocação
pessoal de radicalidade espiritual e



apostólica nos respectivos fiéis
(alguns – entre eles, os primeiros –
com o carisma do celibato
apostólico). Ambos os aspectos se
percebiam, na perspectiva de uma
muito longa experiência eclesial,
como próprios, por antonomásia, da
vida religiosa, de modo que as
próprias vocações seculares tendiam
a ser concebidas por analogia às dos
religiosos. Certamente a secularidade
dos fiéis do Opus Dei não podia ser
captada mediante essa analogia, mas
mais a fundo não se podia entender
que constituíssem uma comunidade
que não se unia para uma obra
específica de índole associativa, mas
em virtude de vínculos concretos de
comunhão eclesial entre eles,
vínculos que, como em toda a
comunidade hierárquica de fiéis,
comportam essencialmente uma
estrutura hierárquica, com um
pastor que dirige e com outros
pastores que colaboram com ele.



Também não podia captar-se
adequadamente o facto de que uma
mesma instituição de origem
carismática e vocacional pudesse
incluir homens e mulheres. Além
disso, o facto de existir separação na
vida e apostolado dos fiéis do Opus
Dei de um e de outro sexo podia ser
falseado pela aplicação das
categorias associativas e fazer pensar
que se tratava, na realidade, de duas
instituições acidentalmente unidas. A
realidade é que sempre houve
profunda unidade entre homens e
mulheres do Opus Dei, pertencentes
a uma mesma realidade eclesial de
índole comunitário-hierárquica.

Também os passos canónicos
relativos à adscrição de sacerdotes e
à potestade atribuída a quem dirige,
situavam-se num contexto
associativo, não comunitário-
hierárquico. Respondiam certamente
a exigências do carisma, mas de um
modo inadequado; a realidade



profundamente unitária do Opus Dei
continuava a estar muito
imperfeitamente reflectida, porque
no fundo era concebida
estruturalmente à maneira de uma
instituição associativa. Sacerdotes e
leigos apareciam ligados à mesma
instituição carismática, mas não
apareciam ligados essencialmente
entre si. De modo quer a igualdade
fundamental entre eles enquanto
fiéis, quer a sua mútua ordenação,
estavam acolhidos num quadro que
não captava a essência própria da
instituição. Mesmo assim, a
potestade de quem dirigia
contemplava-se como estando ligada
ao aspecto associativo clerical, de
modo que quem a exercia era um
membro da associação, não o titular
de uma potestade hierárquica numa
comunidade de fiéis. Por isso
também não se explicava a diferença
entre os sacerdotes provenientes dos
leigos do Opus Dei e que dedicam o
seu ministério ao Opus Dei e os



sacerdotes incardinados nas dioceses
que recebem a mesma e única
vocação para o Opus Dei para se
santificarem mediante o seu
ministério na sua própria diocese,
sem se incorporarem portanto na
prelatura nem ao seu presbitério.

Com a erecção em prelatura pessoal
chegou ao fim o processo de
reconhecimento e de resposta, por
parte da Igreja enquanto instituição,
às exigências da realidade
carismática. Não se deu uma
mutação genética, mas o pleno
desenvolvimento do organismo
nascido em 1928 e estendido,
entretanto, por todos os continentes.
Foi realizado o que o próprio
património carismático do Opus Dei
pedia, um património que, como é
próprio do ser da Igreja, não é
somente espiritual mas comporta e
exige também expressões externas,
inseparáveis desse espírito.



No Opus Dei, além disso, verificou-se
um facto especialmente significativo
para o nosso tema, o Fundador
possuía uma formação e uma
mentalidade jurídica e em particular
canónica, sumamente vivas e
penetrantes. Sobre a base dos seus
estudos de direito, que levou a cabo
seguindo um conselho do seu pai,
recebido precisamente quando
acabava de descobrir a sua vocação
sacerdotal, São Josemaria pôs os seus
dotes profissionais de jurista ao
serviço da missão fundacional que
Deus lhe tinha confiado. Assim se
santificou e contribuiu para o bem
da Igreja também como jurista. O
Senhor concedeu-lhe abundantes
luzes em todo o itinerário jurídico do
Opus Dei. Ressalta de modo especial
a clarividência com que depressa
captou o núcleo da solução jurídica
definitiva, pela qual tanto trabalhou
e que ofereceu não ver realizada
durante a sua existência terrena. O
seu sucessor, D. Álvaro del Portillo,



numa carta escrita por ocasião da
erecção da prelatura, quis começar a
narração do itinerário jurídico
evocando um episódio de 1936 que
testemunha essa consciência do
Fundador, muito desde o princípio,
sobre a necessidade de uma
jurisdição eclesiástica de carácter
pessoal [7]. A prelatura do Opus Dei
foi algo querido e procurado com
toda a sua alma por São Josemaria
para cumprir o encargo divino do 2
de Outubro de 1928, precisamente
porque estava nas próprias
entranhas desse encargo.

Talvez que o melhor modo de
compreender o processo jurídico que
teve lugar seja pensar na
implantação da Igreja num novo
território ou âmbito social a que
chegam a palavra de Deus, os
sacramentos e os restantes bens da
salvação. A maior novidade é que no
caso do Opus Dei implanta-se uma
realidade eclesial hierarquicamente



estruturada graças a uma iniciativa
carismática. Além disso, trata-se de
uma realidade eclesial que de forma
alguma pretende substituir as
dioceses, mas que vive e opera nelas,
com uma legítima autonomia cujo
fim exclusivo é o serviço às dioceses
e a toda a Igreja. Não aspira de modo
algum a transformar-se numa Igreja
local, precisamente porque o seu
próprio carisma a leva a confirmar
os seus fiéis como fiéis das Igrejas
locais a que pertencem. No entanto,
para além destas diferenças subsiste
um fenómeno análogo: a erecção de
qualquer circunscrição eclesiástica
opera numa realidade preexistente,
de natureza comunitário-
hierárquica, que pede essa erecção.
Isto é o que sucedeu com o Opus Dei
em 1982. Daí que a atribuição do
conceito jurídico de prelatura
pessoal seja completamente real: o
Opus Dei é uma prelatura pessoal.

Carlos José Errázuriz M.



-----------------------------

[1] Para uma visão realista da
dimensão jurídica da prelatura do
Opus Dei, cfr. J. Hervada, Aspetti
della struttura giuridica dell'Opus Dei,
em Il diritto ecclesiastico, luglio-
dicembre 1986, 3-4, pp. 410-430.
Versão em castelhano em Lex Nova
[Fidelium Iura], 1 (1991), pp. 301-322.
Para um exame do debate da
doutrina canónica sobre as
prelaturas pessoais numa óptica
realista, cfr. E. Baura, Le attuali
riflessioni della canonistica sulle
prelature personali. Suggerimento per
un approfondimento realistico, in
AA.VV., Le prelature personali nella
normativa e nella vita della Chiesa,
Cedam, Padova 2002, pp. 15-53.

Certamente o Opus Dei não é 
sóprelatura pessoal. O Opus Dei
transcende a sua configuração
institucional como prelatura e existe
à partida outra realidade



institucional que é também Opus Dei
com pleno título: a Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz, como
associação de clérigos inseparável da
prelatura. Mais radicalmente, é toda
a vida dos fiéis da Obra que deve ser
Opus Dei e não só as suas relações
com o Opus Dei como instituição
(que por certo estão em função dessa
vida). Além disso, o seu alcance
apostólico vai para além das
actividades relacionadas com a
prelatura e chega de formas diversas
a muitas pessoas e actividades
eclesiais. Enfim, pese embora a
prelatura ser deste mundo, o Opus
Dei possui uma clara dimensão
escatológica.

[2] As obras até agora mais
relevantes para aprofundar nesses
dados essenciais são a biografia de A.
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, 3 vol., Ed. Rialp, Madrid
1997-2003; e no âmbito
especificamente jurídico, A. de



Fuenmayor – V. Gómez-Iglesias – J.L.
Illanes, El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un carisma,
EUNSA, Pamplona 1989.

[3] Sobre este aspecto, cfr. A. Aranda,
Sacerdote de Jesucristo. Sobre la
misión eclesial del Beato Josemaría
Escrivá Fundador del OpusDei, em 
Romana. Boletín de la Prelatura de la
Santa Cruz y Opus Dei, 17 (1993), pp.
307-327.

[4] Cfr. J.L. Illanes, Dos de octubre de
1928: alcance y significado de una
fecha, en AA.VV., Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer y el Opus Dei,
EUNSA, Pamplona 1985, pp. 65-107.

[5] A este respeito, cfr. o capítulo de
P. Rodríguez em P. Rodríguez – F.
Ocáriz – J.L. Illanes, El Opus Dei en la
Iglesia. Introducción eclesiológica a la
vida y al apostolado del Opus Dei, Ed.
Rialp, Madrid 1993.



[6] Cfr. entrevista ao ABC de Madrid,
24-III-1971.

[7] Diante de duas lápides mortuárias
de prelados que tinham tido uma
vasta e peculiar jurisdição de índole
secular e pessoal, na igreja de Santa
Isabel em Madrid, São Josemaria
disse a um filho seu, Pedro Casciaro:
«Aí está a futura solução jurídica da
Obra». Cfr. o texto da Carta de 28-
XI-1982 em A. del Portillo, Rendere
amabile la verità. Raccolta di scritti di
Mons. Alvaro del Portillo, Libreria
Editrice Vaticana, Città del Vaticano
1995, pp. 64-65.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/porque-e-que-
o-opus-dei-e-uma-prelatura-pessoal/

(17/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/porque-e-que-o-opus-dei-e-uma-prelatura-pessoal/
https://opusdei.org/pt-pt/article/porque-e-que-o-opus-dei-e-uma-prelatura-pessoal/
https://opusdei.org/pt-pt/article/porque-e-que-o-opus-dei-e-uma-prelatura-pessoal/

	Porque é que o Opus Dei é uma Prelatura pessoal?

