
opusdei.org

A correção fraterna

A correção fraterna é uma
advertência que o cristão faz ao
seu próximo para o ajudar a
avançar no caminho da
santidade. É um instrumento de
progresso espiritual que
contribui para conhecermos os
nossos defeitos pessoais, que
passam com frequência
despercebidos devido às nossas
limitações ou por estarem
mascarados pelo amor-próprio;
também é, muitas vezes,
condição prévia para, com a
ajuda de Deus, encararmos
esses defeitos e assim melhorar
na nossa vida cristã.



04/08/2019

Sumário

1. A correção fraterna, tradição de
raiz evangélica

2. A correção fraterna, uma
necessidade do cristão

3. Corrigir por amor

4. A correção fraterna, dever de
justiça

5. Disposições necessárias para fazer
e para receber a correção fraterna

6. Como fazer e receber uma
correção fraterna

7. Frutos da correção fraterna

1. A correção fraterna, tradição de
raiz evangélica



A correção fraterna tem uma
profunda raiz evangélica. Jesus
aconselha a sua prática no contexto
de um discurso sobre o serviço aos
mais pequenos e o perdão sem
limites: “Se o teu irmão pecar contra
ti, vai e corrige-o entre ti e ele só. Se
te ouvir, ganhaste o teu irmão” [1].

O próprio Jesus corrige os discípulos
em diversas ocasiões, como nos
mostram os Evangelhos: admoesta-os
face ao acesso de inveja que
demonstram ao verem alguém que
expulsava demónios em nome de
Jesus [2]; repreende Pedro com
firmeza porque não pensa como
Deus, mas como os homens [3];
orienta a ambição desordenada de
Tiago e João, corrigindo com carinho
o modo errado como entendiam o
reino que Jesus anuncia, ao mesmo
tempo que reconhece as corajosas
disposições dos dois irmãos para
“beber o seu cálice” [4].



A partir do exemplo e dos
ensinamentos de Jesus, a correção
fraterna passou a ser uma espécie de
tradição da família cristã, vivida
desde o início da Igreja, uma
obrigação ao mesmo tempo de amor
e de justiça. Entre os conselhos de
São Paulo aos cristãos de Corinto
conta-se o de “se encorajarem
mutuamente” (exhortamini invicem) 
[5]. Inúmeras passagens do Novo
Testamento testemunham o desvelo
dos pastores da Igreja ao corrigirem
os abusos que se estavam a infiltrar
em algumas das primitivas
comunidades cristãs [6]. No século IV,
Santo Ambrósio, testemunha da
prática da correção fraterna, escreve:
“Se descobrires num amigo algum
defeito, corrige-o a sós […]. É um
facto que as correcções fazem bem e
são de maior proveito que uma
amizade muda. Se o amigo se sentir
ofendido, corrige-o mesmo assim;
insiste sem medo, mesmo que o
sabor amargo da correção o



desgoste. Está escrito no livro dos
Provérbios que as feridas provocadas
por um amigo são mais toleráveis
que os beijos dos aduladores (Pr 27,6)
[7]. Também Santo Agostinho
previne sobre a falta grave que
suporia omitir esta ajuda ao nosso
próximo: “Pior és tu ao calar do que
ele ao pecar” [8].

2. A correção fraterna, uma
necessidade do cristão

O fundamento natural da correção
fraterna é a necessidade que
qualquer pessoa tem de que os
outros a ajudem a atingir o seu fim,
pois ninguém se vê bem a si mesmo
nem reconhece facilmente as suas
faltas. Daí que também autores
clássicos tenham recomendado esta
prática como meio para ajudar os
amigos. Corrigir o outro é expressão



de amizade e de franqueza, e traço
que distingue o adulador do amigo
verdadeiro [9]. Deixar-se corrigir,
por seu turno, é sinal de maturidade
e condição de progresso espiritual: “o
homem bom alegra-se ao ser
corrigido; o malvado suporta com
impaciência o
conselheiro” (Admoneri bónus
gaudet; pessimus quisque rectorem
asperrime patitur) [10].

O cristão precisa de que os seus
irmãos na fé lhe façam o favor da
correção fraterna. A par de outras
ajudas imprescindíveis – oração,
mortificação, bom exemplo – essa
prática – já constante da sabedoria
do povo judeu - constitui um meio
fundamental para alcançar a
santidade, contribuindo assim para a
extensão do Reino de Deus no
mundo: “Quem aceita uma correção
vai pelo caminho da vida; por falso
caminho vai quem a não aceita” [11].



3. Corrigir por amor

A correção fraterna cristã nasce da
caridade, virtude teologal que nos
leva a amar a Deus sobre todas as
coisas e ao nosso próximo como a
nós mesmos, por amor a Deus. Sendo
a caridade o “vínculo da perfeição 
[12] e a base de todas as virtudes, o
exercício da correção fraterna é
fonte de santidade pessoal para
quem a faz e para quem a recebe. A
quem a faz, proporcionaa
oportunidade de viver o
mandamento do Senhor: “É este o
meu mandamento: que vos ameis
uns aos outros como eu vos amei” 
[13]; a quem a recebe, proporciona as
luzes necessárias para renovar a sua
adesão a Cristo naquele aspecto
concreto que foi objecto de correção.
“A prática da correção fraterna – que
tem raiz evangélica – é uma prova
sobrenatural de carinho e de



confiança. Agradece-a quando a
receberes, e não deixes de a praticar
com aqueles com quem convives” [14].
A correção fraterna não tem origem
na irritação face a uma ofensa que se
recebe, nem na soberba ou vaidade
feridas por faltas alheias. Só o amor
pode ser o genuíno motivo para
corrigir o próximo. Como ensina
Santo Agostinho, “devemos, pois,
corrigir com amor; não com desejo
de causar dano, mas com a carinhosa
intenção de conseguir a emenda. Se
assim procedermos, cumpriremos
muito bem o preceito: «Seo teu irmão
pecar contra ti, repreende-o entre ti e
ele só». Porque o corriges? Porque
ficaste aborrecido com a ofensa que
te fez? Deus não o permita. Se o fazes
por amor-próprio, nada fazes. Se o
que te leva a fazê-lo é o amor, ages de
modo sublime” [15].



4. A correção fraterna, dever de
justiça

O dever que têm os cristãos de
corrigir fraternalmente o seu
próximo é uma exigência grave da
virtude da caridade [16].
Encontramos no Antigo Testamento
exemplos em que Javé lembra aos
profetas essa obrigação, como no
caso da advertência feita a Ezequiel:
“A ti, filho do homem, Eu constituí-te
sentinela da casa de Israel. Deves
ouvir a palavra que sai da minha
boca e adverti-los, da minha parte. Se
Eu digo ao ímpio para se converter e
tu não lhe falas para o pôr de
sobreaviso contra a sua má conduta,
ele perecerá em razão do próprio
pecado; mas é a ti que Eu pedirei
contas do seu sangue. Mas, se
advertes o pecador para o afastar do
mau caminho e ele não se converte,
ele morrerá na sua iniquidade; mas
tu salvarás a tua vida” [17].



A mesma ideia aparece no Novo
Testamento. O Apóstolo São Tiago
põe-na em destaque: “Se algum de
vós se extraviar da verdade e alguém
o converter, saiba que quem
converte um pecador do seu extravio
salvará a sua alma da morte e
cobrirá uma multidão de pecados” 
[18]. E São Paulo considera a
correção fraterna o meio mais
adequado para atrair quem se
afastou do bom caminho: “Se alguém
não obedece ao que ordenamos nesta
carta […] não o considereis como
inimigo, mas corrigi-o como irmão” 
[19]. Quando vemos as faltas dos
nossos irmãos não nos podemos ficar
numa atitude passiva ou indiferente.
Muito menos, queixarmo-nos ou
fazermos acusações mal-humoradas:
“É de maior proveito a correção
amiga que a acusação irritada; a
primeira leva à compunção, a última
à indignação” [20].



Se todos os cristãos precisam dessa
ajuda, temos o especial dever de
praticar a correção fraterna com
aqueles que ocupam determinadas
posições de autoridade, de direcção
espiritual, de formação, etc., na
Igreja e nas suas instituições, nas
famílias e nas comunidades cristãs.
Quem dirige precisa dessa ajuda com
maior urgência pela maior
responsabilidade da função que
desempenha, pois “ninguém,
acendendo uma lâmpada, a cobre
com um vaso ou a põe debaixo da
cama, mas põe-na sobre um
candeeiro, para que os que entram
vejam a luz” [21]. De igual modo,
quem desempenha tarefas de
governo ou formação tem uma
especial responsabilidade em a
praticar. É a considerar estes casos
que São Josemaria ensina: “Esconde-
se uma grande comodidade – e às
vezes uma grande falta de
responsabilidade – naqueles que,
constituídos em autoridade, fogem



da dor de corrigir, com a desculpa de
evitar o sofrimento alheio. Talvez
poupem desgostos nesta vida…, mas
põem em jogo a felicidade eterna – a
sua e a dos outros – pelas suas
omissões que são verdadeiros
pecados [22].

5. Disposições necessárias para
fazer e para receber a correção
fraterna

A “comunhão dos santos” entre todos
aqueles que, unidos a Cristo morto e
ressuscitado, ainda vivem peregrinos
neste mundo, encontra na correção
fraterna uma das suas manifestações
mais genuínas. Todos nós, cristãos,
formamos em Cristo uma só família,
a Igreja, para louvor e glória da
Trindade Santíssima [23].

Por isso, o o exercício habitual da
correção fraterna é mais patente no



cristão que toma consciência da sua
responsabilidade pela santidade dos
outros, ou seja, do seu dever de
colaborar para que cada baptizado
persevere no lugar onde Deus o
chamou a santificar-se. Esta
consciência torna-se cada vez mais
viva, fomentando de modo habitual
as disposições de solicitude para com
o próximo, quer dizer, por meio de
um “sadio preconceito psicológico de
pensar habitualmente nos outros” 
[24].

Outra atitude igualmente necessária
é estarmos dispostos a vencer as
dificuldades que possam surgir:

1) Ter uma visão excessivamente
humana e pouco sobrenatural, que
faça pensar que não vale a pena
fazer a correção;

2) Ter medo de contristar o corrigido;

3) Julgar que a indignidade pessoal é
impedimento para corrigir o outro,



que se considera mais capaz ou mais
idóneo;

4) Achar que não é oportuno corrigir,
quando se tem – inclusive em maior
grau – o mesmo defeito para que se
deve chamar a atenção do outro;

5) Pensar que não é possível a pessoa
a corrigir melhorar efetivamente, ou
que a mesma correção já foi
anteriormente feita sem resultados
visíveis.

Em última análise, tais conflitos
procedem habitualmente de
respeitos humanos, do medo de ficar
mal ou de um excessivo espírito de
comodismo. Tudo isto desaparece
facilmente se está viva a consciência
habitual da comunhão dos santos e,
portanto, da lealdade devida à Igreja
e aos seus pastores, às suas
instituições e a todos os irmãos na fé.

Para receber com fruto a correção
fraterna, o corrigido deve atualizar



com frequência os seus desejos de
santidade, para assim ver na
advertência recebida uma graça
divina que lhe servirá para melhorar
na fidelidade a Deus e no serviço aos
outros. O exercício da virtude da
humildade dar-lhe-á as disposições
adequadas para acolher as correções
com agradecimento, e permitir-lhe-á
ouvir a voz de Deus sem endurecer o
coração [25].

6. Como fazer e receber uma
correção fraterna

Dos conselhos concretos de Jesus [26]
e de outros ensinamentos contidos
nos evangelhos sobre a correção
fraterna depreendem-se alguns
traços característicos do modo como
se deve praticar a correção fraterna:
visão sobrenatural, humildade,
delicadeza e carinho.



Sendo uma advertência com
finalidade sobrenatural – a santidade
do corrigido -, convém que quem
corrige pondere na presença de Deus
a oportunidade da correção e o modo
mais prudente de a fazer (o
momento mais conveniente, as
palavras mais adequadas, etc.) para
evitar humilhar o corrigido. Pedir
luzes ao Espírito Santo e rezar pela
pessoa a corrigir favorece o clima
sobrenatural necessário para que a
correção seja eficaz.

É igualmente oportuno que a pessoa
que corrige considere com
humildade, na presença de Deus, a
sua indignidade pessoal, e se
examine sobre a falta que é matéria
de correção. Santo Agostinho
aconselha que se faça um exame de
consciência, pois é frequente darmo-
nos conta nos outros precisamente
daquilo que mais nos falta a nós:
“Quando tivermos de repreender
alguém, pensemos primeiro se já



cometemos aquela falta; e, se a não
tivermos cometido, pensemos que
somos homens e que a podíamos ter
cometido. Ou, se a cometemos no
passado, mesmo que agora tal não
aconteça. E tenhamos então presente
a comum fragilidade, para que a
misericórdia, e não a cólera, preceda
essa correção” [27].

A delicadeza e o carinho são traços
distintivos da caridade cristã e
também, portanto, da prática da
correção fraterna. Para garantir que
essa advertência é expressão de
autêntica caridade, importa
perguntarmo-nos, antes de a
fazermos: como agiria Jesus nesta
circunstância, para com esta pessoa?
Assim nos daremos mais conta de
que Jesus corrigiria não só com
prontidão e firmeza mas também
com amabilidade, compreensão e
estima. A este propósito, ensina São
Josemaria: “A correção fraterna,
quando tiveres de a fazer, deve estar



cheia de delicadeza – de caridade! –
na forma e no fundo, pois naquele
momento és instrumento de Deus” 
[28]. Uma demonstração concreta de
delicadeza será fazer essa
advertência a sós com o interessado,
prescindindo de qualquer
comentário ou gracejo que possa
perturbar o clima sobrenatural em
que se realiza a correção.

Ao praticar a correção fraterna,
dever-se-á evitar uma possível
tendência para o anonimato. Esta
inclinação desaparece quando, com a
graça de Deus, quem corrige faz um
acto concreto de lealdade e pensa na
comunhão dos santos. A lealdade
levá-lo-á a corrigir frente a frente,
sem fingir nem desvalorizar, com a
franqueza de quem procura o bem
do outro e a santidade da Igreja. A
necessária firmeza na correção não é
incompatível com a amabilidade e a
delicadeza: quem corrige deve



assemelhar-se a uma “maça
poderosa de aço, almofadada” [29].

A virtude da prudência desempenha
aqui um papel importante como
guia, regra e medida do modo de
fazer – e também de receber – a
correção fraterna. “A prudência leva
a razão a discernir, em cada
circunstância, o nosso verdadeiro
bem e a escolher os meios adequados
para o realizar” [30]. Por isso, uma
norma de prudência comprovada
pela experiência é pedir conselho a
uma pessoa sensata (o diretor
espiritual, o sacerdote, o superior,
etc.) sobre a oportunidade de fazer a
correção. Esta consulta, longe de ser
uma acusação ou denúncia, constitui
um sábio exercício da virtude da
caridade, que procura evitar que
alguém seja corrigido por várias
pessoas sobre o mesmo assunto, e
ajuda quem corrige a amadurecer os
seus juízos e a formar a sua
consciência; em resumo, a ser “alma



de critério” [31]. A prudência levará
também a não fazer com excessiva
frequência correções sobre o mesmo
assunto, pois deve-se contar com a
graça de Deus e com o tempo para
que os outros melhorem.

As matérias que são objeto de
correção fraterna abarcam todos os
aspetos da vida do cristão, pois todos
eles constituem o seu campo de
santificação pessoal e do apostolado
da Igreja. De modo geral, podemos
pôr em destaque os seguintes pontos:

1)Hábitos contrários aos
mandamentos da lei de Deus ou da
Igreja;

2)Atitudes ou comportamentos que
chocam com o testemunho que um
cristão está chamado a dar na vida
familiar, social, laboral, etc.;

3)Faltas isoladas, caso constituam
grave dano para a vida cristã do



interessado ou para o bem da Igreja 
[32].

Ao recebê-la, importa sabermos
manter uma atitude adequada, que
se resume nestes aspectos: visão
sobrenatural, humildade e
agradecimento. Ao receber a
correção, é razoável que a pessoa
corrigida a aceite com
agradecimento, sem discutir nem dar
explicações ou desculpas, pois vê em
quem o corrige um irmão que se
preocupa com a sua santidade. Nos
casos em que do fundo da alma brote
irritação ou desagrado, convirá
meditar as palavras de são Cirilo: “A
repreensão, que faz melhorar os
humildes, costuma parecer
intolerável aos soberbos” [33]. Nestes
casos, a prudência aconselha a
meditar na presença de Deus sobre a
correção recebida para lhe penetrar
todo o sentido; e, no caso de não a
entendermos, para pedirmos
conselho a uma pessoa prudente



(sacerdote, diretor espiritual, etc.)
que ajude a compreender todo o seu
alcance.

7. Os frutos da correção fraterna

São inúmeros os benefícios da
prática da correção fraterna, tanto
para quem a recebe como para quem
a faz. Como acto concreto de
caridade cristã, tem por frutos a
alegria, a paz e a misericórdia. Supõe
além disso o exercício de muitas
virtudes: caridade, humildade,
prudência; melhora a formação
humana, tornando as pessoas mais
bem-educadas; facilita o
relacionamento entre as pessoas,
tornando-o mais sobrenatural e, ao
mesmo tempo, mais agradável do
ponto de vista humano; orienta o
possível espírito crítico negativo, que
podia levar a julgar com sentido



pouco cristão o comportamento dos
outros; impede murmurações ou
piadas de mau gosto sobre
comportamentos ou atitudes do
nosso próximo; fortalece a unidade
da Igreja e das suas instituições a
todos os níveis, contribuindo para
dar maior coesão e eficácia à missão
evangelizadora; garante a fidelidade
ao espírito de Cristo; permite aos
cristãos experimentar a segurança
que lhes vem da certeza de saberem
que lhes não faltará a ajuda dos seus
irmãos na fé: “O irmão ajudado pelo
seu irmão é forte como cidade
amuralhada” [34].

J. Alonso

julho 2010



Bibliografía básica

Catecismo da Igreja Católica,
1822-1829
Santo Agostinho, Sermo 82
São Tomás de Aquino, Suma
Teológica II-IIae, q. 33
S. Josemaria:
- Sulco: 373, 707, 821, 823, 907
- Forja: 146, 147, 455, 566, 567,
577, 641
- Amigos de Deus, 20, 69, 157,
158, 160-161, 234
M. Nepper, Correction
Fraternelle, en Dictionnaire de
spiritualité, ascétique et
mystique II, Beauchesne, Paris
1953, 2404-2414
C. Gennaro, Corrección fraterna,
en E. Ancilli, Diccionario de
espiritualidad, I, Herder,
Barcelona 1987 (2ª ed.), 499-500
J. M. Perrin, El misterio de la
caridad, Rialp, Madrid 1962

• 

• 
• 

• 
• 
• 

• 

• 

• 

• 



[1] Mt 18, 15.

[2] Cf. Mc 9, 38-40.

[3] Cf. Mt 16, 23.

[4] Cf. Mt 20, 20-23.

[5] 2 Cor 13, 11.

[6] Cf., p. ex., St 2.

[7] Santo Ambrósio, De officiis
ministrorum III, 125-135.

[8] Santo Agostinho, Sermo 82, 7.

[9] Cf. Plutarco, Moralia, I.

[10] Séneca, De ira, 3, 36, 4.

[11] Pr 10, 17.

[12] Cf. Col 3, 14.\

[13] Jo 15, 12.

[14] S. Josemaria, Forja, n. 566.



[15] Santo Agostinho, Sermo 82, 4.

[16] Cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1829.

[17] Ez 33, 7-9.

[18] Tg 5, 19- 20.

[19] 2 Ts 3, 13-15; Cf. Gl 6, 1.

[20] Santo Ambrósio, Catena Aurea,
VI.

[21] Lc 8, 16; Cf. Mc 4, 21.

[22] S. Josemaria, Forja, n. 577.

[23] Cf. Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica, 195.

[24] S. Josemaria, Forja, n. 861.

[25] Cf. Salmo 94.

[26] Mt 18, 15-17: “Se o teu irmão
pecar contra ti, vai e corrige-o entre
ti e ele só. Se te ouvir, ganhaste o teu
irmão. Se, porém, não te ouvir, toma



ainda contigo uma ou duas pessoas,
para que pela palavra de duas ou três
testemunhas se decida toda a
questão. Se não te ouvir, di-lo à
Igreja. Se não ouvir a Igreja
considera-o como um gentio e um
publicano”.

[27] Santo Agostinho, Sobre el Sermón
de la Montaña, 2.

[28] S. Josemaria, Forja, n. 147.

[29] Cf. Id., Caminho, n. 397.

[30] Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica, 380.

[31] Cf. S. Josemaria, Caminho,
Introdução.

[32] Como é lógico, no seio das
diversas instituições da Igreja
constituem também matéria de
correção fraterna comportamentos
ou faltas que se oponham ao espírito
ou aos costumes próprios de cada



uma dessas instituições suscitadas
por Deus.

[33] São Cirilo, Catena Aurea, vol. VI.

[34] Pr 18, 19.

collationes.org

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/perguntas-fe-
crista-a-correcao-fraterna/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/perguntas-fe-crista-a-correcao-fraterna/
https://opusdei.org/pt-pt/article/perguntas-fe-crista-a-correcao-fraterna/
https://opusdei.org/pt-pt/article/perguntas-fe-crista-a-correcao-fraterna/

	A correção fraterna

