
opusdei.org

O tempo de uma
presença (5): Páscoa,
ressuscitei e estou
sempre contigo

O tempo pascal, explosão de
alegria, estende-se desde a
vigília Pascal até o domingo de
Pentecostes. Nesses cinquenta
dias a Igreja envolve-nos na sua
alegria pela vitória do Senhor
sobre a morte. Cristo vive, e
vem ao nosso encontro.

17/04/2022



Descarregar livro completo «O
tempo de uma presença

«Vinde, benditos de meu Pai: tomai
posse do reino preparado para vós
desde o princípio do mundo,
aleluia»[1]. O tempo pascal é uma
antecipação da felicidade que Jesus
Cristo ganhou para nós com a Sua
vitória sobre a morte. O Senhor «foi
entregue por nossos pecados» e
ressuscitou «para nossa
justificação»[2]: para que,
permanecendo n’Ele, a nossa alegria
seja completa[3].

No conjunto do Ano litúrgico, o
tempo pascal é o «tempo forte» por
antonomásia, porque a mensagem
cristã é anúncio alegre, que surge
com força da salvação realizada pelo
Senhor na Sua «páscoa», na Sua
passagem da morte à vida nova. «O

https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-tempo-de-uma-presenca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-tempo-de-uma-presenca/


tempo pascal é tempo de alegria, de
uma alegria que não se restringe a
esta época do ano litúrgico, mas que
habita sempre no coração do cristão.
Porque Cristo vive. Não é Cristo uma
figura que passou, que existiu num
tempo e que se retirou, deixando-nos
uma lembrança e um exemplo
maravilhosos»[4].

O que só algumas «testemunhas
designadas de antemão por Deus»[5]

puderam experimentar nas
aparições do Ressuscitado, agora é-
nos dado na liturgia, que nos faz
reviver esses mistérios. Como
pregava o Papa S. Leão Magno,
«todas as coisas relativas a nosso
Redentor que antes eram visíveis,
agora passaram a ser ritos
sacramentais»[6]. É expressivo o
costume dos cristãos do Oriente que,
conscientes desta realidade, desde a
manhã do domingo da Ressurreição
se cumprimentam reciprocamente:
«Christos anestē», Cristo ressuscitou;



«alethōs anestē», verdadeiramente
ressuscitou.

A liturgia latina, que na noite santa
do sábado transbordava de alegria
no Exultet; no domingo de Páscoa
condensa esta alegria no belo intróito
Resurrexi: «Ressuscitei, ó Pai, e
sempre estou contigo: pousaste sobre
Mim a Tua mão, a Tua sabedoria é
admirável»[7]. Pomos nos lábios do
Senhor, delicadamente, em clima de
calorosa oração filial ao Pai, a
experiência inefável da ressurreição,
vivida por Ele nas primeiras horas do
domingo. Assim nos animava S.
Josemaria, na sua pregação, a
aproximarmo-nos de Cristo, com a
consciência de que vivemos no Seu
tempo: «Quis recordar, embora
brevemente, alguns dos aspectos
dessa vida atual de Cristo – Iesus
Christus heri et hodie, ipse et in
saecula, Jesus Cristo ontem e hoje, o
mesmo pelos séculos – por nela se
achar o fundamento de toda a vida



cristã»[8]. O Senhor quer que O
tratemos e falemos d’Ele, não no
passado, como se faz com uma
recordação, mas percebendo o seu
«hoje», a sua atualidade, a sua
companhia viva.

Os cinquenta dias pascais

Muito antes de que existisse a
Quaresma e outros tempos litúrgicos,
a comunidade cristã já celebrava
estes cinquenta dias de alegria.
Quem não expressasse o seu júbilo
durante estes dias era considerado
como alguém que não tinha captado
o núcleo da fé, porque «com Jesus
Cristo, renasce sem cessar a
alegria»[9]. Esta festa, tão prolongada,
indica-nos até que ponto «os
sofrimentos do tempo presente não
têm proporção com a glória que há
de ser revelada em nós»[10]. Neste
tempo, a Igreja vive já a alegria que
Senhor lhe revela: algo que «olhos
jamais viram, nem os ouvidos



ouviram, nem coração algum jamais
pressentiu»[11].

O sentido escatológico, de
antecipação do céu, reflete-se desde
há séculos no costume litúrgico de
suprimir as leituras do Antigo
Testamento durante o tempo pascal.
Se toda a Antiga Aliança é
preparação, o Tempo Pascal celebra a
realidade do reino de Deus já
presente. Tudo se renovou na Páscoa,
e ali não cabe a figura, pois tudo é
cumprimento. Por isso, no tempo
pascal a liturgia proclama, junto ao
quarto Evangelho, os Atos dos
Apóstolos e o livro do Apocalipse:
livros luminosos que têm uma
especial afinidade com a
espiritualidade deste tempo.

Os escritores do Oriente e do
Ocidente cristãos contemplaram o
conjunto do Tempo Pascal como um
único e extenso dia de festa. Por isso,
os domingos deste tempo não se



chamam segundo, terceiro, quarto... 
depois da Páscoa, mas, simplesmente,
domingos da Páscoa. Todo o tempo
pascal é como um só grande
domingo. O domingo que fez com
que todos os domingos fossem
domingos. Do mesmo modo se
considera o domingo de Pentecostes,
que não é uma nova festa, mas o dia
conclusivo da grande festa da Páscoa.

Quando a Quaresma chegava, alguns
hinos da tradição litúrgica da Igreja
recitavam o aleluia com um tom de
despedida. Pelo contrário, a liturgia
pascal entretém-se neste canto,
porque o aleluia é a antecipação do 
cântico novo que os batizados
entoarão no céu[12], que já agora se
sabem ressuscitados com Cristo. Por
isso, durante o tempo pascal, tanto o
estribilho do salmo responsorial
como o final das antífonas da Missa
repetem frequentemente esta
aclamação, que une o imperativo do



verbo hebreu hallal – louvar – e 
Yahveh, o nome de Deus.

«Feliz o aleluia que entoaremos ali!»
diz S. Agostinho numa homilia. «Será
um aleluia seguro e sem temor,
porque ali não haverá nenhum
inimigo, não se perderá nenhum
amigo. Lá, como aqui, ressoarão os
louvores divinos, mas os daqui
procedem dos que ainda estão em
dificuldades, enquanto os de lá são
dos que já estão em segurança. Aqui,
dos que hão de morrer. Lá, dos que
hão de viver para sempre. Aqui, dos
que esperam. Lá, dos que já
possuem. Aqui, dos que ainda estão a
caminho. Lá, dos que já chegaram à
pátria»[13]. S. Jerónimo conta que
durante os primeiros séculos na
Palestina, este grito era tão habitual
que aqueles que aravam os campos
diziam de vez em quando: aleluia! E
os que remavam nas barcas para
transportar os viajantes de uma
margem para outra de um rio,



quando se cruzavam, exclamavam: 
aleluia! «Nestas semanas do tempo
pascal, a Igreja é embargada por um
júbilo profundo e sereno, que nosso
Senhor quis deixar como herança
para todos os cristãos (...). Um
contentamento cheio de conteúdo
sobrenatural que nada nem ninguém
poderá tirar-nos, se nós não o
permitirmos»[14].

A oitava da Páscoa

«Os oito primeiros dias do tempo
pascal formam a oitava da Páscoa e
são celebrados como solenidades do
Senhor»[15]. Antigamente, durante
esta oitava o bispo de Roma
celebrava as stationes, para
introduzir os cristãos recém
batizados no triunfo daqueles santos
especialmente significativos para a
vida cristã de Roma. Era uma certa
«geografia da fé», na qual a Roma
cristã aparecia como uma
reconstrução da Jerusalém do



Senhor. Visitavam-se várias basílicas
romanas: a statio da vigília da Páscoa
ocorria em S. João de Latrão, o
domingo, em Santa Maria Maior, a
segunda, em S. Pedro do Vaticano, a
terça, em S. Paulo Extramuros, a
quarta, em S. Lourenço Extramuros,
a quinta, na Basílica dos Santos
Apóstolos, a sexta, em Santa Maria ad
martyres, e o sábado, novamente, em
S. João de Latrão.

As leituras desses dias estavam
relacionadas com o lugar da
celebração. Assim, por exemplo, a 
statio de quarta-feira celebrava-se na
Basílica de S. Lourenço Extramuros.
Ali o Evangelho que se proclamava
era a passagem das brasas acesas[16],
uma alusão à tradição popular
romana, que relata como o diácono
Lourenço foi martirizado sobre uma
grelha. O sábado da oitava era o dia
em que os neófitos depunham a alva
com a qual se tinham revestido no
seu batismo durante a vigília pascal.



Por isso, a primeira leitura era a
exortação de S. Pedro que começa
com as palavras «deponentes igitur
omnem malitiam...»[17]: despojai-vos
de toda maldade.

Os Padres da Igreja falavam com
frequência do domingo como «oitavo
dia». Situado fora da sucessão dos
sete dias, o domingo evoca o início do
tempo e seu final no tempo futuro[18].
Por isso, os antigos batistérios, como
o de S. João de Latrão, tinham forma
octogonal: os catecúmenos saíam da
fonte batismal para iniciar a sua vida
nova, aberta já no oitavo dia, o
domingo que não acaba. Assim, cada
domingo recorda-nos que a nossa
vida decorre dentro do tempo da
Ressurreição.

Ascensão e Pentecostes

«Com a sua Ascensão, o Senhor
ressuscitado atrai o olhar dos
Apóstolos – e também o nosso – às
alturas do Céu para nos mostrar que



a meta do nosso caminho é o Pai»[19].
Começa o tempo de uma presença
nova do Senhor: parece que está
mais escondido, mas, de certo modo,
está mais perto de nós. Começa o
tempo da liturgia, que é toda uma
grande oração ao Pai, pelo Filho, no
Espírito Santo, uma oração «em
caudal manso e largo»[20].

Jesus desaparece da vista dos
Apóstolos, que talvez fiquem
silenciosos no princípio. «Não
sabemos se perceberam naquele
momento o facto de que
precisamente diante deles se estava a
abrir um horizonte magnífico,
infinito, o ponto de chegada
definitivo da peregrinação terrena
do homem. Talvez o tenham
compreendido só no dia de
Pentecostes, iluminados pelo Espírito
Santo»[21].

«Deus eterno e omnipotente, que na
festa de Pentecostes completais os



cinquenta dias do mistério
pascal...»[22]. A Igreja ensina-nos a
reconhecer nesta número a
linguagem expressiva da revelação.
O número cinquenta tinha duas
cadências importantes na vida
religiosa de Israel: a festa de
Pentecostes, sete semanas após se
começar a ceifa do trigo, e a festa do
jubileu que declarava santo o
quinquagésimo ano: um ano
dedicado a Deus no qual cada um
recuperava sua propriedade, e podia
regressar à sua família[23]. No tempo
da Igreja, o «sacramento da Páscoa»
inclui os cinquenta dias após a
Ressurreição do Senhor, até à vinda
do Espírito Santo no Pentecostes. Se,
com a linguagem da liturgia, a
Quaresma significa a conversão a
Deus com toda a nossa alma, com
toda a nossa mente e com todo o
nosso coração, a Páscoa significa a
nossa vida nova de «co-
ressuscitados» com Cristo. «Igitur, si
consurrexistis Christo, quæ sursum



sunt quærite: Se ressuscitastes com
Cristo, buscai as coisas do alto, onde
Cristo está sentado à direita de
Deus»[24].

No final destes cinquenta dias,
«chegamos ao cume dos bens e à
metrópole de todas as festas»[25], pois,
inseparável da Páscoa, é como a
«Mãe de todas as festas». «Somai
todas as vossas festas – dizia
Tertuliano aos pagãos do seu tempo –
e não chegareis aos cinquenta dias
do Pentecostes»[26]. Pentecostes é,
pois, um domingo conclusivo, de
plenitude. Nesta Solenidade, vivemos
com admiração o modo como Deus,
por meio do dom da liturgia, atualiza
a doação do Espírito que se realizou
no amanhecer da Igreja nascente.

Se na Ascensão Jesus «subiu aos céus
para nos dar a certeza de que nos
conduzirá à glória da
imortalidade»[27], agora, no dia de
Pentecostes, o Senhor, sentado à



direita do Pai, comunica a Sua vida
divina à Igreja, mediante a infusão
do Paráclito, «fruto da cruz»[28]. S.
Josemaria vivia e animava-nos a
viver com este sentido de presente
perene: «Ajuda-me a pedir um novo
Pentecostes, que abrase outra vez a
terra»[29].

Compreende-se também por isso que
S. Josemaria quisesse começar alguns
meios de formação da Obra rezando
uma oração tradicional da Igreja que
se encontra, por exemplo, na Missa
votiva do Espírito Santo: «Deus, qui
corda fidelium Sancti Spiritus
illustratione docuisti, da nobis in
eodem Spiritu recta sapere, et de eius
semper consolatione gaudere»[30]. Com
palavras da liturgia, imploramos a
Deus Pai que o Espírito Santo nos
faça capazes de apreciar, de
saborear, o sentido das coisas de
Deus e pedimos também que
desfrutemos do consolo alentador do
«Grande Desconhecido»[31]. Porque «o



mundo necessita da coragem, da
esperança, da fé e da perseverança
dos discípulos de Cristo. O mundo
precisa dos frutos, dos dons do
Espírito Santo, como elenca S. Paulo:
«caridade, alegria, paz, paciência,
benignidade, bondade, fidelidade,
mansidão, temperança» (Gl 5, 22). O
dom do Espírito Santo foi concedido
em abundância à Igreja e a cada um
de nós, para podermos viver com fé
genuína e caridade operativa, para
podermos espalhar as sementes da
reconciliação e da paz»[32].

Félix María Arocena

[1] Missal Romano, Quarta-feira da
Oitava da Páscoa, Antífona da
entrada; cf. Mt 25, 34.

[2] Rm 4, 25.

[3] cf. Jo 15, 9-11.



[4] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
102.

[5] At 10, 41.

[6] S. Leão Magno, Sermo 74, 2 (PL 54,
398).

[7] Missal Romano, Domingo da
Ressurreição, Antífona da entrada.
Cfr. Sl 138 (139), 18.5-6.

[8] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
104; cf. Heb 13, 8.

[9] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
1.

[10] Rm 8, 18.

[11] 1Cor 2, 9.

[12] cf. Ap 5, 9

[13] Sto. Agostinho, Sermo 256, 3 (PL
38, 1193).



[14] Bto. Álvaro, Caminhar com Jesus,
Quadrante, São Paulo, 2016, pp.
225-226.

[15] Missal Romano, Normas
universais do ano litúrgico, 24.

[16] Jo 21, 9.

[17] 1Pe 2, 1.

[18] cf. S. João Paulo II, Dies Domini,
n. 26.

[19] Francisco, Regina Coeli,
01/06/2014.

[20] S. Josemaria,Caminho, n. 145.

[21] Bento XVI, Homilia, 28/05/2006.

[22] Missal Romano, Vigília do
Domingo de Pentecostes, oração
coleta.

[23] cf. Lv 23, 15-22; Nm 28, 26-31; Lv
25, 1-22.



[24] Cl 3, 1.

[25] S. João Crisóstomo, Homilia II de
Sancta Pentecoste (PG 50, 463).

[26] Tertuliano, De idolatria 14 (PL 1,
683).

[27] Missal Romano, Ascensão do
Senhor, prefácio.

[28] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
96.

[29] S. Josemaria, Sulco, n. 213.

[30] Missal Romano, Missa votiva do
Espírito Santo, oração coleta.

[31] cf. S. Josemaria, Cristo que passa,
n. 127-138.

[32] Francisco, Homilia na Solenidade
de Pentecostes, 24/05/2015.

Félix María Arocena



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/pascoa-
ressuscitei-e-estou-sempre-contigo/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/pascoa-ressuscitei-e-estou-sempre-contigo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/pascoa-ressuscitei-e-estou-sempre-contigo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/pascoa-ressuscitei-e-estou-sempre-contigo/

	O tempo de uma presença (5): Páscoa, ressuscitei e estou sempre contigo

