
opusdei.org

Para santificar o
mundo

Passaram 40 anos desde que
São Josemaria celebrou a Santa
Missa em Pamplona diante de
um copioso número de fiéis e
pronunciou uma homilia que
perdurou no tempo. Publica-se
um artigo sobre as palavras nas
quais o Fundador do Opus Dei
convidava a "Amar o mundo
apaixonadamente".

02/11/2007

A solene liturgia teve lugar no
quadro da II Assembleia Geral dos



Amigos da Universidade de Navarra
e foi celebrada no campus
universitário, mais precisamente, no
local conhecido como a explanada da
Biblioteca. Era indubitavelmente o
acto mais importante daqueles
trabalhos.

Quando se contempla uma fotografia
do lugar em tão histórico momento e
se compara com outra actual, com
idêntica perspectiva, podem
observar-se muitos detalhes
interessantes, embora um se
destaque dentre todos, à primeira
vista, as formosas árvores que
adornam agora esse recanto
entranhável do campus não existiam
nessa altura ou, talvez, fossem
pequenos arbustos rodeados de una
mancha de relva, que os presentes
naquela cerimónia litúrgica
evitariam pisar.

Como eles, cresceu de forma notável
a Universidade de Navarra e,



paralelamente, foram desenvolvidas
tantas outras iniciativas apostólicas
que São Josemaria fundou, abençoou
e amou. O Opus Dei, que naquele ano
de 1967 já fazia chegar a sua eficácia
santificadora aos quatro cantos da
terra, experimentou também nestes
40 anos, pela graça de Deus e sob a
orientação amorosa, sucessivamente,
de São Josemaria, de D. Álvaro del
Portillo e de D. Javier Echevarría,
uma formidável expansão do seu
serviço universal à Igreja e à
sociedade.

A homilia [1] que São Josemaria
proclamou naquele dia com voz
firme, com tom vibrante e ao mesmo
tempo moderado e sempre com a
impressionante auctoritas da sua
condição de Fundador e Pastor do
Opus Dei, percorreu desde então um
longo e fecundo caminho de influxo 
de maneira divina. Ao mesmo tempo
que era pronunciada, via a luz a sua
primeira edição escrita, pois ao



terminar a Santa Missa, foram
distribuídos alguns exemplares pelas
autoridades e convidados. As
sucessivas edições (quer da homilia
em separado ou incluída no livro 
Temas Actuais do Cristianismo)
superam na actualidade a centena,
numa dúzia de línguas. A semente de
amor a Deus, de vida corrente
santificada, de generosidade
apostólica, de serviço à Igreja, de
amor cristão ao mundo que São
Josemaria arremessava às mãos
cheias diante duns milhares de
pessoas, continua a florescer hoje
por todos os cantos do mundo.

UM TEXTO NASCIDO NUM CLIMA
DE ORAÇÃO E DE AFÃ DE ALMAS

Os participantes na II Assembleia de
Amigos da Universidade de Navarra
esperavam, com alegria e emoção, o
momento em que teria lugar a Santa
Missa do Grande Chanceler na
explanada da Biblioteca. Estar perto



de São Josemaria e, mais ainda,
poder participar no Santo Sacrifício
celebrado por ele, significava muito
para as pessoas ali congregadas,
entre as quais se contavam tantos
filhos e filhas seus e tantos
Cooperadores e amigos. Muitos deles
– talvez a maioria, constituída por
pessoas jovens – não o conheciam
fisicamente e só uns poucos tinham
tido a oportunidade de assistir
alguma vez a uma Missa sua e
gravaram-no no seu coração como
uma prenda da Providência. Eram
milhares de pessoas felizes e
agradecidas por se encontrarem
junto do Fundador do Opus Dei e
sobretudo porque participavam com
ele – e de certo modo, através dele –
na “acção mais sagrada e
transcendente que o homem, pela
graça de Deus, pode realizar nesta
vida” [2].

Não é possível descrever com
palavras a força espiritual do



momento. Ali tornava-se evidente
aquele “Vive a Santa Missa!” [3],
que tantos fiéis cristãos aprenderam
a fazer seu, seguindo os
ensinamentos de São Josemaria.
Naquele “templo singular”, como o
descrevia na sua homilia –“a nave é
o campus universitário; o
retábulo, a Biblioteca da
Universidade; além, a maquinaria
que levanta novos edifícios; e por
cima, o céu de Navarra...” [4] – era
patente a fé e a piedade de uma
multidão em oração. “Ouviam-se ”
com igual intensidade os diálogos e
os silêncios litúrgicos. Com o olhar
fixo no celebrante e no altar, vivia-se
intensamente o Sagrado Rito.

Nesse ambiente espiritual, chegou,
após as Leituras, o momento da
homilia, que foi seguida do princípio
ao fim com atento e respeitoso
interesse. O Fundador do Opus Dei,
de pé diante do altar e com os fólios
da homilia nas suas mãos (tinha-lhos



entregue D. Javier Echevarría, que
permanecia delicadamente junto a
ele), pronunciava o texto com a
cadência e a modulação necessárias
para que pudesse ser bem seguido
naquele espaço aberto. Proclamava a
doutrina – aspectos centrais do
espírito que Deus lhe tinha entregue
– com elegância e vigor, com essa
força de atracção e convicção que
sempre tinha a sua pregação. Lia o
texto como que a dizê-lo, e percebia-
se que o conhecia muito bem. Tinha-
o preparado cuidadosamente nas
semanas anteriores, durante a sua
estadia em Elorrio (Biscaia) e tinha-o
retocado dias antes das cerimónias
de Pamplona. Cada parágrafo, cada
palavra daquela homilia era fruto da
sua meditação pessoal e do seu
desejo de ajudar a todos distribuindo
o bom espírito às mãos cheias.

Esta homilia e todos os escritos
pastorais que São Josemaria deixou
em herança aos seus filhos e a toda a



Igreja possuem, com efeito, com
independência das suas concretas
circunstâncias de tempo e de lugar e
das suas diferentes características
internas, uma importante qualidade
comum. Vieram à luz num clima de
oração, de compromisso com a
missão e o espírito fundacionais, de
plena fidelidade à doutrina de fé da
Igreja Católica e de afã de almas.
Nascidos no coração e na mente do
Fundador, são a fonte de que brota
incessante o espírito do Opus Dei, ao
mesmo tempo que é motor de vida
cristã para pessoas de todos os
lugares e condições. É preciso
aproximar-se deles, como é tradição
na Obra, com gratidão e veneração,
lê-los e meditá-los com uma
disposição pessoal semelhante
àquela com que foram escritos, num
ambiente de oração, de compromisso
com a tarefa apostólica
encomendada, de fidelidade à Igreja.

….



Não é verdade que a homilia Amar o
mundo apaixonadamente, relida num
clima de oração e de afã de almas,
como naquele em que foi pensada,
volta sempre a impressionar pela
força espiritual que encerra? São
Josemaria quis que, poucos dias
antes de ser por ele pronunciada no 
campus de Navarra, fosse lida na sua
presença a um punhado de filhos
seus. A impressão que neles deixou
foi, de certo modo, como que uma
antecipação da que ia transmitir dias
mais tarde aos que a escutaram dos
seus lábios em Pamplona e a que
continua a proporcionar a quantos a
leram ao longo destes anos.

VIVER SANTAMENTE A VIDA
CORRENTE

A frase que dá título a este parágrafo
é o leitmotiv da homilia, a sua
verdadeira música de fundo. Essas
cinco palavras sintetizam
perfeitamente o seu conteúdo e



inclusivamente, indo mais além,
permitem formular, com brevidade e
acerto, a substância da mensagem
fundacional de São Josemaria, a vida
corrente pode ser meio de santidade,
Deus chama-nos a santificar-nos
nela. “Com quanta força fez
ressoar o Senhor essa verdade, ao
inspirar a sua Obra! Viemos dizer,
com a humildade de quem se sabe
pecador e pouca coisa — homo
peccator sum (Luc. V, 8), dizemos
com São Pedro — mas com a fé de
quem se deixa guiar pela mão de
Deus, que a santidade não é coisa
para privilegiados, que a todos
nos chama o Senhor, que de todos
espera Amor, de todos, estejam
onde estiverem; de todos,
qualquer que seja o seu estado, a
sua profissão ou o seu ofício.
Porque essa vida corrente,
ordinária, sem aparência, pode
ser meio de santidade; não é
necessário abandonar o próprio
estado no mundo, para buscar a



Deus, se o Senhor não dá a uma
alma a vocação religiosa, já que
todos os caminhos da terra podem
ser ocasião de um encontro com
Cristo” [5].

A homilia faz finca-pé nessa doutrina
fundamental e põe de manifesto as
suas principais chaves teológicas e
espirituais, como, por exemplo, o
facto de acentuar já desde o princípio
que a vida corrente é “o verdadeiro
lugar da nossa existência
cristã” [6]. O termo “lugar” indica o
conjunto de realidades que
constituem a nossa existência
quotidiana, circunstâncias, desejos,
acções, inquietações pessoais,
relações com os outros,
acontecimentos, etc. Todas as
vicissitudes materiais e espirituais do
nosso viver de pessoas correntes
durante as vinte quatro horas do dia
conformam, ao mesmo tempo e
inseparavelmente, o marco
necessário do ser cristão, que não



consiste senão em viver a vida diária
em referência a Cristo, como filhos
de Deus. “Existência cristã” nada
acrescenta a “vida quotidiana” salvo
a intencionalidade de a viver, com
ajuda da graça, em Cristo [7], quer
dizer, deixando-se guiar pelo Espírito
Santo [8]: com sentido sobrenatural,
com caridade e verdade, com finura
de consciência, com recto critério
moral. Ou seja, como filhos de Deus.
“Na linha do horizonte, meus
filhos, parecem unir-se o céu e a
terra. Mas não, onde se juntam
deveras é nos vossos corações,
quando viveis santamente a vida
de cada dia...” [9]

No dom da adopção filial que Deus
nos concedeu pelos méritos de Cristo
e na chamada que nos dirige para
que nos comportemos em tudo
confortados com a graça, como seus
filhos, radica a humilde grandeza da
existência cristã, que é – enquanto
não o ocultemos com acções



impróprias – um imenso foco de luz
no meio da sociedade. “Vós sois a luz
do mundo” [10].

A voz de São Josemaria ressoava com
extraordinária determinação
naquela manhã de Outubro de 1967,
“Não há outro caminho, meus
filhos, ou sabemos encontrar
Nosso Senhor na nossa vida
corrente, ou nunca o
encontraremos” [11]. Essa mesma
voz, entranhável e paterna, continua
a recordar a todos os cristãos que
temos o dever de mostrar aos nossos
concidadãos, a toda a sociedade
contemporânea, o verdadeiro rosto
amável e misericordioso de Cristo, a
obrigação de que possa ser
conhecido na e através da nossa
vida. “Brilhe assim a vossa luz diante
dos homens para que vejam as vossas
boas obras e glorifiquem o vosso Pai
que está nos céus” [12].



Viver santamente a vida corrente –
“sem ruído, com simplicidade, com
veracidade” [13] – é, como
comprovámos na nossa própria
existência, um ideal
extraordinariamente atractivo. Mas
só se consegue comprender
plenamente a sua grandeza (“a
grandeza da vida corrente” [14])
quando esse existir está empapado
diariamente de espírito apostólico,
de zelo pelas almas. “Santidade nas
tarefas correntes, santidade nas
coisas pequenas, santidade no
trabalho profissional, nas
ocupações de cada dia...;
santidade, para santificar os
outros” [15]. Os alicerces firmes do
caminho do Opus Dei, queridos como
tal por Deus, continuam a implantar-
se e a estender-se todos os dias por
todo o mundo sobre o fundamento
da fé (pois “sem a fé, falta o próprio
fundamento para a santificação
da vida corrente” [16]), e de a pôr
em prática – com naturalidade e



audácia, com humildade e sem
temores – com a liberdade do cristão
(“não poderíeis realizar esse
programa de viver santamente a
vida diária, se não gozásseis de
toda a liberdade que vos é
reconhecida – simultaneamente –
pela Igreja e pela vossa dignidade
de homens e de mulheres criados à
imagem de Deus” [17]).

AMAR O MUNDO
APAIXONADAMENTE

Uma frase que o Fundador do Opus
Dei escreveu na homilia do campus e
que, uma vez chegado o momento da
sua proclamação litúrgica,
pronunciou com singular vibração,
serviu para inspirar o título com o
qual a homilia passou para a
história: “Amar o mundo
apaixonadamente”. A referida frase
soa assim, “Sou sacerdote secular:
sacerdote de Jesus Cristo, que ama
apaixonadamente o mundo [18]”.



Entre a frase e o título há um
evidente parentesco, mas não é
menos evidente que a frase diz mais
que o expresso no título. Há nela um 
plus de significado, cujo peso
teológico outorga também
implicitamente ao título o seu
autêntico alcance espiritual.

Quando a homilia saiu da pluma de
São Josemaria não tinha
propriamente um título, nem sequer
o teve na sua primeira edição [19], ou
nas suas primeiras reproduções
nalguns meios de comunicação em
língua castelhana. Somente ao ser
traduzida e editada noutras línguas –
como o francês e o italiano – recebeu,
com aprovação do seu Autor, um
título próprio [20]. Foi o italiano
(Amare il mondo appassionatamente),
directamente deduzido da frase
mencionada antes, o que foi
assumido nas sucessivas edições e
traduções. Sob esse título, já



definitivo, foi incluida a homilia no
livro Temas Actuais do Cristianismo.

O amor ao mundo de que trata a
homilia não é um amor
simplesmente natural, como o que
pudesse despontar em alguém que
admirasse a sua harmonia e beleza
numa perspectiva alheia ao sentido
religioso, ou inclusivamente – mesmo
sem excluir a sua referência a Deus –
numa atitude religiosa genérica. São
Josemaria, pelo contrário, está a falar
na sua homilia do amor cristão ao
mundo, contemplado por ele não só
como criação de Deus – que é próprio
de uma visão crente – mas
sobretudo, indo mais além, como 
lugar do encontro pessoal com Cristo,
como cenário no qual os cristãos
estão chamados a “viver
santamente a vida corrente”. O
mundo que o Fundador do Opus Dei
ama e ensina a amar é
essencialmente amável “porque saiu
das mãos de Deus, porque é uma



criatura Sua, porque Iavé olhou
para ele e viu que era bom (cfr. Gen
1, 7 y ss.)” [21]. No amor ao mundo
de São Josemaria está latente o
sublime ensinamento do Senhor a
Nicodemos, “Deus amou de tal modo
o mundo que lhe deu Seu Filho
Unigénito” (Jn 3, 16). Esse é o mundo
que contempla e ama com amor
sacerdotal, aquele que, amado
eternamente pelo Criador, foi
redimido e santificado por Cristo
mediante a Sua vida humana, a Sua
morte e a Sua gloriosa ressurreição e
ascensão ao Céu.

O amor apaixonado de São Josemaria
ao mundo está sempre inflamado na
chama do amor a Cristo e à Sua obra
de salvação. É um amor apostólico,
um amor redentor e, nesse sentido,
um amor também sacerdotal,
mediador, sacrificado, participante
do amor ao mundo do Sacerdote
Eterno, Cristo Senhor Nosso. A
referência pessoal do cristão ao



mundo (o seu mundo, os seus
afazeres, a sua quotidiana relação
com as pessoas e as coisas) inclui
substancialmente, em virtude do seu
sacerdócio comum, uma dimensão
de mediação e suscita, na alma
aberta à graça, a intenção de
conduzir a Deus todas as coisas, de as
encaminhar para o seu destino, que é
a glória de Deus. “Todas as coisas
são vossas, vós sois de Cristo e
Cristo é de Deus(1 Cor 3, 22-23). 
Trata-se de um movimento
ascendente que o Espírito Santo,
difundido nos nossos corações,
quer provocar no mundo: da
terra, até à glória de Nosso
Senhor” [22]. Essas palavras trazem
à mente aquelas outras em que fala
da “corrente trinitária de amor
pelos homens, que se perpetua de
maneira sublime na
Eucaristia” [23]. A corrente de amor
de Deus que desceu sobre os cristãos
e sobre toda a criação, perpetuada no
Sacrifício do altar, pede para ser



correspondida pelo movimento
ascendente do amor a Deus e a todas
as coisas criadas – quotidianamente
inflamado na Eucaristia – para
reconduzir toda a criação redimida
ao seu Criador. É um ideal
apaixonante, como o amor que o
Espírito Santo induz e mantém em
nós.

NO IMENSO PANORAMA DO
TRABALHO

“Deus chama-vos a servi-Lo em e a
partir das ocupações civis,
materiais, seculares da vida
humana: Deus espera-nos todos os
dias no laboratório, no bloco
operatório de um hospital, no
quartel, na cátedra universitária,
na fábrica, na oficina, no campo,
no lar e em todo o imenso
panorama do trabalho.” [24].
Aqueles milhares de pessoas que
escutavam atentamente naquele 8 de
Outubro de 1967 eram como uma



pequena representação de todos
aqueles que, desde 1928 e até ao fim
dos tempos, tenham sido confortados
com a sua mensagem de santidade.
No campus de Pamplona, diante do
Fundador do Opus Dei, achava-se de
certo modo, como que em
comprimida síntese, o imenso
panorama do mundo do trabalho
– o mundo dos homens e das
mulheres correntes, o mundo do seu
existir no dia a dia – no meio do qual
Deus tinha feito brotar, na sua
misericórdia, essa fonte permanente
de luz e de sentido cristão que é o
espírito do Opus Dei.

”Olhai para as aves do céu … Reparai
nos lírios do campo …”, dizia Jesus às
multidões que escutavam o Seu
discurso no monte, fazendo-as
meditar sobre a presença benfeitora
de Deus entre nós, sobre a sua
providência paterna [25]. Quis
também o Senhor que, através de São
Josemaria, ressoe no seio da Igreja e



nas próprias entranhas do mundo
um certo eco das suas palavras e não
faltem pessoas que ao calor do
espírito do Opus Dei saibam pôr em
relevo o significado cristão do
acontecer quotidiano. “Ficai a
saber: escondido nas situações
mais comuns há um quê de santo,
de divino, que toca a cada um de
vós descobrir” [26]. Esse quid
divinum que compete a cada um
descobrir, contribuindo, assim, para
que também outros se animem a
descobri-lo, é simplesmente “a
vontade de Deus nesses aspectos
pequenos e grandes da vida” [27],
quer dizer, o que dá valor e
significado transcendente à vida
corrente é que, em e a partir dela,
Deus diz o que espera de cada um.

“São muitos os aspectos do
ambiente secular, em que vos
moveis, que se iluminam a partir
destas verdades” [28], repete
novamente São Josemaria com as



suas palavras de então. Na realidade,
é a própria alma, a inteligência, a
consciência que se iluminam em
primeiro lugar a partir dessas
verdades e com elas também se
enche de nova luz e fica purificado o
olhar sobre os acontecimentos e as
coisas. O mundo em que vivemos e
actuamos “como cidadãos na vida
civil” [29], quando é contemplado
com olhos cristãos, com olhar de
filho de Deus, deixa ver através da
sua beleza a Beleza do seu Autor,
através da sua grandeza a grandeza
do Amor Criador.

O mundo que Deus amorosamente
criou e redimiu em Cristo para nós
seus filhos, este mundo real do
quotidiano que nos foi entregue para
que o santifiquemos e o ponhamos
aos pés do seu Senhor, desperta o
amor, solicita o trabalho, premeia o
zelo apostólico. Convoca, finalmente,
a viver santamente a vida corrente
com generosidade e audácia, com



sentido apostólico, com intenção,
“porque uma vida santa no meio
da realidade secular (…) não é
hoje, porventura a mais
consoladora manifestação das
magnalia Dei (Eccli 18, 4), dessas
portentosas misericórdias que
Deus sempre realizou, e não deixa
de realizar, para salvar o
mundo?” [30].

Autor: A. Aranda.

--------------------------

[1] São Josemaria Escrivá, Amar o
mundo apaixonadamente, em “Temas
Actuais do Cristianismo”, nn. 113-123.
(Passaremos a citar esse texto
seguindo a numeração inserida à
margem e indicando os parágrafos de
cada número com letras minúsculas).

[2] Temas Actuais do Cristianismo,
113b.

[3] Cfr. Forja, 934.



[4] Temas Actuais do Cristianismo,
113d.

[5] Carta 24-III-1930, 2

[6] Temas Actuais do Cristianismo,
113e.

[7] Cfr. Gal 2, 20; 2 Cor 13, 5; Rm8, 10;
Col 1, 27; Ef 3, 17; etc.

[8] Cfr. Rm 8, 14.

[9] Temas Actuais do Cristianismo,
116b.

[10] Mt 5, 14.

[11] Temas Actuais do Cristianismo,
114e.

[12] Mt 5, 16.

[13] Temas Actuais do Cristianismo,
123a.

[14] Cfr. Amigos de Dios, 1-22.

[15] Amigos de Dios, 18.



[16] Temas Actuais do Cristianismo,
117b.

[17] Temas Actuais do Cristianismo,
123d.

[18] TemasActuais do Cristianismo,
118b.

[19] Essa primera edição, impressa
em “Ediciones Magisterio Español,
S.A” (E.m.e.s.a.), Madrid, surgiu
coincidindo com a Missa do nosso
Padre em Pamplona. Na portada lê-se:
“Homilía pronunciada por el Excmo. y
Revmo. Sr. Mons. Josemaría Escrivá
de Balaguer Gran Canciller de la
Universidad de Navarra durante la
Misa celebrada en el campus de la
Universidad, con ocasión de la
Asamblea General de la Asociación de
Amigos 8 de octubre de 1967
Pamplona mcmlxvii”. Constava de 16
páginas.

[20] Os títulos, em ambos os casos,
inspiravam-se em palavras do próprio



texto da homilia. Em francês foi
denominada: “Le matérialisme
chrétien” (cfr. “La Table Ronde”, nº
239-240, Novembro-Dezembro 1967,
pp. 231-241; em italiano recebeu o
nome de “Amare il mondo
apassionatamente” (cfr. “Studi
Cattolici”, nº 80, Novembro 1967, pp.
35-40.

[21] Temas Actuais do Cristianismo,
114a.

[22] Temas Actuais do Cristianismo,
115c.

[23] Cristo que passa, 85.

[24] Temas Actuais do Cristianismo,
114b.

[25] Cfr. Mt 6, 26-28.

[26] Temas Actuais do Cristianismo,
114b.

[27] Temas Actuais do Cristianismo,
116d.



[28] Temas Actuais do Cristianismo,
116d.

[29] Temas Actuais do Cristianismo,
116d.

[30] Temas Actuais do Cristianismo,
123a.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/para-santificar-
o-mundo/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/para-santificar-o-mundo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/para-santificar-o-mundo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/para-santificar-o-mundo/

	Para santificar o mundo

