
opusdei.org

Para S. Josemaria, a
liberdade era
sempre de capital
importância

Fé e liberdade, no
entendimento hoje amplamente
divulgado, apresentam
antagonismos inultrapassáveis.
Porém, a verdade é justamente
o contrário. Fernando Ocáriz,
Prelado do Opus Dei, na sua
carta pastoral de janeiro de
2018, dá um testemunho
avassalador dessa afirmação.

07/05/2018



As palavras da Carta Pastoral
atingem profundamente a alma de
todos os leitores, não deixando
indiferente ninguém que as leia
sinceramente. Nota-se
imediatamente que cada frase, cada
palavra está marcada pelo Espírito
Santo, pelo espírito da liberdade.
Quase se pode tocar. “Sigo aqui os
ensinamentos de S. Josemaria, que
toda a sua vida foi um amante da
liberdade”, escreve Fernando Ocáriz.
A carta está datada de 9 de janeiro,
aniversário do Fundador. Para S.
Josemaria, a liberdade era sempre de
capital importância: “Não me canso
de repetir, que uma das
caraterísticas mais evidentes do
espírito do Opus Dei é o seu amor à
liberdade e à compreensão“[1].

Não foi por acaso que o chamamento
de Deus recaiu sobre Josemaria
Escrivá. Nos anos 20, já se
manifestava no mundo ocidental
uma crescente visão materialista do

https://opusdei.org/pt-pt/document/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/


mundo.Os sistemas totalitários
propagavam-se, as novas realizações
tecnológicas levavam o homem a
acreditar que era dono do seu
próprio destino. Uma produção a
acelerar a toda a velocidade e um
consumo sempre crescente fizeram
nascer a esperança de que o mundo
se deixasse remodelar de acordo com
os desejos pessoais. As metrópoles,
com as suas tentações reluzentes, a
apresentação de uma leveza do ser
de opereta e o crescente anonimato,
para o qual a sociedade massificada
empurrava o indivíduo agora sem
nome próprio – tudo isto parecia ser
um forte progresso, que punha na
sombra tudo o que havia até então e
criava um mundo de lojas com
ofertas multicolores onde cada um só
precisava de aceder ao que lhe
agradasse. Esta visão do mundo foi
apoiada por movimentos sociais que
eram protegidos por uma imprensa
de manchetes, independentemente
de se basearem em erros



humanitários, libertários, socialistas
ou nacionalistas. No início do séc. XX,
a onda de escândalos e libertinagem
conheceu o seu primeiro grande
incremento. Tudo se diluia no
nervosismo do charleston e do
consumo. Os templos do cinema e os
teatros de variedades davam ao
homem a agradável ilusão de ser o
centro de todos os seres, sem ter de
se preocupar com nada a não ser
com os seus próprios desejos, e muito
menos com ser de qualquer modo
responsável. Slogans de ‘chicletes’
tais como “Permitido é o que agrada”
ou “só se vive uma vez” vêm dessa
época. A liberdade parecia ter-se
tornado numa mercadoria,
negociável de acordo com o critério
de cada um, para usufruir conforme
o prazer próprio. Tanto o comunismo
como o nacional-socialismo
utilizaram esta pequena palavra
“liberdade” para desvalorizar
completamente o seu significado:
usada em canções de guerra, calcada



por botas de marcha – uma semente
tornou-se em nada. Nos anos 20, o
choque do moderno pôs a descoberto
claramente, pela primeira vez que
liberdade se torna um termo sem
sentido logo que falta o principal, o
elemento do amor divino. Fica então
como o fogo da chama de Prometeu,
um rápido fulgor sem reflexo.

Precisamente nesses tempos, S.
Josemaria recebeu de Deus a
incumbência de fazer o Opus Dei.
Não foi acaso. De qualquer modo, o
Fundador do Opus Dei deu, desde o
início, grande valor ao facto de a
Obra não se ter devido às
necessidades de uma determinada
época ou mesmo de um país, mas
antes ser “universal”, uma vez que a
sua missão consistia em abrir
novamente a todos os cristãos o
caminho da santificação do
quotidiano. Precisamente assim era a
Obra, assim é hoje e continuará a ser
no futuro um cintilar de esperança



no céu cinzento de qualquer
materialismo de negação espiritual.
“Quem não sabe que é filho de Deus
desconhece a sua verdade mais
íntima“[2], contrapôs o santo
Fundador ao materialismo. Pois a
liberdade de todas as aspirações
meramente mundanas significa
sempre uma libertação de qualquer
coisa. Pretende, como a Revolução
Francesa, uma insurreição rebelde.
Acompanham-na força,
arbitrariedade e arrogância. Ora
como poderíamos ser livres se nos
separassem de Deus? Só Deus pode
oferecer a verdadeira liberdade, que
é sempre para algo e se distingue
profundamente de todos os esforços
meramente humanos, que sempre
têm de ficar presos no processo, pois
não conseguem de modo algum
atingir a plenitude. Não se trata, e
isto torna-se claro em S. Josemaria
desde o início, de um conceito
qualquer de liberdade, mas do facto
de termos sido chamados à



Liberdade. Porém, esta liberdade não
é um fim em si própria, tem de ser
sempre ligada a Deus, pois ela é o
resumo do amor divino. “Deus fez-
nos capazes de escolher e querer o
bem, e de responder com amor ao
seu Amor“, escreve o Prelado na sua
carta de janeiro e, referindo-se ao
livro Cristo Que Passa, assinala que a
palavra de Deus é, desde o princípio,
um apelo vibrante ao nosso amor
pela liberdade: “A própria Criação é
uma manifestação da liberdade
divina“, pois Deus “não quer
escravos, mas sim filhos“[3].

Como gostamos de esquecer o facto
de que o Criador nos criou para Ele –
e em total liberdade. Livres em tudo
o que fazemos. Santo Agostinho
assim o descreve:”Ama e faz o que
quiseres“. Não se trata do “Faz o que
quiseres” do Mago Negro, com que
tantas vezes nos encontramos na
cultura popular dos nossos dias. Nos
nossos desejos infantis de



independência, muitas vezes
sonhámos ser omnipotentes. Mas o
elemento decisivo, que realmente
importa, não é fazer por causa do
nosso ego, mas fazer por causa do
Amor. Não se trata da execução de
empreendimentos egoístas, mas do
cumprimento da vontade de Deus. A
verdadeira liberdade manifesta-se
em primeiro lugar na
disponibilidade para fazer o que
Deus quer de nós. A nossa filiação
divina manifesta-se apenas se a
nossa liberdade se puder
desenvolver com toda a força que
Deus nela colocou. “Não é
emancipando-nos da casa do Pai que
somos livres, mas sim abraçando a
nossa condição de filhos“, lê-se na
carta do Prelado Ocáriz.

Também a alegria é um sinal da
liberdade de espírito. Com esta
convicção, disse o Fundador: “A nível
humano quero deixar-vos em
herança o amor à liberdade e o bom



humor“[4]. Amor à liberdade e bom
humor? O que parece ser um
paradoxo revela, numa análise mais
atenta, uma grande coincidência.
Quem não vê a alegria da criação
divina, quando se abre livre uma
floração primaveril? A radiante
beleza que nos domina, quando
contemplamos um céu cheio de
estrelas? Ou talvez tão somente a
maravilhosa alegria das crianças a
brincar, o seu sorriso jovial, o seu
imediatismo, a sua proximidade
natural de Deus? Tudo isto nos sorri,
nos oferece uma alegria natural,
precisamente a alegria da Criação.

Há ainda outro aspeto que define a
nossa liberdade. O Prelado do Opus
Dei assinala que a obediência a Deus
não só é um ato livre, mas é, além
disso, um ato libertador. As histórias
da Biblia estão cheias de exemplos:
Caim e Abel, Abraão e Isaac, e
naturalmente a tentação no Paraíso.
Quando o homem rejeita o amor de



Deus, deixa imediatamente de ver a
ligação com o amor divino. Ou sente
as suas próprias limitações, que
erradamente atribui a um veredicto
de Deus: “Quero toda a minha
liberdade! / Encontre eu a menor
restrição, / transforma-se-me o
Paraíso / em Inferno e prisão“[5],
escreve Heine. Este misto de vaidade
ferida, desafio de adolescente e
arrogância narcisista traduz um
exemplo eloquente do mal-estar
espiritual de que o nosso mundo
atualmente sofre. Talvez seja um dos
erros de interpretação mais
grosseiros dos nossos intelectuais
criadores de opinião, que vejam na
religião uma camisa-de-forças
espiritual, quando afinal a liberdade
religiosa garante a maior liberdade
intelectual possível. Contudo, o
paradoxo central da fé é dificilmente
compreensível para a maioria de
hoje, designadamente que o segredo
da felicidade pode residir em
renunciar ao direito à felicidade e



entregar-se totalmente nas mãos
amorosas do Pai. A nossa fraqueza
humana pode parecer sancionada
pelo alegado domínio sobre a
natureza, mas o avanço da ciência
algum dia terá de se render diante
das fronteiras desse progresso. A
humildade continua a ser o motor de
toda a liberdade. Não há outro
caminho.

O que é válido quanto à definição
filosófica é ainda mais válido para a
nossa vida. Trata-se afinal de fazer
tudo para a santificação. O Prelado
Ocáriz cita uma carta de S.
Josemaria: “Não é lícito pensar que
só é possível fazer com alegria o
trabalho que nos agrada“[6]. Tudo o
que fazemos só fica meio feito se não
for realizado por amor. E o amor é,
como se disse, uma manifestação da
liberdade. O espírito do Opus Dei
vive precisamente desta liberdade. A
obediência é o processo elementar
através do qual a liberdade total



cristaliza, enquanto é vitalizado o
desejo mais íntimo da nossa alma, do
qual mal nos apercebemos. Olhando
para a Virgem Maria vê-se
perfeitamente como se fortalece esta
forma interior de liberdade: “Faça-se
em mim segundo a tua palavra! –
como o fruto da melhor liberdade: a
de se decidir por Deus” lê-se em 
Amigos de Deus. De maneira idêntica
se exprime maravilhosamente o
Papa Francisco: “De Maria, cheia de
graça, aprendemos que a liberdade
cristã é algo mais do que a mera
libertação do pecado; é a liberdade
que abre para um novo modo
espiritual de considerar as realidades
terrenas, a liberdade de amar a Deus
e aos nossos irmãos e irmãs com um
coração puro e viver na jubilosa
esperança da vinda do Reino de
Cristo“[7].

Nestes tempos em que muitas
pessoas se sentem desiludidas e
simultaneamente omnipotentes,



parece que a palavra viva de Deus
desaparece sob a ilusão de domínio
do Homem. As aparências iludem,
pois o impulso para a verdadeira
liberdade atenua sempre a auto-
satisfação intelectual. Mesmo se
muitas vezes o conseguirmos
reprimir, o afastamento da
confortável ideia de que os nossos
objetivos humanos deviam coincidir
com a vontade de Deus, não leva
senão a uma limitação mental e
emocional. “Todas as promessas de
libertação que se sucedem ao longo
dos séculos são verdadeiras na
medida em que se alimentam da
Verdade sobre Deus e o ser humano“,
escreve o Prelado do Opus Dei na
carta pastoral. “A Verdade é uma
Pessoa: Jesus, Caminho, Verdade e
Vida“. Só isso exprime claramente a
verdadeira liberdade.

Burkhardt Gorissen



[1] S. Josemaria, Carta 31.05.1954, nº
22.

[2] Amigos de Deus, nº 26.

[3] Cristo Que Passa, nº 129.

[4] S. Josemaria, Carta 31.05.1954, nº
22.

[5] Heinrich Heine, Adam der Erste.

[6] S. Josemaria, Carta 29.12.1947, nº
106.

[7] Papa Francisco, Homilia,
15.08.2014.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/para-s-
josemaria-a-liberdade-era-sempre-de-

capital-importancia/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/para-s-josemaria-a-liberdade-era-sempre-de-capital-importancia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/para-s-josemaria-a-liberdade-era-sempre-de-capital-importancia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/para-s-josemaria-a-liberdade-era-sempre-de-capital-importancia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/para-s-josemaria-a-liberdade-era-sempre-de-capital-importancia/

	Para S. Josemaria, a liberdade era sempre de capital importância

