
opusdei.org

Para iluminar, é
preciso arder:
casamento e celibato
apostólico (II)

Viver como Cristo, tanto no
matrimónio como no celibato,
leva-nos a acolher um novo
estilo de vida que o Espírito
Santo nos oferece: um amor
fecundo, um coração puro e
uma preferência pelas riquezas
de Deus e pelo cuidado dos
mais necessitados, ao estilo do
Evangelho.

28/06/2025



Por volta da década de cinquenta
depois de Cristo, Suetónio escreve
que o imperador Cláudio «expulsou
[de Roma] os judeus que, impelidos
por Chresto, provocavam
frequentemente distúrbios»[1]. Aos
olhos da autoridade romana, havia
um grupo motivado por um tal
“Chresto”, que julgavam estar vivo,
embora os de Jerusalém insistissem
que morrera crucificado: tratava-se
dos cristãos oriundos da Judeia que,
provavelmente, tinham viajado até à
capital do império para anunciar a
vida de Jesus ressuscitado. Eles
tinham compreendido que essa
missão não fora confiada apenas aos
doze apóstolos, mas a todos os
discípulos de Cristo de todos os
tempos. São Paulo recorda-o a uma
das primeiras comunidades: «Sois
uma carta de Cristo» – diz-lhes – que
foi escrita nos vossos corações «com
o Espírito do Deus vivo» (2Cor 3, 3).
Todos eram chamados a ser, com a



sua vida, uma mensagem para os
outros, escrita pelo próprio Cristo.

Entre esse grupo, muitos eram
casados, como «o centurião Cornélio,
que foi dócil à vontade de Deus e em
cuja casa se consumou a abertura da
Igreja aos gentios (At 10, 24-48);
Áquila e Priscila, que difundiram o
cristianismo em Corinto e em Éfeso, e
que colaboraram no apostolado de
São Paulo (At 18, 1-26); Tabita, que
com a sua caridade assistiu aos
necessitados de Jope (At 9, 36)»[2].
Outros muitos, pelo contrário, não
abraçavam o matrimónio por
diversas razões, entre elas, por terem
recebido o dom do celibato, como um
chamamento a unir-se também a
esse aspeto da vida de Jesus. Assim
relata Galeno – um famoso médico
pagão – por volta do ano 200, que
também «há entre eles mulheres e
homens que se abstiveram da união
sexual durante toda a vida»[3]. Na
mesma época, São Justino dá



testemunho do mesmo: «Muitos
homens e mulheres, já
septuagenários, que são cristãos
desde a juventude, conservam-se
virgens»[4]. O que havia de novo na
mensagem ou no estilo de vida
daqueles cristãos, casados e solteiros,
viúvos e celibatários, para que até o
próprio imperador tivesse receio?

Viviam sob uma nova lei

«Fazei discípulos de todos os povos,
batizando-os em nome do Pai e do
Filho e do Espírito Santo» (Mt 28, 19):
com esta frase, o Senhor envia os
apóstolos – e continua a enviar-nos –
a todo o mundo. Além disso, Jesus
acrescentou que, para onde quer que
fossem, ensinassem «a cumprir tudo
quanto vos tenho mandado» (Mt 28,
20). Se estas palavras chegaram aos
ouvidos do imperador Cláudio,
compreende-se que tenha ficado
nervoso, pois parecia que Jesus
Cristo estava a instituir uma nova lei



que se aplicava a todos os territórios,
inclusive ao seu. No entanto, o
mandamento de Cristo era muito
diferente do que ele talvez
imaginasse: a lei dos discípulos –
aquela que os distinguiria se a
vivessem – não era outra senão amar
como Ele amou.

Jesus definiu essa peculiar lei como o
«mandamento novo» (cf. Jo 13, 34) e,
em grande medida, é sempre novo,
pois não é fácil aprender a amar
assim. Se olharmos à nossa volta, há
muitos cantos de sereia que nos
convidam a viver de outro modo, a
amar ídolos, interiores ou exteriores.
E, se olharmos para dentro de nós,
também encontramos muitos
motivos para perceber como pode
ser delicado até amar-nos a nós
próprios dessa forma: com o tempo,
acumulamos tensões, fracassos,
medos, que vão ferindo a nossa
autoestima. Quem poderá amar a



Deus, a si mesmo e ao próximo como
Jesus o fez?

Acolher a realidade como amada por
Deus, sem retribuir o mal com o mal,
sem procurar a justiça por nossa
conta, tentando descobrir como
também nós a podemos amar, faz
parte de «guardar o que Ele
ensinou». No matrimónio, os esposos
declaram um ao outro que se querem
receber «por sua esposa/seu esposo e
promete ser-lhe fiel, amá-la(o) e
respeitá-la(o) na alegria e na tristeza,
na saúde e na doença, todos os dias
da vida». De certo modo, Deus realiza
o mesmo connosco; promete-nos que,
com Ele, toda a realidade pode ser
habitável. Mesmo no mais negro –
desgraças, doenças, injustiças,
infidelidades, fracassos – podemos
descobrir um significado misterioso,
uma luz ténue e, com a sua ajuda,
compreender de que forma «todas as
coisas concorrem para o bem



daqueles que amam a Deus» (Rm 8,
28).

A Beata Guadalupe[5] dizia que, para
realizar o apostolado do Opus Dei,
estaria «contente onde for precisa»[6],
pois sabia que qualquer
circunstância era propícia para viver
esse novo mandamento de Jesus, essa
nova lei do amor que convida todos a
viver segundo uma lógica diferente.
Por isso, «o seu projeto de vida
engrandeceu-se ao situar-se dentro
do plano divino: Guadalupe deixou-
se levar por Deus, com alegria e
espontaneidade, de um lugar para
outro, de um trabalho para outro. O
Senhor potenciou as suas
capacidades e talentos, desenvolveu
a sua personalidade e multiplicou os
frutos da sua vida»[7]. As vidas dos
santos recordam-nos o que é viver
sob esse novo império que vence o
egoísmo com o amor de Cristo que se
encarna nos cristãos



O chamamento à paternidade
e maternidade espirituais

É por isso que é natural que os
discípulos tenham começado a ver as
pessoas com outros olhos; já não
viam distinções nacionais ou de
qualquer outro tipo, mas
procuravam amar, com o coração
misericordioso de Deus, judeus,
samaritanos, galileus, romanos,
gregos ou persas. Imitando Jesus, iam
adquirindo pouco a pouco um
coração de pai e de mãe, pois
estavam chamados a comunicar uma
vida nova, a gerar na fé tantas
pessoas. São Gregório de Nissa
observa que o motivo pelo qual Jesus
foi celibatário era precisamente o de
que viera ao mundo não para gerar
filhos nascidos do sangue ou da
carne (cf. Jo 1, 13), mas para nos dar
a vida sobrenatural, gerando-nos
como filhos de Deus[8]. Todos os
cristãos – seguidores de Jesus Cristo
–, solteiros e casados, somos



chamados a essa paternidade ou
maternidade espirituais.

Viver esse novo tipo de paternidade
ou maternidade é a missão mais
elevada de toda a pessoa. Assim
como o Génesis sublinha a vocação à
paternidade e maternidade físicas
(cf. Gn 1, 28), pode dizer-se que os
primeiros discípulos, herdeiros de
uma nova humanidade a partir da
Ressurreição do Senhor, foram
chamados a uma nova paternidade e
maternidade em Cristo. A própria
Beata Guadalupe, em diversas
ocasiões, ao escrever a São
Josemaria, não conseguia esconder a
sua alegria ao ver crescer essa vida
nova nas pessoas que a rodeavam,
especialmente nas estudantes da
residência onde vivia: «Por vezes, ao
vê-las todas contentes e a trabalhar
bem, parece que já conseguimos
tudo, e esquecemo-nos de que o
nosso trabalho é nada mais, nada



menos do que ensiná-las a ser santas,
sendo nós santas»[9].

Os cônjuges recebem essa
fecundidade especialmente através
da graça do matrimónio, mas não só
aí. Com o Espírito Santo e os outros
sacramentos, têm sempre à
disposição nova luz e força para
cuidarem um do outro e educarem os
filhos – quando chegam –
alimentando-os com a vida de Deus.
Quem não tem filhos também pode
descobrir essa fecundidade ao
acender o amor de Deus em pessoas
e lugares que talvez nunca teria
imaginado. E é o próprio Espírito
Santo que concede também uma
graça especial às pessoas solteiras ou
àquelas que receberam o dom do
celibato: com essa graça, imitam a
vida de Cristo na forma particular de
cuidar e dar vida espiritual a tanta
gente.



Na vida de Marcelo Câmara[10],
supranumerário do Opus Dei que
faleceu muito novo, vemos
claramente essa paternidade
espiritual. Um amigo dele conta que,
quando se sentia triste, procurava
falar com Marcelo: «Lá estava eu –
diz esse amigo ao recordar um desses
momentos –, a experimentar uma
vez mais aquela sensação, como se
durante alguns segundos tivesse
sentido Cristo muito perto, a cuidar
de mim, a animar-me na fé. Um
sentimento de paz indescritível»[11].
Algo de semelhante lembram os
alunos de Arturo Álvarez[12],
agregado do Opus Dei, engenheiro e
professor mexicano. Numa carta que
lhe escreveram, diziam: «Um mestre
é aquele que, para além de transmitir
a sua matéria, dá aos seus alunos
parte do seu próprio ser, da sua
filosofia de vida e da sua fé. Ao dar a
sua aula todas as manhãs, vemos
como em cada atividade procura a
oportunidade de se realizar, de se



santificar (…). É um mestre que
deixará uma marca firme na nossa
vida»[13].

É necessária a limpeza de
coração

Jesus, durante os momentos
delicados da Última Ceia, diz aos
apóstolos: «Vós estais limpos»; mas
logo acrescenta: «mas não todos»,
referindo-se a Judas (cf. Jo 13, 10).
Aqui encontramos outra pista sobre
essa nova vida à qual convida os
apóstolos: um estilo de vida “limpo”,
ou seja, coerente e em sintonia com
Ele, que encontra no coração de Jesus
a melhor forma de amar os outros. E
este apelo é para todos,
independentemente do estado em
que cada um se encontrar. São
Josemaria compreendeu isto bem e,
por isso, escreveu: «Prometo-vos um
livro – se Deus me ajudar – que
poderá ter este título: “Celibato,
Matrimónio e Pureza”»[14]. A limpeza



de coração é fonte de fecundidade
para uns e para outros. Embora o
fundador do Opus Dei não tenha
chegado a escrever esse livro,
desejava exprimir que todos podem
ser igualmente abençoados com a
fecundidade quando encontram a
fonte da sua vida no amor de Deus e
no amor ao próximo, nesse
«mandamento novo». Aos casados
dizia: «Vejo o leito conjugal como um
altar»[15]. E aos celibatários: «Ânsia de
filhos?... Filhos, muitos filhos, e um
rasto indelével de luz»[16].

Talvez possamos compreender
melhor essa “limpeza” de que fala o
Senhor ao olhar com um pouco mais
de perspetiva para a história de
Judas. Os planos e ambições elevadas
que ele tinha estavam misturados
com uma mundanidade à qual não
quis renunciar. No final, sem se
sentir abençoado nem sequer com as
trinta moedas de prata que ele
próprio negociou, acabou por



abominar tudo o que tinha: esse
dinheiro, o facto de ser contado entre
os apóstolos e até a própria vida.
Tudo o que se afasta dessa limpeza
de coração acaba por revelar-se um
vil engano que nos desilude, que nos
afasta da nossa verdadeira
felicidade. As tentações de Jesus no
deserto são eloquentes a este
respeito: mostram como o diabo,
prometendo pão, glória e honra, na
verdade quer apenas desviar Jesus e
impedi-l'O de cumprir os planos
divinos. O demónio é capaz de
seduzir com algo bom, desde que isso
sirva para afastar alguém da missão
que dá sentido à sua vida. A tentação
não reside tanto em “apropriar-se”
de bens, pequenos ou grandes, mas
em deixar que esses bens nos
aprisionem e nos impeçam de
dedicar as melhores energias ao
serviço de Deus e dos outros.

Essa “limpeza de coração”, embora se
forme no íntimo da alma, manifesta-



se também no exterior, muitas vezes
em pequenos gestos. Na vida
matrimonial pode ser vital a atenção
aos detalhes: lembrar aniversários,
surpreender o outro conhecendo os
seus gostos, etc. No casal Alvira[17],
por exemplo, vemos como «ao
comprar a roupa, Paquita escolhia
frequentemente cores que
agradavam ao marido»; e, por sua
vez, «quando iam ao cinema, Tomás
arranjava maneira de ir com
entusiasmo a filmes… que sabia que
ela apreciaria mais»[18]. A pessoa
celibatária também comunica, com
palavras e atitudes, que está
chamada a dar vida sobrenatural e
que o amor da sua vida tem um
nome; aprende a ser compreensiva
com todos, sensível às necessidades
dos outros; aprende também a não
enviar sinais ambíguos, que possam
distorcer o compromisso da sua vida
e da sua intimidade. «O celibato
apostólico – afirma o Prelado do
Opus Dei –, ao implicar um



compromisso de coração indiviso
para Deus, terá que se notar num
teor de vida entregue, análogo ao de
uma pessoa casada, que não se
comporta como se não tivesse um
compromisso»[19].

Cristo é a verdadeira riqueza

Essa “limpeza” de que Jesus fala na
Última Ceia proporciona-nos ainda
outro ensinamento. Sabemos que o
facto de Judas não estar limpo se
deveu, pelo menos em parte, ao
desejo desordenado de riquezas que
deixou crescer no seu interior (cf. Jo
12, 6). Não sabemos que quantias de
dinheiro geria o grupo dos Doze. Não
seria uma grande fortuna, mas
tinham o suficiente para se
sustentarem e ajudarem os mais
necessitados. Quando Jesus diz a
Judas: «O que tens a fazer, fá-lo
depressa», os outros pensaram que,
como ele guardava a bolsa do
dinheiro, lhe estava a pedir que



comprasse o necessário para a festa
ou que desse alguma coisa aos
pobres (cf. Jo 13, 27-29).

Essa “limpeza” a que o Senhor
convida os seus apóstolos inclui
também a ordem na nossa relação
com os bens materiais; é um
lembrete eloquente da importância
de confiar em Deus e, por isso, viver
com a convicção de que os bens
materiais estão ao serviço da nossa
missão espiritual. Ao enviar setenta e
dois discípulos a anunciar o Reino,
assim como noutros momentos, Jesus
insiste em não se carregarem com
coisas supérfluas, em não
acumularem sem sentido, em não se
preocuparem desordenadamente
com os bens terrenos. É fácil o
coração apegar-se a essas
seguranças, deixando de brilhar a
ténue luz do Espírito Santo para dar
lugar ao falso brilho da avareza. Por
isso, não é de estranhar ver os
apóstolos, nos primórdios da Igreja, a



distribuir bens com generosidade aos
mais necessitados (cf. At 4, 34; 24, 17;
1Cor 16, 1-4; Gl 2, 10, entre outros) e,
tendo ou não riquezas, a mostrar
qual era a verdadeira fonte da sua
missão: «Não tenho ouro nem prata –
disse São Pedro a um paralítico –;
mas o que tenho, isto te dou: Em
nome de Jesus Cristo Nazareno,
levanta-te e anda!» (At 3, 6).

O cristão aprende a amar «na alegria
e na tristeza, na saúde e na doença»:
uns chegando ao fim do mês a fazer
malabarismos com as contas, outros
procurando com criatividade como
pôr os seus bens ao serviço dos
outros. O casal Alvira conseguiu um
verdadeiro “milagre económico”[20]

ao educar todos os seus filhos. Toni
Zweifel[21], numerário suíço do Opus
Dei, é recordado como alguém que
«levou uma vida generosa e
sóbria»[22]; mas isso foi o fruto
maduro de um caminho que
começou quando ainda era um



jovem profissional. Conta-se que,
antes de descobrir a sua vocação
como numerário, tinha um carro
desportivo, presente do pai como
prémio pelo bom desempenho nos
estudos de Engenharia[23]. Quando
abraçou o celibato apostólico, «deu
logo a entender ao pai que precisava
de um modelo mais adequado às
suas novas condições de vida, e
conseguiu que lho trocasse por outro
mais útil para a residência: um Saab
de sete lugares»[24], que se revelou
essencial na vida de todos. Em suma,
aprendeu a usar os bens materiais de
forma a fortalecer a sua missão de
apóstolo.

Ao escolher, prefere os mais
frágeis

Há uma característica peculiar no
estilo de vida de um apóstolo que é
consequência de tudo o anterior.
Saber-se apóstolo, aprender a amar
sempre e todos como Cristo, viver



com um coração limpo e ancorado
nos bens de Deus, permite sentir
predileção – também como Cristo –
pelos mais frágeis e necessitados.
Jesus cura os doentes, louva os
simples de coração, preocupa-se com
as crianças, compadece-se dos
pecadores. Pode dizer-se que,
quando se trata de preferências,
Jesus prefere os mais frágeis e
necessitados, os que se sentem
perdidos, em desvantagem,
desprotegidos. Quando os discípulos
de João Batista querem saber se Ele é
o Messias, Jesus manda-lhes dizer:
«Ide contar a João o que vedes e
ouvis: os cegos veem, os coxos
andam, os leprosos ficam limpos e os
surdos ouvem, os mortos ressuscitam
e a Boa Nova é anunciada aos
pobres. E bem-aventurado aquele
que não encontra em Mim ocasião de
escândalo» (Mt 11, 4-6).

Porque nos previne Jesus contra a
possibilidade de nos



escandalizarmos d’Ele? Talvez
porque os seres humanos tendem a
ter outras prioridades. Já se disse que
o coração humano é uma «máquina
de preferir e desdenhar»[25] – e em
grande parte é verdade: tendemos a
querer o que nos agrada e a rejeitar o
que nos incomoda. Talvez tenhamos
o impulso espontâneo de nos
aproximarmos de quem nos
beneficia e de nos afastarmos de
quem nos incomoda; desejamos os
primeiros lugares e, por vezes,
atropelamos os outros para alcançar
algum bem. Pelo contrário, os
discípulos do Senhor são chamados a
ser aqueles que, tendo purificado o
coração, os afetos e os sentidos,
priorizam as pessoas e situações
mais sedentas da vida de Cristo;
deixam-se impressionar por aquilo
que é um tesouro para o Senhor.

Pedro Ballester[26], por exemplo,
apercebeu-se de que havia um rapaz
de oito anos no bairro que não tinha



com quem brincar. Embora fosse
mais velho, Pedro convidou-o a
brincar em sua casa. A partir daí,
esse menino passou a bater
frequentemente[27] à porta dos
Ballester. Também nós podemos
reconhecer, entre os que temos por
perto, os mais carentes do amor de
Deus: os tristes, os cansados, os
inoportunos ou os descartados, pela
idade ou pela doença. «— Criança. —
Doente. — Ao escrever estas
palavras, – pergunta São Josemaria –,
não sentis a tentação de as pôr com
maiúscula? É que, para uma alma
enamorada, as crianças e os doentes
são Ele»[28].

Na Obra, São Josemaria quis também
que se cuidasse de modo especial dos
mais necessitados. Por isso, ensinou
a formar a juventude atendendo os
pobres, dando catequese às crianças,
impulsionando iniciativas sociais em
diversos contextos. E com
sensibilidade paternal pediu a todos



os membros do Opus Dei que
rezassem todos os dias a oração
“Lembrai-Vos” de São Bernardo
pedindo pela pessoa da Obra que
mais pudesse precisar. Isidoro
Zorzano, um dos primeiros membros
do Opus Dei, viveu essa realidade já
durante a Guerra Civil Espanhola.
Isidoro, que tinha liberdade de
movimentos por ser argentino, podia
visitar os membros da Obra
escondidos em Madrid. De todos,
confessava que tinha um preferido:
Vicente Rodríguez Casado. Dizia
Isidoro com simplicidade: «Vejo-o
com frequência e é o que está mais
só»[29].

* * *

«Para iluminar, é preciso arder»[30],
diz um poeta contemporâneo. De
facto, o fogo interior da vocação
cristã é o que precisamos de guardar
e alimentar para sermos, como dizia
São Paulo aos Coríntios, «uma carta



de Cristo», escrita «não com tinta,
mas com o Espírito do Deus vivo; não
em tábuas de pedra, mas em tábuas
de carne que são os vossos
corações» (2Cor 3, 3). Esse fogo, tanto
em solteiros como em casados, e em
quem recebeu o dom do celibato,
acende-se no amor de Cristo,
propaga-se noutros fogos, purifica o
coração e procura aquecer quem
mais precisa.

[1] Suetónio, Vitae XII Caesarum. Vita
Claudii, XXVV, 3. Na versão original:
«Iudeos impulsore Chresto assidue
tumultuantes Roma expulit».

[2] São Josemaria, Cristo que passa, n.
300.

[3] Galeno, Libro de sententiis Politiae
Platonicae, recolhido por Abu Al-Fida
Ismail Ibn-Ali, Abulfedae Historia
Anteislamica Arabice, F. C. G. Vogel,



Leipzig 1831, 109. Na versão original
está: «Sunt enim inter eos, et foeminae
et viri, qui per totam vitam a
concubitu abstinuerint». Galeno
nasceu em Pérgamo (Turquia) por
volta do ano 130 e faleceu em 201.
Foi médico da corte imperial no
tempo de Marco Aurélio, bem como
do seu filho Cómodo e dos
imperadores seguintes.

[4] São Justino, Apologia I, 15, 6-7.

[5] Guadalupe Ortiz de Landázuri
(1916-1975) foi química e docente
espanhola, uma das primeiras
mulheres do Opus Dei, sendo
numerária. Distinguiu-se pela sua
entrega à educação e pela sua tarefa
evangelizadora em Espanha e na
América Latina. Foi beatificada em
2019.

[6] María del Rincón, María Teresa
Escobar, e-book neste site: Cartas
para um Santo. Cartas de Guadalupe



Ortiz de Landázuri a São Josemaria
Escrivá.

[7] Fernando Ocáriz, Mensagem,
09/04/2019.

[8] cf. São Gregório de Nissa, De
Virginitate 2, 1, 1-11.

[9] María del Rincón, María Teresa
Escobar, e-book neste site: Cartas
para um Santo. Cartas de Guadalupe
Ortiz de Landázuri a São Josemaria
Escrivá.

[10] Marcelo Henrique Câmara
(1979-2008) foi um leigo brasileiro,
jurista e professor, conhecido pela
sua profunda vida de fé e apostolado
no Opus Dei. Distinguiu-se pela sua
alegria, espírito de serviço e
testemunho cristão na vida
quotidiana. A sua causa de
beatificação está em processo.

[11] Maria Zoê Bellani, Lyra
Espindola, No caminho da santidade.



A vida de Marcelo Câmara, um
promotor de justiça, Cia do eBook,
2020, 69.

[12] Arturo Álvarez Ramírez
(1935-1992), mexicano, foi
engenheiro químico e professor,
reconhecido pela sua dedicação ao
ensino na Universidade de
Guadalajara ao longo de mais de
trinta anos. Distinguiu-se pela sua
amabilidade e disponibilidade para
com todos. O seu processo de
beatificação teve início em 2021 em
Guadalajara. Terminada a fase
diocesana, foi remetido ao Dicastério
para as Causas dos Santos.

[13] Javier Galindo Michel, La vida
plena de Arturo Álvarez Ramírez,
Minos, Cidade do México 2018, 71.

[14] São Josemaria, Caminho, n. 120.

[15] São Josemaria, Notas tirados de
uma reunião familiar (1967),
recolhido em José Luis Illanes



(coord.), Diccionario de San
Josemaría Escrivá de Balaguer, Monte
Carmelo, Burgos 2013, 490.

[16] São Josemaria, Caminho, n. 28.

[17] O casal formado por Tomás
Alvira (1906-1992) e Paquita
Domínguez (1912-1994) foi um
exemplo de vida cristã no
matrimónio e na família. Membros
da Obra, viveram a sua fé com
alegria, simplicidade e espírito de
serviço, procurando transmitir a fé
aos filhos e a quem o rodeava. O seu
processo de beatificação está em
curso.

[18] Hilario Mendo, El secreto de los
Alvira. Un ejemplo de amor
matrimonial, Palabra, Madrid 2023,
29.

[19] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
28/10/2020, n. 22.



[20] Hilario Mendo, El secreto de los
Alvira. Un ejemplo de amor
matrimonial, Palabra, Madrid 2023,
116.

[21] Toni Zweifel (1938-1989),
engenheiro suíço, ficou conhecido
pelo seu trabalho na
FundaçãoLimmat, dedicada a
promover projetos de
desenvolvimento e de educação em
todo o mundo. Distinguiu-se pela sua
profunda vida de fé, espírito de
serviço e confiança em Deus,
também durante a sua doença. Está
em processo a sua causa de
beatificação.

[22] Agustín López Kindler, Toni
Zweifel. Huellas de una historia de
amor, Rialp, Madrid 2016, 140.

[23] cf. ibid., 33.

[24] Ibid., 51.



[25] José Ortega y Gasset, La elección
en amor [Revelación de la cuenca
latente], en Estudios sobre el amor,
Revista de Occidente, 8ª edição,
Madrid 1952, 92-99.

[26] Pedro Ballester (1994-2018) foi
um jovem britânico, conhecido pela
sua fé profunda e alegria na doença.
Era numerário do Opus Dei. Apesar
de ter sido diagnosticado com cancro
aos 17 anos, encarou o seu
sofrimento com fortaleza e confiança
em Deus, inspirando os que o
conheceram. A sua causa de
beatificação está em processo.

[27] Jorge Boronat, Pedro Ballester.
Nunca fui tão feliz!, Paulus, Lisboa.

[28] São Josemaria, Caminho, n. 419.

[29] José Miguel Pero-Sanz, Isidoro
Zorzano, Palabra, Madrid 1996, 203.

[30] Anton Wildgans, em Wenceslao
Vial, Psicología y celibato, em Juan



Luis Caballero (ed), El celibato
cristiano, Palabra, Madrid, 2019, 183.
(N.T.: no original do autor austríaco: 
Was leuchten soll, muss dulden, dass
es brennt)

Gerard Jiménez Clopés e Andrés
Cárdenas Matute

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/para-iluminar-
e-preciso-arder-casamento-e-celibato-

apostolico-ii/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/para-iluminar-e-preciso-arder-casamento-e-celibato-apostolico-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/para-iluminar-e-preciso-arder-casamento-e-celibato-apostolico-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/para-iluminar-e-preciso-arder-casamento-e-celibato-apostolico-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/para-iluminar-e-preciso-arder-casamento-e-celibato-apostolico-ii/

	Para iluminar, é preciso arder: casamento e celibato apostólico (II)
	Viviam sob uma nova lei
	O chamamento à paternidade e maternidade espirituais
	É necessária a limpeza de coração
	Cristo é a verdadeira riqueza
	Ao escolher, prefere os mais frágeis


