
opusdei.org

Para a liberdade

"Paradoxalmente, a liberdade
atinge a sua plenitude quando
escolhe servir", diz-se neste
artigo sobre a liberdade na vida
do cristão, uma liberdade que
amadurece no amor a Deus.

26/09/2013

«Não há nada melhor do que saber
que somos, por Amor, escravos de
Deus. Porque nesse momento
perdemos a situação de escravos
para nos tornarmos, amigos, filhos. E
aqui surge a diferença: enfrentamos
as ocupações honestas do mundo



com a mesma paixão, com o mesmo
empenho que os outros, mas com paz
no íntimo da alma; com alegria e
serenidade, mesmo nas contradições:
pois não depositamos a nossa
confiança naquilo que é passageiro,
mas no que permanece para sempre,
não somos filhos da escrava, mas da
mulher livre» (Gl 4, 31)»[1].

Paradoxalmente, a liberdade atinge a
sua plenitude quando escolhe servir.
Pelo contrário, a pretensão de uma
liberdade absoluta, independente de
Deus e dos outros, sem nada que a
limite, desemboca num eu prostrado
diante do dinheiro, do poder, do
êxito ou de outros ídolos, mais ou
menos brilhantes, mas caducos e sem
valor.

«A liberdade de um ser humano é a
liberdade de um ser limitado e,
portanto, ela própria é limitada. Só a
podemos possuir como liberdade
partilhada, na comunhão das



liberdades: a liberdade só pode
desenvolver-se se vivemos, como
devemos, uns com os outros e uns
para os outros»[2].

Necessitamos dos outros, não só pelo
que deles recebemos, mas também
porque estamos feitos para dar. Não
há crescimento pessoal independente
das necessidades daqueles que nos
rodeiam; o marido realiza-se
servindo a sua mulher e os seus
filhos, e o mesmo ocorre com a
esposa; o advogado exerce a sua
profissão para servir o cliente e o
bem comum dos cidadãos; o doente
põe-se nas mãos do médico e este
tem que se acomodar ao doente...;
«qual é o maior, o que está à mesa,
ou o que serve? Não é o que está
sentado à mesa? Pois Eu estou no
meio de vós como um que serve»[3].

O serviço que Cristo pede aos seus
discípulos não consiste só em dar
algo, mas em dar-se a si próprio, em



pôr a liberdade radicalmente em
jogo. Como escreveu o Papa Bento
XVI na sua primeira carta encíclica:
«A íntima participação pessoal nas
necessidades e sofrimentos do outro
converte-se, assim, num dar-me a
mim mesmo; para que o dom não
humilhe o outro, não somente devo
dar-lhe algo meu, mas a mim mesmo;
hei-de ser parte do dom como
pessoa»[4].

Dar-me a mim mesmo por completo,
entregar-me de todo, é simplesmente
entregar a minha liberdade: entregá-
la por amor. Entregando a liberdade
por amor tornamo-nos mais capazes
de amar e de entrega e, portanto,
mais livres; este é o jogo da doação
pessoal: dar sem perder; mais ainda:
ganhar dando.

Quando a liberdade se deposita
inteiramente em Deus, sem outras
garantias que não seja procurar e
fazer a Sua vontade, o ganho é a



identificação com Cristo e a
liberdade recupera-se a um nível
mais profundo: como íntima
liberdade filial que nenhuma
circunstância nem nenhum poder
podem submeter. «Por Ele renunciei
a todas as coisas e as considero como
esterco, para ganhar a Cristo e ser
encontrado n’Ele»[5].

Procurar Cristo

«A cada homem é confiada a tarefa
de ser artífice da sua própria
vida»[6] Cada um pode fazer da sua
vida uma obra-prima de amor; com
acertos, erros, debilidades: não tem
importância. O importante é não
perder de vista o farol, o sentido,
Aquele em quem o coração se
alegra[7], o único que pode encher a
capacidade de amar, para quem
queremos orientar radicalmente a
liberdade.

As escolhas particulares –
empreender e desenvolver uma



profissão, estabelecer um horário,
adquirir qualquer compromisso,
grande ou pequeno – apontam, em
última análise, para um bem querido
em si mesmo, não em função de
outro. Esse bem que amamos de
maneira absoluta caracteriza-nos
mais do que qualquer outra coisa.

Este fim dá sentido último às
pequenas ações de cada dia, guia o
comportamento concreto, é o critério
que indica, na dúvida, o que convém
ou não convém fazer.

Ou seja, como diz São Tomás
comentando Santo Agostinho, só há
dois bens que podem apresentar-se
ao homem como absolutos e,
portanto, guiar o resto das ações: a
glória de Deus ou a própria estima.
«Como no amor a Deus, o próprio
Deus é o fim último para onde se
ordenam todas as coisas que se
amam retamente, assim no amor da
própria excelência se encontra outro



fim último para onde se ordenam
também todas as coisas; pois o que
procura abundar nas riquezas, na
ciência, em honrarias, ou quaisquer
outros bens, por tudo isso procura a
sua própria excelência»[8].

Só Deus pode dar autêntica unidade
de sentido aos nossos desejos e
afazeres: «fizestes-nos para Ti e o
nosso coração está inquieto
enquanto não descansar em Ti»[9]
Esta frase de Santo Agostinho mostra
a origem e o fim da liberdade criada,
que é ao mesmo tempo dom e tarefa.
Deus deu-nos a liberdade para
atingir a plenitude; e a plenitude é o
resultado de escolher o Amor de
Deus, procurando a Sua vontade nas
grandes decisões e nas pequenas
coisas de cada dia.

Um dos lugares onde o Evangelho
mostra a orientação da existência
como fruto das escolhas pessoais é
no episódio do jovem rico. A



inquietação do coração desse homem
impulsiona-o a procurar o caminho
da autêntica felicidade.

Não querendo conformar-se com
menos, dirige-se a quem tem as
respostas definitivas, a Jesus: Bom
Mestre, que devo fazer para obter
a vida eterna? [10] A resposta do
Senhor não é menos radical do que a
pergunta. Primeiro indica quais são
os caminhos incompatíveis com o
que procura: não cometerás
adultério, não roubarás, não dirás
falso testemunho...[11]

Depois indica-lhe a direção que leva
à paz e à alegria verdadeiras: Se
queres ser perfeito, vende tudo
quanto tens, dá-o aos pobres e
terás um tesouro no céu; depois
vem e segue-Me [12].

Essas palavras relativizam a
importância de tudo o que até então
centrava o interesse do jovem. A sua
liberdade tropeça com uma



alternativa não prevista, uma
chamada a alargar o horizonte da
sua vida.

Não é que vivesse mal; pelo
contrário, tinha um prestígio social e
moral que seguramente
proporcionava satisfação aos seus
pais e educadores. Mas isso parecia-
lhe insuficiente, aspirava a mais..., e,
por isso, se dirigiu ao Mestre. No
entanto, perante o novo panorama
que Jesus lhe abre, cala-se; sabe que
o Bom Mestre tem razão, mais ainda
depois de escutar as misteriosas
palavras que revelam de algum
modo a Sua divindade: Por que me
chamas bom? Ninguém é bom
senão só Deus.

Apesar de tudo, não é
suficientemente livre para se pôr à
disposição do Senhor. A prudência
humana, o temor a perder algo
valioso e, talvez, o desejo de
segurança, levam-no a conformar-se



com o que já tem, com a vã
esperança de que, sem aspirar a
tanto como o que Jesus lhe propõe,
sem arriscar a sua posição, a sua
fama, o seu dinheiro e, finalmente, o
seu próprio eu, talvez possa estar
bem.

Quando se procura fazer o bem com
pouco amor, dificilmente se encontra
o caminho. Com palavras de São João
da Cruz, «quem a Deus procura
querendo continuar com os seus
gostos, procura-O de noite e, de noite,
não o encontrará» [13]; então a razão
complica-se em razões sem razão [14]
e o bem deixa de se fazer ou atrasa-
se.

Se o amor é muito débil, a luta torna-
se torpe, enredada pelo emaranhado
de muitas pequenas ataduras,
indecisa; quando as razões de amor
não são suficientes para fazer o que
Deus quer, procuram-se outras falsas
razões para não o fazer.



O coração do jovem não ficou
satisfeito: Uma resposta a meias não
satisfaz ninguém, nenhum coração
humano se conforma com medianias;
por isso retirou-se triste [15] Voltar
para Cristo

Perseverar no amor não consiste
numa luta tensa por não falhar
nunca. Habitualmente nenhum
veleiro chega ao porto de destino em
linha reta, mas procura aproveitar os
ventos que encontra e corrige
constantemente os desvios que os
instrumentos de navegação detetam.

O importante é saber onde se quer
chegar e permanecer vigilantes. É
necessário voltar a entregar a
liberdade muitas vezes, sobretudo se
verificamos que começámos a servir 
outros senhores [16].

Para não nos perdermos, devemos
examinar a atuação concreta à luz da
vocação; esta é como o farol divino
que orienta a liberdade. É



indispensável por isso estar dispostos
a recomeçar, a reencontrar – nas
novas situações da nossa vida – a luz,
o impulso da primeira conversão. E
esta é a razão pela qual nos temos que
preparar com um exame profundo,
pedindo ajuda ao Senhor, para que
possamos conhecê-l’O melhor e nos
conheçamos melhor a nós próprios.
Não há outro caminho, se temos de
nos converter de novo [17].

A falta de alegria é um desses
indicadores que permitem descobrir
quando a vontade está a perder a
orientação para Deus. Com a luz do
Espírito Santo poderemos ver onde
está posto o coração, para retificar o
que seja necessário.

A parábola do filho pródigo é o guia
autêntico no itinerário para a
conversão. O ponto de partida é o
momento em que o filho se apercebe
da sua indigência material e
sobretudo espiritual – a falta de



alegria – pois toma consciência de ter
abusado da sua liberdade filial.

Começa então a examinar a sua
situação com objetividade. Olha para
dentro de si, in se autem
reversus[18], sem medo a
reconhecer a dura verdade dos
factos. O panorama é de fome,
solidão, tristeza, falta de carinho...
Como cheguei a esta situação?
perguntar-se-ia. Poderia ter atirado a
culpa à má fortuna ou ao período de
carestia que a região atravessava. No
entanto, atreve-se a assumir as suas
decisões anteriores sem se esquivar
da responsabilidade.

Foi ele próprio, livremente, quem
trocou a fidelidade ao seu pai pela
ilusão de uma felicidade irreal. Foi
amadurecendo nele a ideia de que os
bens que lhe cabiam, neste caso a
herança paterna, teriam a
capacidade de saciar as suas ânsias
de bem-estar, de realização pessoal.



A sua vontade tinha-se ido fechando
no seu pequeno tesouro: as suas
ambições, a sua diversão, o seu
tempo, a sua sensualidade, a sua
preguiça.

Foi a viva perceção da sua penúria
que o fez reagir e aperceber-se do
pouco que valia por si só, das cruéis
servidões a que se tinha visto sujeito
sem o seu pai: quantos jornaleiros
lá em casa do meu pai têm pão em
abundância e eu aqui morro de
fome! [19]

A casa do Pai: a Igreja Santa de Deus,
esta porçãozinha da Igreja que é a
Obra... Perdeu o medo a chamar as
coisas pelo seu nome, e o contacto
com a verdade sobre si próprio
encaminha-o para a liberdade: a
verdade vos fará livres [20] Perante
a realidade das coisas toma corpo a
nostalgia do amor do Pai; é a viagem
de regresso a casa.



Deve regressar-se ao lar muitas vezes
na vida porque é o lugar do
reencontro connosco mesmos, onde
redescobrimos o que somos: filhos de
Deus. A casa é também a consciência,
sacrário íntimo da pessoa. E o filho
pródigo, que com tanta determinação
tinha exigido os seus direitos, à vista
da verdade nua e crua sobre si
mesmo, renuncia agora a todo o
direito. Levantar-me-ei, irei ter
com meu pai, e dir-lhe-ei: “pai,
pequei contra o céu e contra ti; já
não sou digno de ser chamado teu
filho; trata-me como a uno dos teus
jornaleiros”. Levantou-se e foi ter
com o pai [21].

No regresso já principia a alegria da
conversão. O arrependimento abriu
a porta à esperança e, na decisão de
regressar, a liberdade recuperou a
sua disposição para o amor. Mas
além disso, o encontro com o pai
supera as melhores expetativas.



O pobre coração humano, humilhado
pelas suas faltas, ver-se-á inundado
pela infinita misericórdia do Amor: 
quando ele ainda estava longe, o
pai viu-o, ficou movido de
compaixão e, correndo, lançou-se-
lhe aos braços e beijou-o [22]

A liberdade amadurece no amor a
Deus; a liberdade filial não se
contabiliza num balanço de acertos e
de erros; os erros convertem-se em
acertos, em ocasiões de amar mais,
quando sabemos retificar e pedir
perdão, com plena confiança na
misericórdia de Deus.

Aprendamos a recomeçar pela mão
do nosso Pai: Terão observado no
vosso exame – a mim acontece-me o
mesmo: desculpem que faça
referências a mim próprio, mas
enquanto falo convosco vou pensando
com Nosso Senhor nas necessidades
da minha alma – que sofrem
repetidamente pequenos reveses, que



às vezes parecem descomunais,
porque revelam uma evidente falta de
amor, de entrega, de espírito de
sacrifício, de delicadeza. Fomentem as
ânsias de reparação, com uma
contrição sincera, mas não percam a
paz. [23].

Não percam a paz: este comovedor
pedido paterno vai unido a uma
chamada à contrição, que é o mais
importante do exame de consciência.
São Josemaria abria a sua alma para
nos dar o alimento da sua
experiência de convívio com Deus.

Agora a sua experiência é a bem-
aventurança, e a sua participação na
paternidade de Deus é mais intensa.
Recorramos à sua intercessão para
alcançar uma contrição serena e
filial; para que nos ensine a fazer um
exame contrito, que não tire a paz
mas que a dê. Cada ato de contrição é
um recomeçar. Que paz dá saber



que, enquanto há vida, não há
fracassos definitivos!

Viver em Cristo

São João descreve no Apocalipse uma
multidão incontável diante do trono
e diante do Cordeiro, vestidos de
branco e com palmas nas mãos [24].
A palma é símbolo da alegria e do
triunfo, da alegria de honrar a Deus e
da vitória dos que Lhe dão glória
para sempre. Poderíamos dizer,
seguindo esta imagem, que a palma
da liberdade está na sua orientação
para Deus até chegar ao triunfo
definitivo da santidade alcançada.

Como conseguiremos tão preciosa
conquista? O Concílio Vaticano II
ensina que «a liberdade do homem,
ferida pelo pecado, não pode
conseguir esta orientação para Deus
com plena eficácia se não for com a
ajuda da graça» [25].



Por isso Deus enviou o seu Filho, que
veio em nossa ajuda para nos fazer
participantes da Sua vitória na Cruz
e para que recebamos o dom do
Espírito Santo. A nossa liberdade foi
liberta no Calvário: «para sermos
livres Cristo libertou-nos. N’Ele
participamos da verdade que nos faz
livres. O Espírito Santo foi-nos dado
e, como ensina o Apóstolo, onde está
o Espírito, aí está a liberdade. Já a
partir de agora nos gloriamos da
liberdade dos filhos de Deus» [26].

Deus tinha prometido ao Seu Povo
um princípio novo de vida, uma lei
escrita no coração que não só
indicasse a direção, mas que desse
também forças para caminhar pela
senda do amor a Deus: dar-vos-ei
um coração novo e porei no vosso
interior um espírito novo.
Arrancarei da vossa carne o
coração de pedra e dar-vos-ei um
coração de carne. Porei o Meu
espírito no vosso interior e farei



com que caminheis de acordo com
os Meus preceitos e guardareis e
cumprireis as Minhas normas [27]

Esta promessa fez-se realidade com o
envio do Espírito Santo, porque o
amor de Deus foi derramado em
nossos corações por meio do
Espírito Santo que nos foi dado
[28]. Só sobre este princípio novo
poderemos construir uma vida
liberta da escravidão do egoísmo,
uma vida de filhos livres. Porque os
que são guiados pelo Espírito de
Deus, esses são filhos de Deus [29]

Que a vontade se apoie sobre a rocha
sobrenatural da filiação divina, e não
sobre a areia das próprias forças.
Então podem vencer-se as próprias
limitações, superando os obstáculos a
partir da humildade, com a força de
Deus.

A vontade, sobrenaturalmente boa,
vive assim endeusada, procurando
fazer em tudo a Vontade de Deus.



Como? Mediante o esquecimento de
si, com a fortaleza de Cristo. 
Portanto – diz São Paulo – de boa
vontade me gloriarei nas minhas
fraquezas, para que habite em
mim a força de Cristo. Por isso,
alegro-me nas minhas fraquezas,
nas afrontas, nas necessidades, nas
perseguições, nas angústias por
Cristo, porque quando sou fraco,
então é que sou forte [30].

O sentido da filiação divina é um
fundamento realista para a
liberdade; ensina a recomeçar a
partir da verdade da própria
pequenez, que é ao mesmo tempo
grandeza de ser filho amadíssimo de
Deus; é fonte de serenidade e de
otimismo para a luta.

O filho de Deus sente-se apoiado pela
omnipotência de um Pai que o ama
com os seus defeitos, ao mesmo
tempo que o ajuda a lutar contra eles
e o impulsiona para a liberdade.



C. Ruiz

------------------------

[1] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
35.

[2] Bento XVI, Homilia, 8-XII-2005.

[3] Lc 22, 27.

[4] Bento XVI, Carta enc. Deus caritas
est, n. 34.

[5] Fl 3, 8.

[6] João Paulo II, Carta aos artistas, 4-
IV-1999, n. 2.

[7] Cfr. Sl 33[32], 21.

[8] São Tomás de Aquino, De Malo, q.
8, a. 2, c.

[9] Santo Agostinho, Confissões 1, 1, 1.

[10] Lc 18, 18.

[11] Lc 18, 20.



[12] Mt 19, 21.

[13] São João da Cruz, Cântico
espiritual, 3, 3.

[14] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 37.

[15] Mt 19, 22.

[16] Cfr. Lc 16, 13.

[17] São Josemaria, Cristo que passa,
n. 58.

[18] Lc 15, 17.

[19] Lc 15, 17.

[20] Jo 8, 32

[21] Lc 15, 18-20.

[22] Lc 15, 20.

[23] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 13.

[24] Cfr. Ap 7, 9-10.



[25] Concílio Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 17.

[26] Catecismo da Igreja Católica, n.
1741; Gl 5, 1; cfr. Jo 8, 32; cfr. 2 Cor 3,
17; cfr. Rm 8, 21.

[27] Ez 36, 26-27.

[28] Rm 5, 5.

[29] Rm 8, 14.

[30] 2 Cor 12, 9-10.

C. Ruiz

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/para-a-
liberdade/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/para-a-liberdade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/para-a-liberdade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/para-a-liberdade/

	Para a liberdade

