
opusdei.org

Papa pede aos
cristãos oração pela
paz e jejum para
dissipar os “ventos
de guerra”

O Papa Francisco abriu a
segunda parte do Sínodo da
Sinodalidade com a Missa dos
Santos Anjos da Guarda. Falou
sobre a Igreja como lugar de
acolhida e escuta e convidou os
cristãos a jejuar e rezar no dia 7
de outubro para pedir pela paz
no mundo.



05/10/2024

Celebramos hoje a memória litúrgica
dos Santos Anjos da Guarda e
reabrimos a Sessão Plenária do
Sínodo dos Bispos. E, ao escutar o
que nos sugere a Palavra de Deus,
poderíamos tomar como ponto de
partida para a nossa reflexão três
imagens: a voz, o refúgio e a criança.

Primeiro, a voz. No caminho para a
Terra Prometida, Deus aconselha o
povo a escutar a “voz do anjo” que
Ele enviou (cf. Ex 23, 20-22). É uma
imagem que nos toca de perto,
porque o Sínodo é também um
caminho, durante o qual o Senhor
coloca nas nossas mãos a história, os
sonhos e as esperanças de um grande
Povo: de irmãs e irmãos nossos
espalhados pelo mundo, animados
pela mesma fé, movidos pelo mesmo
desejo de santidade, no sentido de



procurarmos compreender, com eles
e para eles, qual a estrada a seguir
para chegar onde Ele nos quer levar.
Mas como podemos nós escutar a
“voz do anjo”?

Um modo possível é certamente o de
nos aproximarmos com respeito e
atenção, na oração e à luz da Palavra
de Deus, a todos os contributos
recolhidos ao longo destes três anos
de trabalho, partilha, confronto de
ideias e paciente esforço de
purificação da mente e do coração.
Trata-se, com a ajuda do Espírito
Santo, de escutar e compreender as
vozes, ou seja, as ideias, as
expectativas, as propostas, para
discernir juntos a voz de Deus que
fala à Igreja (cf. Renato Corti, Quale
prete?, Escritos inéditos). Como
repetidamente recordamos, esta não
é uma assembleia parlamentar, mas
um lugar de escuta em comunhão,
onde, como diz São Gregório Magno,
aquilo que alguém tem em si



parcialmente, possui-o
completamente um outro, e embora
alguns tenham dons particulares,
tudo pertence aos irmãos na
“caridade do Espírito” (cf. Homilias
sobre os Evangelhos, XXXIV).

Para que isso aconteça, há uma
condição: libertarmo-nos de tudo o
que, em nós e entre nós, pode
impedir à “caridade do Espírito”
criar harmonia na diversidade. Todo
aquele que, com arrogância,
presume e pretende a exclusividade
na escuta da voz do Senhor, não
consegue ouvi-la (cf. Mc 9, 38-39).
Cada palavra deve ser acolhida com
gratidão e simplicidade, para se
tornar eco do que Deus deu em
benefício dos irmãos (cf. Mt 10, 7-8).
Muito concretamente, tenhamos o
cuidado de não transformar os
nossos contributos em teimosias a
defender ou agendas a impor, mas
ofereçamo-los como dons a partilhar,
dispostos também a sacrificar o que é



particular, se isso servir para juntos
fazermos nascer algo novo, segundo
o projeto de Deus. Caso contrário,
acabaremos por nos fechar num
diálogo de surdos, onde cada um
tenta “puxar água ao seu moinho”
sem ouvir os outros e, sobretudo,
sem ouvir a voz do Senhor.

Não somos nós que temos a solução
para os problemas a enfrentar, mas
Ele (cf. Jo 14, 6), e recordemos que no
deserto não se brinca: se alguém,
presumindo-se autossuficiente, não
presta atenção ao guia, pode morrer
de fome e de sede, arrastando
também consigo os outros. Portanto,
escutemos a voz de Deus e do seu
anjo, se realmente quisermos
prosseguir em segurança o nosso
caminho para além dos limites e das
dificuldades (cf. Sl 23, 4).

E isto leva-nos à segunda imagem: o 
refúgio. O símbolo é o das asas
protetoras: “debaixo das suas asas



encontrarás refúgio” (Sl 91, 4). As
asas são instrumentos poderosos,
com os seus movimentos vigorosos
podem levantar um corpo do chão.
Mas, mesmo sendo tão fortes, podem
também abaixar-se e recolher-se,
tornando-se um escudo e um ninho
acolhedor para os filhos pequenos,
necessitados de calor e proteção.

Isto simboliza o que Deus faz por
nós, mas é também um modelo a
imitar, especialmente neste tempo de
assembleia. Entre nós, queridos
irmãos e irmãs, há muitas pessoas
fortes, bem preparadas, capazes de
se elevarem às alturas com os
movimentos vigorosos de reflexões e
intuições brilhantes. Tudo isto é uma
riqueza, que nos estimula,
impulsiona e por vezes obriga a
pensar mais abertamente e a
avançar com decisão, mas também
nos ajuda a permanecer firmes na fé
mesmo perante desafios e
dificuldades. Com coração aberto,



com coração em diálogo. Um coração
fechado nas suas próprias convicções
não pertence ao Espírito do Senhor,
não é do Senhor. A abertura é um
dom que, em tempo oportuno, deve
ser unido com a capacidade de
descontrair os músculos e de
inclinar-se, de modo a que cada um
se possa oferecer aos outros como
um abraço acolhedor e um lugar de
abrigo, para ser, como dizia São
Paulo VI, “uma casa [...] de irmãos,
uma oficina de intensa atividade, um
cenáculo de ardente
espiritualidade” (Discurso ao
Conselho da Presidência da C.E.I., 9
de maio de 1974).

Aqui, cada um se sentirá tanto mais
livre de se exprimir espontânea e
abertamente, quanto mais sentir à
sua volta a presença de amigos que o
amam, respeitam, apreciam e
desejam ouvir o que tem para dizer.

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt.html


E isto, para nós, não é apenas uma
técnica para “facilitar” o diálogo (é
verdade que no Sínodo há
“facilitadores”, mas estão para nos
ajudarem a prosseguir melhor…) ou
uma dinâmica de comunicação de
grupo: efetivamente, abraçar,
proteger e cuidar faz parte da
própria natureza da Igreja. Abraçar,
proteger e cuidar. A Igreja, por
vocação, é um lugar hospitaleiro de
encontro, onde “a caridade colegial
exige uma harmonia perfeita, da
qual resulta a sua força moral, a sua
beleza espiritual e a sua
exemplaridade” (ibid.). “Harmonia” é
uma palavra muito importante. Não
se trata de maioria ou de minoria.
Isto pode ser um primeiro passo, mas
o que importa, o que é fundamental é
a harmonia, a harmonia que só o
Espírito Santo pode fazer. Ele é o
mestre da harmonia, que com tantas
diferenças, com tantas vozes
diferentes, é capaz de criar uma só
voz. Pensemos como, na manhã de



Pentecostes, o Espírito criou
harmonia nas diferenças. A Igreja
tem necessidade de “lugares de paz e
abertura”, a serem criados
principalmente nos corações, onde
cada um se sinta acolhido como uma
criança nos braços da mãe (cf. Is 49,
15; 66, 13) e como um menino
levantado até ao rosto do seu pai (cf. 
Os 11, 4; Sl 103, 13).

E assim chegamos à terceira imagem:
a criança. É o próprio Jesus, no
Evangelho, que a “coloca no meio”,
que a mostra aos discípulos,
convidando-os a converter-se e a
tornar-se pequenos como ela.
Tinham-lhe perguntado quem era o
maior no reino dos céus e ele
responde encorajando-os a
tornarem-se pequenos como uma
criança. E acrescenta que quem
acolher uma criança no seu nome, O
acolhe a Ele mesmo (cf. Mt 18, 1-5).



E para nós este paradoxo é
fundamental. O Sínodo, dada a sua
importância, de certo modo pede-nos
para sermos “grandes” – na mente,
no coração, nas visões –, porque os
temas a tratar são “grandes” e
delicados, e os cenários em que se
inserem são amplos, universais. Mas,
precisamente por isso, não podemos
deixar de olhar para a criança que
Jesus continua a colocar no centro
dos nossos encontros e das nossas
mesas de trabalho, para nos recordar
que a única maneira de estar “à
altura” da tarefa que nos foi confiada
é abaixando-nos, fazendo-nos
pequenos e acolhendo-nos uns aos
outros como tal, com humildade. Na
Igreja, o mais alto é aquele que mais
se abaixa.

Recordemos que é precisamente
fazendo-se pequeno que Deus
“demonstra o que é a verdadeira
grandeza, aliás, o que quer dizer ser
Deus” (Bento XVI, Homilia na festa do

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090111_battesimo.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090111_battesimo.html


Batismo do Senhor, 11 de janeiro de
2009). Não é por acaso que Jesus diz
que os anjos das crianças “veem
constantemente a face de meu Pai
que está no Céu” (Mt 18, 10): elas são
como que um “telescópio” do amor
do Pai.

Irmãos e irmãs, retomemos este
caminho eclesial com o olhar voltado
para o mundo, porque a comunidade
cristã está sempre a serviço da
humanidade, para anunciar a todos a
alegria do Evangelho. É necessário
fazer isso, sobretudo nesta hora
dramática da nossa história,
enquanto os ventos da guerra e os
fogos da violência continuam a
devastar povos e nações inteiras.

No próximo domingo, para invocar
por intercessão de Maria Santíssima
o dom da paz, irei à Basílica de Santa
Maria Maior, onde rezarei o santo
Rosário e dirigirei a Nossa Senhora
uma sentida súplica; peço também a

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090111_battesimo.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090111_battesimo.html


vocês, membros do Sínodo, que se
possível se unam a mim nessa
ocasião.

E, no dia seguinte, 7 de outubro, peço
a todos que vivam um dia de oração
e jejum pela paz no mundo.

Caminhemos juntos, escutemos o
Senhor e deixemo-nos guiar pela
brisa do Espírito.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/papa-pede-aos-
cristaos-oracao-pela-paz-e-jejum-para-

dissipar-os-ventos-de-guerra/
(16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/papa-pede-aos-cristaos-oracao-pela-paz-e-jejum-para-dissipar-os-ventos-de-guerra/
https://opusdei.org/pt-pt/article/papa-pede-aos-cristaos-oracao-pela-paz-e-jejum-para-dissipar-os-ventos-de-guerra/
https://opusdei.org/pt-pt/article/papa-pede-aos-cristaos-oracao-pela-paz-e-jejum-para-dissipar-os-ventos-de-guerra/
https://opusdei.org/pt-pt/article/papa-pede-aos-cristaos-oracao-pela-paz-e-jejum-para-dissipar-os-ventos-de-guerra/

	Papa pede aos cristãos oração pela paz e jejum para dissipar os “ventos de guerra”

