
opusdei.org

O Papa, em Sarajevo:
"Construí a paz"

O Santo Padre completou a sua
visita a Sarajevo. O tema
principal dos seus discursos foi
a paz. Animou os jovens a fazer
bom uso dos meios de
comunicação. Publicam-se as
suas intervenções.

07/06/2015

Homilia na Santa Missa. Estádio
Koševo

Amados irmãos e irmãs!



Nas leituras bíblicas que ouvimos,
ressoou várias vezes a palavra «paz».
Palavra profética por excelência! Paz
é o sonho de Deus, é o projecto de
Deus para a humanidade, para a
história, com toda a criação. E é um
projecto que encontra sempre
oposição por parte do homem e por
parte do maligno. Também no nosso
tempo, a aspiração pela paz e o
compromisso de a construir colidem
com o facto dos numerosos conflitos
armados existentes no mundo. É
uma espécie de terceira guerra
mundial travada «aos pedaços»; e, no
contexto da comunicação global,
sente-se um clima de guerra.

Há quem queira deliberadamente
criar e fomentar este clima, de modo
particular aqueles que procuram o
conflito entre culturas e civilizações
diferentes e também quantos, para
vender armas, especulam sobre as
guerras. Mas a guerra significa
crianças, mulheres e idosos nos



campos de refugiados; significa
deslocamentos forçados; significa
casas, estradas, fábricas destruídas;
significa sobretudo tantas vidas
destroçadas. Bem o sabeis vós, que
experimentastes isto mesmo
precisamente aqui: quanto
sofrimento, quanta destruição,
quanta tribulação! Hoje, amados
irmãos e irmãs, desta cidade ergue-se
mais uma vez o grito do povo de
Deus e de todos os homens e
mulheres de boa vontade: Nunca
mais a guerra!

Dentro deste clima de guerra
salienta-se, como um raio de sol que
atravessa as nuvens, a palavra de
Jesus no Evangelho: «Felizes os
pacificadores» (Mt 5, 9). Trata-se dum
apelo sempre actual, que vale para
cada geração. Jesus não diz «Felizes
os pregadores de paz»: todos são
capazes de a proclamar, até de
maneira hipócrita ou mesmo
enganadora. Não. Ele diz: «Felizes os 



pacificadores», isto é, aqueles que a 
fazem. Fazer a paz é um trabalho
artesanal: requer paixão, paciência,
experiência, tenacidade. Felizes são
aqueles que semeiam paz com as
suas acções diárias, com atitudes e
gestos de serviço, de fraternidade, de
diálogo, de misericórdia... Estes sim,
«serão chamados filhos de Deus»,
porque Deus semeia paz, sempre, por
todo o lado; na plenitude dos tempos,
semeou no mundo o seu Filho, para
que tivéssemos a paz! Fazer a paz é
um trabalho que se deve realizar
todos os dias, passo a passo, sem
nunca nos cansarmos.

E como se faz, como se constrói a
paz? Recordou-no-lo, de forma
essencial, o profeta Isaías: «A paz
será obra da justiça» (32, 17). A frase
«opus iustitiae pax» – segundo a
versão da «Vulgata» – tornou-se um
lema célebre, profeticamente
adoptado pelo próprio Papa Pio XII.
A paz é obra da justiça. Também aqui

https://w2.vatican.va/content/pius-xii/pt.html


falamos, não duma justiça
declamada, teorizada, planificada,
mas da justiça praticada, vivida. E o
Novo Testamento ensina-nos que o
pleno cumprimento da justiça é amar
o próximo como a nós mesmos (cf. 
Mt 22, 39; Rom 13, 9). Quando,
ajudados pela graça de Deus,
seguimos este mandamento, como
mudam as coisas! Porque mudamos
nós! Aquela pessoa, aquele povo que
eu via como inimigo, na realidade
tem o meu próprio rosto, o meu
próprio coração, a minha própria
alma. Temos o mesmo Pai nos Céus.
Então a verdadeira justiça é fazer
àquela pessoa, àquele povo, o mesmo
que eu queria que fosse feito a mim,
ao meu povo (cf. Mt 7, 12).

São Paulo, na segunda Leitura,
indicou-nos as atitudes necessárias
para fazer a paz: «Revesti-vos de
sentimentos de misericórdia, de
bondade, de humildade, de
mansidão, de paciência, suportando-



vos uns aos outros e perdoando-vos
mutuamente, se alguém tiver razão
de queixa contra outro. Tal como o
Senhor vos perdoou, fazei-o vós
também» (Col 3, 12-13).

Eis aqui as atitudes para ser
«artesãos» de paz no dia a dia, onde
quer que vivamos. Não nos iludamos,
porém, de que isto dependa só de
nós; cairíamos num moralismo
ilusório. A paz é dom de Deus, não em
sentido mágico, mas porque Ele, com
o seu Espírito, pode imprimir estas
atitudes nos nossos corações e na
nossa carne, e fazer de nós
verdadeiros instrumentos da sua
paz. E, lendo em profundidade, o
Apóstolo diz que a paz é dom de
Deus, porque é fruto da sua
reconciliação connosco. Somente se o
homem se deixar reconciliar com
Deus, é que pode tornar-se um
obreiro de paz.



Amados irmãos e irmãs, hoje
peçamos juntos ao Senhor, por
intercessão da Virgem Maria, a graça
de ter um coração simples, a graça da
paciência, a graça de lutar e
trabalhar pela justiça, de ser
misericordiosos, de trabalhar pela
paz, de semear a paz e não guerra e
discórdia. Este é o caminho que
torna felizes, que torna bem-
aventurados.

***

Encontro com sacerdotes,
religiosas e religiosos e
seminaristas. Catedral.

Eu tinha preparado um discurso para
vós, mas depois de ouvir os
testemunhos deste Sacerdote, deste
Religioso, desta Religiosa, sinto
necessidade de vos falar
espontaneamente.

Eles contaram-nos vida, contaram-
nos experiências, contaram-nos



muitas coisas feias e belas. Entrego o
discurso – que é belo – ao Cardeal
Arcebispo.

Os testemunhos falavam por si. E
esta é a memória do vosso povo! Um
povo que esquece a sua memória não
tem futuro. Esta é a memória dos
vossos pais e mães na fé: aqui
falaram apenas três pessoas, mas por
detrás delas existem muitos e muitas
que sofreram as mesmas coisas.

Queridas irmãs, queridos irmãos,
não tendes direito de esquecer a
vossa história. Não para vos
vingardes, mas para fazerdes a paz.
Não para olhar [estes testemunhos]
como uma coisa estranha, mas para
amar como eles amaram. No vosso
sangue, na vossa vocação, há a
vocação, há o sangue destes três
mártires. E há o sangue e há a
vocação de tantas religiosas, tantos
padres, tantos seminaristas. O autor
da Carta aos Hebreus diz-nos: «Por



favor, não esqueçais os vossos
antepassados, aqueles que vos
transmitiram a fé. Estes [aponta para
as testemunhas] transmitiram-vos a
fé; estes transmitiram-vos como se
vive a fé. O próprio Paulo diz-nos:
«Não vos esqueçais de Jesus Cristo», o
primeiro Mártir. E estes seguiram os
passos de Jesus.

Guardar a memória, para fazer paz.
Algumas palavras ficaram-me no
coração. Uma, repetida: «Perdoo».
Um homem, uma mulher que se
consagra ao serviço do Senhor e não
sabe perdoar, não serve. Perdoar a
um amigo, com o qual tinhas litigado,
e te disse um palavrão, ou a uma
religiosa que tem ciúmes de ti, não é
muito difícil. Mas perdoar a quem te
bate, a quem te tortura, a quem te
espezinha, a quem ameaça matar-te
com a carabina, isto é difícil. E eles
fizeram-no, e eles pregam para que
se faça!



Outra palavra que me ficou é a dos
120 dias no campo de concentração.
Quantas vezes o espírito do mundo
nos faz esquecer estes nossos
antepassados, os sofrimentos dos
nossos antepassados! Esta contagem
não foi feita por dias, mas por
minutos, porque cada minuto, cada
hora é uma tortura. Viver todos
amontoados, sujos, sem comida, nem
água, esteja calor ou frio, e isto por
tanto tempo! E nós, que nos
queixamos quando temos um dente
que nos dói, ou que queremos ter a
televisão no nosso quarto com tantas
comodidades, e que criticamos a
superiora ou o superior quando a
refeição é menos boa... Não
esqueçais, por favor, os testemunhos
dos vossos antepassados. Pensai
quanto sofreram estas pessoas;
pensai naqueles seis litros de sangue
que recebeu o padre – o primeiro
que falou – para sobreviver. E levai
uma vida digna da Cruz de Jesus
Cristo.



Irmãs, sacerdotes, bispos,
seminaristas mundanos são uma
caricatura, não servem. Não têm a
memória dos mártires. Perderam a
memória de Jesus Cristo crucificado,
a nossa única glória.

Outra coisa que me vem à mente é
aquele miliciano que deu a pêra à
irmã; e aquela mulher muçulmana,
que agora vive na América, mas
então trouxe-lhes de comer... Todos
somos irmãos. Mesmo aquele
homem cruel pensou... (não sei que
coisa pensou!), mas sentiu o Espírito
Santo no seu coração e talvez tenha
pensado na sua mãe e disse: «Toma
esta pêra e não digas nada». E aquela
mulher muçulmana passava por
cima das diferenças religiosas:
amava. Acreditava em Deus e fazia o
bem.

Procurai o bem de todos. Todos têm a
possibilidade, a semente do bem.
Todos somos filhos de Deus.



Felizes de vós que tendes tão perto
estas testemunhas! Não as esqueçais,
por favor. Que a vossa vida cresça
com esta memória. Penso naquele
sacerdote a quem morreu o pai
quando ele ainda era criança, depois
morreu-lhe a mãe, em seguida a
irmã… e ficou sozinho. Mas ele era
fruto de um amor, dum amor
matrimonial. Pensai naquela irmã
mártir: também ela era filha duma
família. E pensai também no
franciscano, com duas irmãs
franciscanas; e vem-me à mente
aquilo que disse o Cardeal Arcebispo:
Que sucede ao jardim da vida, isto é,
à família? Sucede uma coisa ruim:
não floresce. Rezai pelas famílias,
para que floresçam em muitos filhos
e haja também tantas vocações.

E, finalmente, quereria dizer-vos que
esta foi uma história de crueldade.
Também hoje, nesta guerra mundial,
vemos muitas, muitas, muitas
crueldades. Fazei sempre o oposto da



crueldade: tende atitudes de ternura,
de fraternidade, de perdão. E levai a
Cruz de Jesus Cristo. É assim que a
Igreja, a santa Mãe Igreja, vos quer:
pequenos, pequenos mártires, tendo
diante dos olhos estes pequenos
mártires, pequenas testemunhas da
Cruz de Jesus.

Que o Senhor vos abençoe! E, por
favor, rezai por mim. Obrigado!

***

Discurso preparado pelo Santo
Padre

Queridos irmãos e irmãs!

A todos vós dirijo a minha saudação
afectuosa e estendo-a aos vossos
irmãos e irmãs doentes e idosos que
não puderam vir aqui, mas estão
connosco espiritualmente. Agradeço
ao Cardeal Puljić as suas palavras,
bem como à Irmã Ljubica, ao Padre
Zvonimir e a Frei Jozo os seus



testemunhos. Obrigado a todos pelo
serviço que prestais ao Evangelho e à
Igreja. Vim à vossa terra como
peregrino de paz e diálogo, para
confirmar e encorajar os irmãos na
fé, e de modo particular vós que sois
chamados a trabalhar «a tempo
inteiro» na vinha do Senhor. Ele diz-
nos: «Eu estarei sempre convosco até
ao fim dos tempos» (Mt 28, 20). Esta é
a certeza que infunde consolação e
esperança, especialmente nos
momentos de maior dificuldade para
o ministério. Penso nos sofrimentos e
provações, passados e presentes, das
vossas comunidades cristãs. Apesar
de viver neste ambiente, não vos
rendestes, mas resististes esforçando-
vos por enfrentar as dificuldades
pessoais, sociais e pastorais com
incansável espírito de serviço. Que o
Senhor vos recompense!

Imagino que esta situação da Igreja
Católica numericamente minoritária
na vossa terra bem como os



insucessos do ministério vos façam
sentir, às vezes, como os discípulos
de Jesus naquela ocasião em que,
embora trabalhando toda a noite,
nada tinham pescado (cf. Lc 5, 5).
Mas é precisamente em tais
momentos, se nos entregarmos ao
Senhor, que experimentamos o
poder da sua Palavra, a força do seu
Espírito, que renova em nós a
confiança e a esperança. A
fecundidade do nosso serviço
depende sobretudo da fé: a fé no
amor de Cristo, do qual nada poderá
jamais separar-nos, como afirma o
apóstolo Paulo (cf. Rom 8, 35-39), que,
de provações, era bom entendedor! E
também a fraternidade nos sustenta
e anima; a fraternidade entre
sacerdotes, entre religiosos, entre
leigos consagrados, entre
seminaristas; a fraternidade entre
todos nós, que o Senhor chamou a
deixar tudo para O seguir, dá-nos
alegria e consolação, e torna o nosso



trabalho mais eficaz. Nós somos
testemunhas de fraternidade!

«Tomai cuidado convosco e com todo
o rebanho» (Act 20, 28). Esta
exortação de São Paulo – referida nos
Actos dos Apóstolos – recorda-nos
que, se quisermos ajudar os outros a
tornarem-se santos, não nos devemos
descuidar de nós mesmos, isto é, da
nossa santificação. E, vice-versa, a
dedicação ao povo fiel de Deus, a
partilha da sua vida e sobretudo a
proximidade aos pobres e humildes,
faz-nos crescer na nossa
configuração com Cristo. O cuidado
com o próprio caminho pessoal e a
caridade pastoral para com as
pessoas andam sempre de mãos
dadas e enriquecem-se mutuamente.
Nunca se devem separar.

Para um sacerdote e para uma
pessoa consagrada, hoje, aqui na
Bósnia-Herzegovina, que significa
servir o rebanho de Deus? Penso que



significa implementar a pastoral da
esperança, guardando não só as
ovelhas que estão no aprisco, mas
também movendo-se, saindo à
procura de quantos esperam a Boa
Nova e não sabem como encontrar
ou reencontrar, sozinhos, o caminho
que leva a Jesus. Encontrar as
pessoas nos lugares onde vivem,
incluindo aquela porção de rebanho
que está fora do aprisco, vivendo
afastados, às vezes ainda sem
conhecer Jesus Cristo. Cuidar da
formação dos católicos na fé e na
vida cristã. Encorajar os fiéis leigos a
serem protagonistas da missão
evangelizadora da Igreja. Por isso,
exorto-vos a fazer crescer
comunidades católicas abertas e «em
saída», capazes de recepção e de
encontro e corajosas no testemunho
evangélico.

O padre, o consagrado é chamado a
viver os anseios e as esperanças do
seu povo; a trabalhar nos âmbitos



concretos do seu tempo, muitas vezes
caracterizados por tensões,
discórdias, desconfianças,
insegurança e pobreza. Perante as
situações mais dolorosas, peçamos a
Deus um coração que saiba comover-
se, a capacidade de empatia; não há
melhor testemunho do que a
solidariedade com as necessidades
materiais e espirituais das pessoas.
Nós, bispos, sacerdotes e religiosos,
temos a tarefa de fazer sentir às
pessoas a proximidade de Deus, a sua
mão que conforta e cura; aproximar-
se das feridas e lágrimas do nosso
povo; não nos cansarmos de abrir o
coração e estender a mão a quantos
nos pedem ajuda e àqueles que,
talvez por pudor, não a pedem, mas
têm grande necessidade. A propósito,
desejo exprimir o meu apreço às
irmãs religiosas por tudo o que
fazem generosamente e sobretudo
pela sua presença fiel e carinhosa.



Queridos sacerdotes, religiosos e
religiosas, encorajo-vos a perseverar
com alegria no vosso serviço
pastoral, cuja fecundidade provém
da fé e da graça, mas também do
testemunho duma vida humilde e
desapegada dos interesses do
mundo. Não caiais, por favor, na
tentação de vos tornardes uma
espécie de elite fechada em si
mesma. O generoso e límpido
testemunho sacerdotal e religioso
constitui um exemplo e um incentivo
para os seminaristas e quantos o
Senhor chama para O servir.
Permanecendo ao lado dos jovens,
convidando-os a compartilhar
algumas experiências de serviço e de
oração, ajudai-los a descobrir o amor
de Cristo e abrir-se à chamada do
Senhor. Possam os fiéis leigos ver,
em vós, aquele amor fiel e generoso
que Cristo deixou como testamento
aos seus discípulos.



E uma palavra especial para vós,
queridos seminaristas. Dentre tantos
testemunhos estupendos de
consagrados da vossa terra,
recordamos o servo de Deus Petar
Barbarić. Ele une a Herzegovina,
onde nasceu, e a Bósnia, onde fez a
sua Profissão, unindo também todo o
clero quer diocesano quer religioso.
Este jovem candidato ao sacerdócio,
com a sua vida cheia de virtudes, seja
de forte exemplo para todos.

A Virgem Maria está sempre ao nosso
lado, como mãe carinhosa. É a
primeira discípula do Senhor e
exemplo de vida dedicada a Ele e aos
irmãos. Quando nos encontramos
numa dificuldade ou deparamos com
uma situação que nos faz sentir toda
a nossa impotência, voltemo-nos
para Maria com confiança de filhos.
E Ela sempre nos diz, como nas
bodas de Caná: «Fazei o que Ele vos
disser» (Jo 2, 5); ensina-nos a escutar
Jesus e seguir a sua Palavra, mas com



fé! Este é o seu segredo que, como
mãe, nos quer transmitir: a fé, aquela
fé de tal maneira genuína que basta
uma migalha para mover
montanhas!

Com este abandono confiante,
podemos servir o Senhor com alegria
e ser, por toda a parte, semeadores
de esperança. Asseguro que vos
recordo na minha oração e, de
coração, abençoo a todos vós e vossas
comunidades. Por favor, não vos
esqueçais de rezar por mim.

***

Encontro com os jovens. Centro
diocesano juvenil “Juan Paulo II"

Estes vossos quatro companheiros
vão fazer perguntas. Eu entregarei o
discurso preparado a D. Semren, que
vo-lo dará mais tarde. E agora
respondo às vossas perguntas.



PERGUNTA: [tendo ouvido dizer que
o Papa não vê televisão há 20 anos,
um jovem pergunta a razão de ser
desta escolha]

PAPA:

A minha resposta é assim: não posso
responder, sem ver a pessoa...

É verdade! Uma noite, a meados dos
anos 90, senti que [a televisão] não
me fazia bem, alienava-me,
condicionava-me... e decidi deixar de
a ver.

Quando queria ver um filme bom, ia
ao centro televisivo do arcebispado e
via-o lá. Mas só aquele filme... A
televisão, ao contrário, alienava-me e
impelia-me para fora de mim; não
me ajudava. Sem dúvida, sou da
Idade da Pedra, sou antigo!

Compreendo que o tempo mudou!
Agora vivemos no tempo da imagem.
E isto é muito importante. Mas, no



tempo da imagem, deve-se fazer
como no tempo dos livros: escolher
as coisas que me fazem bem! Daqui
seguem-se duas coisas. Primeira: a
responsabilidade que têm os centros
televisivos de produzir programas
que façam bem, que promovam os
valores, que construam a sociedade,
que nos façam crescer, e não nos
degradem; e ainda, produzam
programas capazes de nos ajudar
para que os valores, os verdadeiros
valores, se tornem mais fortes e nos
preparem para a vida. Esta é a
responsabilidade dos centros
televisivos. Segunda coisa: saber
escolher os programas, e esta é uma
responsabilidade nossa. Se vejo que
um programa não me faz bem,
destrói-me os valores, torna-me
vulgar, resvalando mesmo na
obscenidade, devo mudar de canal.
Como se fazia na minha Idade da
Pedra: quando um livro era bom, tu
lia-lo; quando um livro te fazia mal,
jogava-lo fora. Mas há ainda um



terceiro ponto: a fantasia nociva,
aquela fantasia que mata a alma. Se
tu, que és jovem, vives preso ao
computador e te tornas escravo do
computador, perdes a liberdade! E,
se procuras no computador
programas porcos, perdes a
dignidade!

Ver a televisão, usar o computador,
mas para as coisas belas, as coisas
grandes, as coisas que nos fazem
crescer. Isto é bom! Obrigado!

PERGUNTA:

Querido Santo Padre, vivo aqui, neste
Centro São João Paulo II, e queria
perguntar-lhe se conseguiu também
sentir a alegria e o amor que todos
estes jovens da Bósnia-Herzegovina
têm pela sua pessoa.

PAPA:

Para dizer a verdade, quando
encontro os jovens sinto a alegria e o



amor que têm... não só por mim, mas
também pelos ideais, pela vida.
Querem crescer! Mas, em vós, há
uma coisa singular: sois – creio eu – a
primeira geração depois da guerra.
Sois flores duma primavera, como
disse D. Semren; flores duma
primavera que querem seguir para
diante, não voltar à destruição, às
coisas que nos fazem inimigos uns
dos outros. Eu encontro em vós este
desejo e este entusiasmo. E isto é
novo para mim. Vejo que vós não
quereis a; não quereis ser inimigos
uns dos outros. Quereis caminhar
juntos, como disse Nadežda. E isto é
estupendo! Vejo nesta geração,
também em vós, em vós todos –
tenho a certeza; olhai dentro de vós
–, vejo que tendes a mesma
experiência de Darko. Não são «eles e
eu», somos «nós». Queremos
constituir um «nós», para não
destruir a pátria, para não destruir o
país. Podes ser muçulmano, podes
ser judeu, podes ser ortodoxo, podes



ser católico... mas somos «nós». Isto é
fazer a paz! Isto é próprio da vossa
geração, e é a vossa alegria!

Tendes uma vocação grande; uma
vocação grande: nunca construir
muros, só pontes. E esta é a alegria
que encontro em vós. Obrigado!

PERGUNTA:

Também eu estou aqui como
voluntária neste Centro, Santo Padre.
Que nos pode dizer, qual é a sua
mensagem de paz para todos nós
jovens?

PAPA:

Nesta resposta, repito um pouco das
coisas que disse antes. Todos falam
da paz: alguns poderosos da terra
falam e dizem coisas lindas sobre a
paz, mas por detrás vendem as
armas! De vós, eu espero
honestidade; honestidade naquilo
que pensais, no que sentis e no que



fazeis: as três coisas juntas. O
contrário chama-se hipocrisia! Anos
atrás, vi um filme sobre esta cidade;
não me lembro do nome, mas, na
versão alemã (aquela que eu vi), era
«Die Brücke» («A ponte»). Não sei
como se chama na vossa língua... E lá
vi como a ponte sempre une. Quando
não se usa a ponte para um ir ter
com o outro, mas é proibido
atravessá-la, torna-se a ruína duma
cidade, a ruína duma existência. Por
isso, de vós, desta primeira geração
do pós-guerra, espero honestidade e
não hipocrisia. União, fazer pontes,
mas deixar que se possa atravessar
dum lado para o outro. Esta é a
fraternidade.

PALAVRAS DEPOIS DA TROCA DE
PRESENTES

Vós, as flores da primavera do pós-
guerra, fazei a paz; trabalhai pela
paz. Todos juntos. Todos juntos! Que
este seja um país de paz!



«Mir Vama! (A paz esteja convosco!)»
Lembrai-vos bem disto!

Que o Senhor vos abençoe. Eu de
coração vos abençoo e peço ao
Senhor que vos abençoe a todos. E,
por favor, rezai por mim!

SAUDAÇÃO FINAL DO PAPA:

Boa noite a todos! «Mir Vama!»: esta
é a tarefa que vos deixo. Fazer a paz,
todos juntos!

Estas pombas são um sinal de paz, a
paz que nos trará alegria. E a paz faz-
se entre todos, entre todos:
muçulmanos, judeus, ortodoxos,
católicos e outras religiões. Todos
somos irmãos! Todos adoramos um
Único Deus!

Nunca, nunca mais haja separação
entre nós! Fraternidade e união.



Agora despeço-me, pedindo-vos, por
favor, que rezeis por mim. Que o
Senhor vos abençoe!

«Mir Vama!»

***

Discurso preparado pelo Santo
Padre

Queridos jovens!

Desejei intensamente este encontro
convosco, jovens da Bósnia-
Herzegovina e dos países vizinhos. A
cada um dirijo a minha afectuosa
saudação. Estando aqui neste
«Centro» dedicado a São João Paulo
II, não posso esquecer tudo o que ele
fez pelos jovens, encontrando-os e
encorajando-os em todas as partes do
mundo. À sua intercessão confio
cada um de vós, bem como todas as
iniciativas que a Igreja Católica
empreendeu na vossa terra para
testemunhar a sua proximidade e a



sua confiança nos jovens. Todos nós
caminhamos juntos!

Conheço as dúvidas e as esperanças
que trazeis no coração. Recordaram-
no-las o Bispo D. Marko Semren e os
vossos representantes, Darko e
Nadežda. Em particular, compartilho
os votos de que sejam asseguradas,
às novas gerações, reais perspectivas
dum futuro dignificante no país,
evitando assim o triste fenómeno do
êxodo. A propósito, as instituições
são chamadas a pôr em prática
estratégias oportunas e corajosas
para favorecer os jovens na
realização das suas legítimas
aspirações; deste modo, serão
capazes de contribuir efectivamente
para a edificação e o crescimento do
país. A Igreja, por sua vez, pode dar a
sua contribuição com projectos
pastorais adequados, centrados na
formação da consciência cívica e
moral da juventude, ajudando-a,
assim, a ser protagonista da vida



social. Este compromisso da Igreja já
é realidade, especialmente através do
valioso trabalho das escolas católicas,
justamente abertas não só aos
estudantes católicos mas também aos
das restantes confissões cristãs e
doutras religiões. No entanto, a Igreja
deve sentir-se chamada a ousar cada
vez mais, partindo do Evangelho e
impelida pelo Espírito Santo que
transforma as pessoas, a sociedade e
a própria Igreja.

Também a vós, jovens, cabe um
papel decisivo na resposta aos
desafios do nosso tempo, que são
certamente desafios materiais, mas
antes ainda dizem respeito à visão do
homem. De facto, juntamente com os
problemas económicos, com a
dificuldade de encontrar trabalho e a
consequente incerteza relativamente
ao futuro, nota-se a crise dos valores
morais e a perda do sentido da vida.
Diante desta situação crítica, alguém
poderia ceder à tentação da fuga, da



evasão, fechando-se numa postura de
isolamento egoísta, refugiando-se no
álcool, na droga, nas ideologias que
pregam o ódio e a violência. Trata-se
de realidades que conheço bem,
porque, infelizmente, estão presentes
também na cidade de Buenos Aires,
donde provenho. Por isso, encorajo a
não vos deixardes abater pelas
dificuldades, mas a fazer surgir sem
medo a força que deriva do vosso ser
pessoas e cristãos, do vosso ser
sementes duma sociedade mais justa,
fraterna, acolhedora e pacífica.
Unidos a Cristo, vós, jovens, sois a
força da Igreja e da sociedade. Se vos
deixardes plasmar por Ele, se vos
abrirdes ao diálogo com Ele na
oração, através da leitura e
meditação do Evangelho, tornar-vos-
eis profetas e testemunhas de
esperança!

Sois chamados a esta missão: salvar a
esperança, para a qual vos impele a
vossa própria realidade de pessoas



abertas à vida; a esperança que
tendes de superar a situação actual,
de preparar para o futuro um clima
social e humano mais digno do que o
presente; a esperança de viver num
mundo mais fraterno, mais justo e
pacífico, mais sincero, mais à medida
do homem. Desejo-vos que tenhais
uma consciência cada vez maior de
serdes filhos desta terra, que vos
gerou e pede para ser amada e
ajudada a reedificar-se, a crescer
espiritual e socialmente, graças
também à contribuição
indispensável das vossas ideias e do
vosso trabalho. Para vencer qualquer
vestígio de pessimismo, é preciso a
coragem de gastar-se, com alegria e
dedicação, na construção duma
sociedade acolhedora, respeitosa de
todas as diferenças, orientada para a
civilização do amor. Deste estilo de
vida tendes uma grande testemunha
muito próxima de vós: o Beato Ivan
Merz. São João Paulo II proclamou-o 
Beato em Banja Luka. Que ele seja

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2003/documents/hf_jp-ii_hom_20030622_banja-luka.html


sempre o vosso protector e o vosso
exemplo!

A fé cristã ensina-nos que somos 
chamados a um destino eterno,
chamados a ser filhos de Deus e
irmãos em Cristo (cf. 1 Jo 3, 1), a ser
criadores de fraternidade por amor a
Cristo. Alegro-me pelo empenho no
diálogo ecuménico e inter-religioso
abraçado por vós, jovens católicos e
ortodoxos, com o envolvimento
também do mundo juvenil
muçulmano. Em tão importante
actividade, desempenha um papel
significativo este «Centro Juvenil São
João Paulo II», com iniciativas de
conhecimento mútuo e de
solidariedade, para favorecer a
convivência pacífica entre as
diferentes pertenças étnicas e
religiosas. Encorajo-vos a perseverar
confiadamente nesta obra,
comprometendo-vos nos projectos
comuns, com gestos concretos de



proximidade e ajuda aos mais pobres
e necessitados.

Queridos jovens, a vossa presença
jubilosa, a vossa sede de verdade e
de altos ideais são sinais de
esperança! A juventude não é
passividade, mas esforço tenaz por
alcançar metas importantes, mesmo
que isso custe; não é fechar os olhos
às dificuldades, mas recusar os
comprometimentos e a
mediocridade; não é evasão ou fuga,
mas compromisso de solidariedade
com todos, particularmente com os
mais frágeis. A Igreja conta e quer
contar convosco, que sois generosos
e capazes dos melhores impulsos e
dos mais nobres sacrifícios. Por isso
os vossos Pastores, e eu com eles,
pedimos que não vos isoleis, mas
permaneçais unidos entre vós, para
gozar a beleza da fraternidade e ser
mais eficazes na vossa acção.



Pelo modo como vos amais e
comprometeis, todos podem ver que
sois cristãos: os jovens cristãos da
Bósnia-Herzegovina! Sem medo; sem
fugir da realidade; abertos a Cristo e
aos irmãos. Sois parte viva do grande
povo que é a Igreja: o povo universal,
em que todas as nações e as culturas
podem receber a bênção de Deus e
encontrar o caminho da paz. Neste
povo, cada um de vós é chamado a
dar a vida por Deus e pelos irmãos,
seguindo a Cristo pela estrada que
Ele vos indicar; antes, que vos indica!
Já hoje, agora mesmo, o Senhor
chama-vos: quereis responder-Lhe?
Não tenhais medo. Não estamos
sozinhos! Estamos sempre com o Pai
celeste, com Jesus nosso Irmão e
Senhor, com o Espírito Santo; e temos
a Igreja e Maria por mãe. Que Nossa
Senhora vos proteja e conceda
sempre a alegria e a coragem de
testemunhar o Evangelho.



A todos vos abençoo e peço, por
favor, que rezeis por mim.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/papa-francisco-
em-sarajevo-construi-a-paz/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/papa-francisco-em-sarajevo-construi-a-paz/
https://opusdei.org/pt-pt/article/papa-francisco-em-sarajevo-construi-a-paz/
https://opusdei.org/pt-pt/article/papa-francisco-em-sarajevo-construi-a-paz/

	O Papa, em Sarajevo: "Construí a paz"

