
opusdei.org

Paixão pela verdade

O mundo necessita de
“testemunhas apaixonadas e
coerentes da verdade”. Numa
época em que o relativismo tem
convencido muitas pessoas que
é impossível conhecer a
verdade, a paixão por buscá-la
e transmiti-la converteu-se
numa tarefa alegre para os
cristãos.

04/09/2015

«Amou a verdade de maneira
desinteressada. Procurou-a onde se
pudesse manifestar, destacando ao



máximo a sua universalidade. O
Magistério da Igreja viu e apreciou
nele a paixão pela verdade; o seu
pensamento, ao manter-se sempre no
horizonte da verdade universal,
objetiva e transcendente, alcançou
quotas que a inteligência humana
jamais poderia ter pensado» [1].

Estas palavras de João Paulo II
referem-se a São Tomás de Aquino, e
constituem um elogio significativo a
um grande santo, ao mesmo tempo
que mostram quanto a Igreja
valoriza o dom da inteligência.

Segundo S. João Paulo II – usando
uma expressão do B. Paulo VI –, «com
razão se pode chamar ao Aquinate “o
Apóstolo da Verdade”. Precisamente
porque a buscava sem reservas,
soube reconhecer no seu realismo a
objetividade da verdade. A sua
filosofia é verdadeiramente a
filosofia do ser, e não do simples
parecer» [2].



Louvar a finura filosófica e teológica
de um santo também supõe enaltecer
uma determinada atitude perante a
verdade: o amor, a paixão, a sua
busca, abertura e reconhecimento.

Parte da missão da Igreja consiste em
acender e expandir, no ânimo dos
cristãos e de todos os homens, o
impulso e a tensão para a verdade.
Este foi um objetivo constante do
magistério de S. João Paulo II –
exemplos claros são as Encíclicas 
Fides et Ratio e Veritatis Splendor – e
também é a atitude de Bento XVI,
uma vez que, desde os primeiros dias
do seu pontificado, animou todos os
homens a não se deixarem levar pela
mentalidade relativista, que não é
senão um modo de renunciar à busca
das verdades que dão sentido à vida,
com a consequente restrição do
horizonte vital.

O relativismo – que o Papa Bento XVI
identificou, há alguns anos, como «o



problema central da fé cristã» [3] – é
uma atitude perante a vida, que
facilmente se entranha na cultura,
impregnando as relações sociais
entre os homens. Não é tanto um
sistema filosófico ou um organismo
doutrinal, mas um estilo de pensar
em que se evita falar de verdadeiro e
falso, pois não se reconhece uma
instância de validade objetiva aos
juízos que façam referência a
realidades que transcendem o que
cada um pode ver e tocar: Deus, a
alma e inclusivamente a mais íntima
meta do amor.

Além disso, esta atitude comporta
um modo de agir que manifesta uma
perplexidade de fundo perante a
realidade: como não posso conhecer
nada de forma definitiva, também
não posso tomar decisões que levem
consigo uma entrega indiscutível e
para sempre. Tudo pode mudar, tudo
é provisório.



Segundo esta posição, aquilo que
podemos conhecer e afirmar sobre as
realidades divinas e o que se refere
ao sentido da vida e do mundo é, no
fundo, tão imperfeito e tão relativo
que as nossas palavras não têm
qualquer conteúdo de verdade.

Nesta perspetiva, qualquer tentativa
de escapar ao método de cálculo e
controlo das ciências experimentais –
única fonte autorizada de saber –
resulta ilusório ou é simplesmente
declarado como um regresso ao
conhecimento pré-científico ou como
uma revitalização de antigas
mitologias.

VERDADE E LIBERDADE

O relativismo procura, assim, impor
uma atitude existencial: se não posso
chegar a nenhuma conclusão certa,
ao menos tratemos de estabelecer
um caminho – um método – que me
permita alcançar a maior quantidade
de felicidade possível neste nosso 



pobre mundo. Uma felicidade que,
em virtude da própria dinâmica dos
factos – contingentes e finitos –, será
fragmentária e limitada.

Neste contexto, é lógico que o mais
importante é evadir o problema da
verdade: na cultura atual qualquer
opinião é aceite, desde que não se
apresente com pretensões de
universalidade, como uma
explicação – tendencialmente –
completa sobre Deus e o mundo.

Assim, as verdades religiosas ficam à
mercê da preferência do momento
ou do gosto, reduzidas a questões
opináveis – talvez privilegiadas para
alguns, dentro do supermercado de
crenças e de pressupostos que se
cozinham e se servem no oceano do 
sobrenatural – e carentes de
racionalidade, precisamente porque
não podem ser validadas segundo os
critérios da ciência experimental.



Deste modo, o relativismo converte-
se na justificação vital, não teórica,
para conduzir uma existência vivível
num mundo privado de consistência.
Qual é a melhor garantia para que
todos os homens possam manter
uma convivência pacífica senão um
mundo sem verdade?

Em muitas das nossas sociedades,
uma ideia débil de razão tem-se
levantado como pressuposto
necessário da democracia e da
convivência: numa sociedade multi-
cultural, multi-étnica e multi-
religiosa defender a existência de
verdades leva ao conflito e à
violência, pois quem estiver
convencido de tais verdades será
suspeito de querer impor – de modo
fundamentalista, dizem – algo que
não passa de mera opinião.

Curiosamente, porém, ocorre o
contrário. A falta de sensibilidade
para a verdade, para a busca de



respostas sobre a realidade das
coisas e para o sentido da própria
vida, leva consigo a deformação –
quando não a corrupção – da ideia e
da experiência da liberdade.

Não surpreende observar que a
consolidação social e legal dos modos
de vida congruentes com o
relativismo sempre se fundamente
num pressuposto “direito de
conquista” por parte da liberdade.

Certamente, a liberdade política foi
uma das grandes conquistas da Idade
Moderna. E, no entanto, a liberdade
no homem não é um absoluto. Pelo
contrário, encontra-se ligada, em
primeiro lugar, à natureza humana.

Se for desconectada da razão e da
totalidade do homem, de modo que
seja concebida como um “poder
desejar tudo” e “poder pôr em
prática tudo o que se deseja”, tem-se,
no final das contas, que «o desejo



próprio é a única norma das nossas
ações» [4].

Todos percebemos que não nos
movemos simplesmente pelos nossos
desejos. A própria realidade é
orientadora e sugere-nos motivos de
atuação. Ninguém compra um frasco
de geleia só por causa do design do
recipiente. Uma boa dona de casa
pergunta, informa-se, lê as
características indicadas no rótulo…
e depois escolhe. E nessa escolha – o
exemplo é banal, mas indicativo –
dão-se razões: a percentagem de
fruta, a sua qualidade, a procedência,
se se trata de agricultura “biológica”,
se tem açúcar ou não, etc. A
liberdade não é uma potência sem
restrições, tem os seus limites: está
ligada ao bem integral do homem,
isto é, à sua verdade.

Na verdade, parece que, sob a
acusação de fundamentalismo que é
feita a muitos cristãos que querem



ser coerentes com a sua fé,
dissimula-se o autêntico
fundamentalismo: o da debilidade
das convicções, muito mais perigoso
por se ocultar por trás da máscara da
tolerância.

Em todo caso, argumentando de
forma positiva, seria preciso
esclarecer que aquela acusação
confunde dois planos: o das
convicções pessoais acerca da
verdade e o da sua realização no
campo político.

Estar persuadido da verdade não
implica necessariamente procurar
impô-la aos outros. Portanto, perante
a acusação de despotismo – mais ou
menos implícita – dirigida àquele
que defende o valor da verdade
como um bem ao qual a pessoa não
pode renunciar, é preciso dizer que o
despotismo não é produzido pelo
reconhecimento de verdades



universais e absolutas, mas pela falta
de respeito pela liberdade.

A estima pelas ideias contrárias e,
sobretudo, pelas pessoas que as
pronunciam, não nasce da debilidade
das crenças pessoais, nem da
disposição a pôr em dúvida qualquer
convicção. O que acontece, na
verdade, é o contrário: para que
exista uma autêntica atitude de
respeito para com todos, são
necessárias algumas verdades
universalmente aceites, “não
negociáveis”, começando pelo
reconhecimento da dignidade de
cada ser humano, pressuposto para
respeitar a sua liberdade.

Quanto mais fortemente convencidos
estivermos daquela verdade – que
para os cristãos nos parece tão óbvia,
ao compreender que todos os
homens são filhos do mesmo Pai –,
maior será a possibilidade de se
garantir o respeito por todos,



inclusive por aqueles que não
compartilham esse princípio.

De facto, se não se admitir a
universalidade dos direitos
humanos, nem a validade objetiva
que os sustenta – a dignidade de cada
pessoa –, tão pouco se poderá exigir a
sua aplicação a todos os cidadãos,
nem se poderá limitar, portanto, a
arbitrariedade no exercício do poder,
ficando a própria democracia
indefesa perante os abusos que dela
se fizerem.

O problema do relativismo encontra-
se no âmago do próprio homem, que,
por mais que deseje usufruir de uma
autonomia sem vínculos nem limites,
sempre desejará conhecer o sentido
de sua vida, anseio que está em
íntima correspondência com a
pergunta sobre Deus e sobre a
salvação.

O Senhor proclamou que não só de
pão vive o homem, mas de toda



palavra que sai da boca de Deus
[5]. O desejo natural de saber e a
fome da palavra divina são
inextinguíveis, e ninguém poderá
fazê-los desaparecer da vida
humana: assim será a palavra que
sai de minha boca: não voltará a
mim de mãos vazias, mas fará o
que Eu quero e realizará a missão
que lhe confiei [6].

TORNAR AMÁVEL A VERDADE

A verdade é amável por si mesma.
No entanto, às vezes podemos
defendê-la de maneira um pouco
antipática. Certo é que algumas
verdades incomodam a quem as
escuta, e que uma vida coerente não
é um caminho fácil para ninguém.
Mas isto não faz com que a verdade
não tenha, por si mesma, uma força
de atração, que temos de procurar
não esconder.

Para mostrar o esplendor da verdade
convém, em primeiro lugar, fazer o



esforço por procurá-la, por conhecê-
la e por contemplá-la, também com o
estudo e com a formação. Se
realmente se ama a verdade, é mais
fácil expressá-la com dom de línguas
e fazê-la visível com a vida.

Parte do serviço à verdade consiste
em tentar compreender as diferentes
situações, com o fim de encontrar os
canais apropriados para transmitir o
seu atrativo e convidar os outros a
procurá-la.

Às vezes, é mais fácil empregar um
tom negativo do que tentar conhecer
os interlocutores para procurar o
melhor modo de explicar as coisas;
mas, certamente, é muito menos
eficaz.

Mostrar a amabilidade da verdade é
uma tarefa muito apropriada para os
cristãos, porque sabemos que amor e
verdade se identificam. A Encíclica 
Deus caritas est do Papa Bento XVI é
uma resposta ao desafio que ele



mesmo propôs nos dias prévios à sua
eleição e noutros escritos anteriores,
nos quais – como dissemos –
caracterizou o relativismo como “o
problema central para a fé”.

Se o relativismo é uma atitude que se
esquiva do encontro com a verdade,
por medo a perder a liberdade e a
felicidade, não será a caridade a que
pode reconciliar verdade, liberdade e
felicidade? «A verdade e o amor são
idênticos. Esta proposição –
compreendida em toda a sua
profundidade – é a suprema garantia
da tolerância; de uma relação com a
verdade cuja única arma é ela
mesma e que, por sê-lo, é o
amor» [7].

O Papa Bento XVI, nos pontos iniciais
de sua primeira Encíclica, propõe
uma questão que descreve a atitude
defensiva de muitas pessoas perante
a verdade, neste caso perante
algumas verdades morais afirmadas



pela Igreja: «a Igreja – perguntam-se
–, com os seus preceitos e proibições,
por acaso não converte em amargo o
que há de mais formoso na vida? Não
põe, talvez, cartazes de proibição
precisamente onde a alegria,
predisposta em nós pelo Criador, nos
oferece uma felicidade que nos faz
saborear algo do divino?» [8].

Tornar amável a verdade consiste,
precisamente, em mostrar que se
encontra maior felicidade vivendo
na verdade do que procurando
contorná-la. Quando te lançares ao
apostolado, convence-te de que se
trata sempre de fazer felizes, muito
felizes, as pessoas: a Verdade é
inseparável da autêntica alegria [9].

Tornar amável a verdade é uma boa
definição do apostolado, no qual se
unem amor e verdade. Uma verdade
crua e sem caridade tornar-se-á
antipática e, inclusive, inalcançável,
porque as verdades decisivas para a



existência «não se conseguem só por
via racional, mas também mediante
o abandono confiado noutras
pessoas, que podem garantir a
certeza e a autenticidade da própria
verdade» [10].

Nós, os cristãos, servimos a verdade
sobretudo quando a acompanhamos
e a envolvemos com a caridade de
Cristo, com a santidade de vida, que
supõe, entre outras coisas, saber
acolher todas as pessoas.

S. Josemaria amava a verdade e a
liberdade, por isso ensinava que a
verdade não se impõe, mas que se
oferece: Sentes-te depositário do bem
e da verdade absoluta e, portanto,
investido de um título pessoal ou de
um direito a desarraigar o mal a todo
o custo?

– Por esse caminho não consertarás
nada: só por Amor e com amor!,
recordando que o Amor te perdoou e
te perdoa tanto [11].



O ambiente em que se aprende a
amar a verdade não é um ambiente
de confronto entre vencedores e
vencidos. A amizade, a alegria, o
afeto e a atitude de serviço
convencem, movem, iluminam,
preparam o espírito para romper os
muros do relativismo que fecham a
inteligência à consideração da
verdade. «A melhor defesa de Deus e
do homem consiste precisamente no
amor» [12]. O ambiente que devolve
a confiança de encontrar a verdade,
e que prepara para a receber e amar,
é o da coerência de vida.

Também entre pessoas que não
conheceram Cristo, não faltaram
testemunhas apaixonadas e
coerentes da verdade. Pensemos nos
testemunhos que chegaram de
Sócrates, um dos grandes
exploradores da verdade, que S. João
Paulo II cita na Encíclica Fides et
Ratio: as suas palavras – mas,
sobretudo, a sua atitude de coerência



até a morte – marcaram o
pensamento filosófico desde há mais
de dois mil anos [13].

Com muito mais razão os cristãos
podem testemunhar a Verdade, não
só com a inteligência – cultivada com
a leitura, com o estudo e com a
reflexão –, mas também através das
virtudes que refletem Cristo, verdade
feita vida.

O ambiente da sociedade […] precisa
de uma nova forma de viver e de
propagar a verdade eterna do
Evangelho: nas próprias entranhas da
sociedade, do mundo, os filhos de
Deus hão de brilhar pelas suas
virtudes como lanternas na escuridão
– «quase lucernae lucentes in
caliginoso loco» [14].

Cristo ensinou-nos a Verdade sobre
Deus morrendo na Cruz. Os santos
tornaram crível que Deus é amor,
entregando a vida por amor a Deus e
pelos outros. A Igreja não cessa de se



empenhar nesta tarefa de iluminar o
mundo e de o tirar das trevas de uma
vida sem verdade e sem sentido.

------------------------------

[1] S. João Paulo II, Enc. Fides et ratio,
n. 44.

[2] S. João Paulo II, Enc. Fides et ratio,
n. 44. Cfr. B. Paulo VI, Carta apost. 
Lumen Ecclesiae, 20-XI-1974, n. 8.

[3] J. Ratzinger, Fé – Verdade –
Tolerância, O Cristianismo e as
Grandes Religiões do Mundo,
UCEditora, 2006.

[4] J. Ratzinger, Fé – Verdade –
Tolerância, O Cristianismo e as
Grandes Religiões do Mundo,
UCEditora, 2006.

[5] Mt 4, 4.

[6] Is 55, 11.



[7] J. Ratzinger, Fé – Verdade –
Tolerância, O Cristianismo e as
Grandes Religiões do Mundo,
UCEditora, 2006.

[8] Bento XVI, Enc. Deus caritas est, n.
3.

[9] S. Josemaria, Sulco, n. 185.

[10] S. João Paulo II, Enc. Fides et
ratio, n. 33.

[11] S. Josemaria, Sulco, n. 824.

[12] Bento XVI, Enc. Deus caritas est,
n. 31.

[13] Cfr. S. João Paulo II, Enc. Fides et
ratio, n. 26.

[14] S. Josemaria, Sulco, n. 318.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/paixao-pela-verdade/


opusdei.org/pt-pt/article/paixao-pela-
verdade/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/paixao-pela-verdade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/paixao-pela-verdade/

	Paixão pela verdade

