
opusdei.org

Outro modo de
olhar: dar meios de
formação

Na altura de dar um meio de
formação, fazemo-lo partindo
do olhar de quem pôs em Cristo
o centro da sua vida. Mas
também o fazemos com os
olhos das pessoas que nos
escutam, tentando chegar ao
coração de cada uma. E
realizamos tudo isto com os
nossos olhos, com a nossa
própria personalidade, que leva
a transmitir uma mensagem
cristã autêntica e fiel ao seu
sentido original.



23/01/2025

São João acabava de voltar do seu
desterro na ilha de Patmos.
Encontrava-se na cidade de Éfeso,
onde viveria os seus últimos anos,
quando começou a ouvir
comentários que punham em dúvida
a redenção realizada por Jesus e
negavam que fosse o Messias. Então
o apóstolo decidiu escrever uma
série de cartas dirigidas às diversas
igrejas da Ásia Menor, com o objetivo
de fortalecer a fé dos seus ouvintes e
denunciar aqueles desvios. E fá-lo
partindo do fundamento que animou
toda a sua pregação: «O que ouvimos,
o que vimos com os nossos olhos, o
que contemplámos e as nossas mãos
tocaram relativamente ao Verbo da
Vida (...), isso vos anunciamos, para
que também vós estejais em
comunhão connosco. E nós estamos
em comunhão com o Pai e com o seu



Filho Jesus Cristo. Escrevemo-vos isto
para que a nossa alegria seja
completa» (1Jo 1, 1-4).

Com o olhar de Jesus

Falar de Cristo é consequência de ter
experimentado uma profunda
amizade com Ele. Mais ainda, pelas
palavras do apóstolo poderia
deduzir-se que é uma necessidade
para experimentar em toda a sua
plenitude a alegria de ser cristão. Daí
que o próprio discurso reflita a
felicidade de estar perto do Senhor.
«Manifestai claramente o Cristo que
sois – dizia São Josemaria –, pela
vossa vida, pelo vosso amor, pelo
vosso espírito de sacrifício, pelo
vosso afã de trabalho, pela vossa
compreensão, pelo vosso zelo pelas
almas, pela vossa alegria»[1].

O Prelado do Opus Dei comentava
em certa ocasião: «Nos meios de
formação, quando tratamos um
tema, procuramos falar da relação



que tem com o Senhor. Porque chega
um momento na vida em que os
simples desejos de perfeição pessoal
não nos movem, não basta uma luta
centrada em querer ser melhores.
Em contrapartida, quando na
formação mostramos que o centro é
o amor a Jesus Cristo e, por Ele, aos
outros, a luta então tem sentido,
porque o que procuramos é unir-nos
mais a Ele, e não simplesmente fazer
algo melhor»[2].

Este modo de dar os meios de
formação, no trabalho de São Rafael,
de São Gabriel e de São Miguel, é o
resultado natural de uma vida que
tem o seu centro em Cristo. Por isso,
o objetivo de um meio de formação
não é simplesmente informar sobre
os deveres com que uma pessoa se
tem que enfrentar e as
consequências negativas se não se
cumprirem, pois «não basta uma luta
centrada em querer ser melhores».
Trata-se antes de ajudar a descobrir



o que significa para cada pessoa
aquilo que se está a dizer, de modo a
que ponha Cristo no centro da sua
vida. A beleza de amar a Jesus e de
atuar como Ele move mais do que
qualquer tipo de sermão.

Logicamente, a vida cristã implica
uma série de compromissos, mas
estes têm sentido porque
possibilitam o trato e união pessoal
com o Senhor. Trata-se de pôr a
tónica no porquê desse mandamento
e destacar a liberdade que
conquistamos quando acolhemos a
salvação e nos deixamos amar por
Deus.

Com o olhar do outro

Se para falar da vida cristã é preciso,
em primeiro lugar, ter
experimentado essa amizade com
Cristo, é necessário também
estabelecer uma relação pessoal com
os ouvintes. Quem fala sente a
responsabilidade de que as suas



palavras sejam o mais humanas
possível, porque assim serão a base
para transmitir melhor as palavras
de Deus e que estas cheguem ao
coração de cada um. O desejo de
servir e ser útil às pessoas que nos
ouvem implica pôr-se na pele do
outro e perguntar-se: Que interessa a
estas pessoas? Que utilidade poderá
ter aquilo que vou dizer? Ao mesmo
tempo, o ouvinte fará a si mesmo
perguntas semelhantes: Que tem isto
a ver comigo? Para que me serve?

Estas questões podem ajudar na
altura de preparar ou de receber um
meio de formação. Deste modo,
quem o dá tratará de pensar e expor
com clareza e força o bem e a
utilidade daquilo que está a dizer
para cultivar a amizade com Cristo.

Por isso, as palavras e razões
empregadas devem ter relação com a
realidade de quem as escuta, com o
seu mundo e as suas necessidades.



Partindo daquilo que é importante
para os ouvintes, cria-se uma atitude
atenta, pois percebem que vão
escutar algo que tem a ver com a sua
situação. É o modo de agir do Senhor,
que vem ao encontro dos assuntos
que ocupam o nosso coração e a
nossa cabeça; «Deus não é (...) uma
inteligência matemática muito
distante de nós. Deus interessa-se por
nós, ama-nos, entrou pessoalmente
na realidade da nossa história e
comunicou-se a si mesmo a ponto de
encarnar. (...) Desceu do Céu para se
imergir no mundo dos homens, no
nosso mundo, e para ensinar a “arte
de viver”, o caminho da felicidade;
para nos libertar do pecado e para
nos tornar filhos de Deus»[3].

Quem comunica a fé procura abrir
horizontes de pensamento e de
exercício da liberdade nos seus
ouvintes. E consegue isto, quando
são realidades que integrou na sua
própria vida, e experimentou a



utilidade e a beleza daquilo que está
a explicar, que o leva a pôr Cristo no
centro da sua vida.

Com o meu próprio olhar

O Evangelho mostra-nos os apóstolos
com personalidades muito
diferentes. André, mais entusiasta e
afável, não duvidou em falar a Simão
de Jesus logo depois de o conhecer.
Os filhos de Zebedeu, como bons
irmãos, tinham as suas diferenças e
as suas coisas em comum. Eram os
dois ambiciosos, mas enquanto Tiago
tinha um temperamento mais
ardente, a juventude e a ternura de
João serviu-lhe para experimentar
uma especial intimidade com o
Senhor. Pedro, mais impulsivo e
extrovertido, tinha sido chamado a
ser Rocha, cabeça da Igreja. Cada um
contribuiu para a expansão do
cristianismo de modos muito
diferentes em função do seu carácter,



da sua própria experiência e das
pessoas a quem se dirigia.

Deus também conta com a nossa
personalidade e as nossas vivências
para falar da vida cristã. Isto, como é
óbvio, não significa que
reinventemos o sentido original da
mensagem, mas que tentaremos
aprofundar no seu conteúdo com o
nosso olhar, para o mostrar ao olhar
dos recetores; e esta tarefa é
realizada, com fidelidade à
mensagem, por cada um à sua
maneira, consequência de ter
tornado seu o tema em questão. Mais
do que repetir expressões ou
empregar muitas citações – que, de
certo modo, podem dar uma
sensação de segurança –, do que se
trata é de entender em profundidade
a mensagem e expô-la com interesse
e desejos de entusiasmar.

Esta assimilação pessoal do que se
transmite reflete-se também na



medida em que usamos imagens,
damos exemplos e falamos sem
formalidades desnecessárias. É mais
apaixonante falar com autenticidade,
fruto duma experiência vivida e
compreendida. Isto não é fácil,
porque requer, em primeiro lugar,
deixar-se interpelar pela vida de
Cristo, para valorizar com todo o seu
esplendor o que temos entre mãos. E
isto consegue-se contemplando o
Evangelho, quer dizer, lendo as suas
páginas com a mente e com o
coração, deixando-nos surpreender
pela sua beleza e redescobrindo o
bem que contém.

Ao dar os meios de formação assim,
seremos conscientes de que há lugar
para múltiplas perspetivas ao
abordar um tema, dentro da
amplitude e riqueza do espírito da
Obra: cada um pode dar o seu
contributo pessoal, feito da sua
própria experiência e dos
conhecimentos que adquiriu. Esta



realidade enriquece a exposição da
vida cristã, pois não tratamos de
esgotar um tema, mas de mostrar um
aspeto que seja de utilidade para as
pessoas que nos escutam num
determinado momento. Deste modo,
ainda que o conteúdo de que se fala
se repita com certa frequência,
resultará original e atualizado no
modo. «A beleza do Evangelho deve
ser vivida (...) e testemunhada na
concórdia entre nós, que somos tão
diferentes! E ouso dizer que esta
unidade é essencial, pois é a unidade
que nasce do amor, da misericórdia
de Deus, da justificação de Jesus
Cristo e da presença do Espírito
Santo no nosso coração»[4].

* * *

Enquanto São João escrevia aquelas
cartas, São Paulo fazia o mesmo a
centenas de quilómetros. A sua vida
tinha mudado completamente depois
daquele encontro com Jesus no



caminho de Damasco. Já não só
porque deixara de perseguir os
cristãos e se unira a eles, mas porque
se tinha transformado o modo como
olhava para Deus: a sua vida, que
girava sobretudo em volta dumas
regras estritas para cumprir,
fundamenta-se agora nesse encontro
pessoal com Cristo. Desde então,
como o resto dos apóstolos, toda a
sua pregação consistiu em transmitir
o que tinha recebido do Senhor. Para
isso, soube reconhecer e adaptar-se
às necessidades das comunidades e
pessoas a quem se dirigia com o seu
particular estilo direto e vivo, que
deixava entrever a experiência do
amor de Deus. As suas cartas
refletem diferentes relações com os
destinatários: enquanto que em
algumas manifesta a sua autoridade
apostólica (cf. 2Cor 10, 1-11), noutras
apresenta-se suplicante como velho e
prisioneiro (cf. Flp 9). E sempre, com
o desejo de transmitir a beleza duma
vida junto de Jesus Cristo.



Ver também: artigos sobre algumas
Normas de piedade e costumes que
vivem as pessoas do Opus Dei

[1] São Josemaria, Tertúlia,
13/06/1974.

[2] Fernando Ocáriz, Aula no Colégio
Romano da Santa Cruz, 13/11/2021.

[3] Bento XVI, Audiência, 28/11/2012.

[4] Francisco, Angelus, 30/05/2021.

José María Álvarez de Toledo

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/tag/normas-de-piedade/
https://opusdei.org/pt-pt/tag/normas-de-piedade/
https://opusdei.org/pt-pt/tag/normas-de-piedade/
https://opusdei.org/pt-pt/tag/normas-de-piedade/
https://opusdei.org/pt-pt/tag/normas-de-piedade/
https://opusdei.org/pt-pt/tag/normas-de-piedade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/outro-modo-de-olhar-dar-meios-de-formacao/


opusdei.org/pt-pt/article/outro-modo-de-
olhar-dar-meios-de-formacao/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/outro-modo-de-olhar-dar-meios-de-formacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/outro-modo-de-olhar-dar-meios-de-formacao/

	Outro modo de olhar: dar meios de formação

