opusdei.org

Os outros e eu:
versos do mesmo
poema

Temos uma historia, uma
familia, uma vizinhanca, uma
cultura... Cada um de nos é lar e
pode, por isso, fazer lar onde
quer que va. O caminho,
sempre aberto, da maturidade
da personalidade passa por
viver e conceber a nossa vida
em func¢ao dos outros.

26/02/2017



«Deus viu que era bom»[1]. Tendo
como fundo este estribilho, que
envolve todo o primeiro relato da
criacdo do mundo, é-nos
apresentado, em contraste, «o0
pensamento de Deus, quase 0
sentimento de Deus (...) que observa
Addo sozinho no jardim: € livre, é
senhor... mas esta sozinho. E Deus vé
que isto “ndo é bom”»[2]: a solidao
do homem é como que uma peca que
ndo encaixa no puzzle da criacao.
Quando finalmente o Senhor lhe
apresenta Eva, que € 0sso dos seus
0ssos e carne da sua carne[3], Addo
liberta-se de uma estranha
melancolia que ele proprio nao
conseguia explicar. Agora sim pode
dizer com Deus que “tudo € bom”:
reforcado na sua vocacdo para ir ao
encontro com outros como ele, o
mundo deixa de ser para ele um
lugar inospito.

Viver com os outros melhora a nossa
personalidade, mas ficariamos muito



aquém se nos limitassemos a essa
constatacdo. Necessitamos dos outros
e eles necessitam de nds: nunca estdo
a mais; sdo a terra a que sempre
pertencemos e de onde Deus nos
chama a receber e a acolher a todos.
Porque temos uma historia, uma
familia, uma vizinhanga, uma
cultura, cada um de nos é lar — lugar
de acolhimento — e pode fazer lar
onde quer que va. Porque temos
casa, podemos ver o mundo como
casa: como a nossa propria casa e,
simultaneamente, como «a grande
casa comumn»[4]. O afeto pelas nossas
raizes, a cultura serena do nosso
modo de ser... tudo isso nos permite
amar e ser amados, acolher e ser
acolhidos.

Com os outros e para os outros

Uma das experiéncias basilares da
nossa vida é que contaram connosco:
alguém cuidou de nos, nos fez andar
para a frente. Cada um é um ser



“recebido”. Ninguém cresce sozinho;
e ninguém, na realidade, esta so,
embora algumas vidas de facto se
desenvolvam assim. A
desestruturacao familiar e, como
consequéncia, o abandono em que
vivem muitas criancgas, ndo fazem
deste principio antropolégico
fundamental uma ideia bonita mas
inutil. Nao faltam pessoas que
cresceram em ambientes hostis e
ficaram com danos devido a caréncia
de amor, mas que também, por isso,
sdo sensiveis ao afeto e podem
converter-se em terra de acolhimento
para os outros. Quem sofreu muito
pode amar muito.

«Nenhuma vida humana é uma vida
isolada, mas entrelaca-se com as
demais. Nenhuma pessoa é um verso
solto, mas fazemos todos parte de um
mesmo poema divino»[5]. Os outros
ndo estao simplesmente 14 fora, como
uma pedra junto ao caminho:
pertencem-nos e nds pertencemos-



lhes, mais intimamente do que
podemos pensar. Entendé-lo-emos
plenamente no Céu, embora na terra
se consiga entreveé-lo, se vivemos
junto de Deus e daqueles que nos
rodeiam. Esta mutua pertenca tem
duas implicacdes de grande alcance:
0S outros apoiam-se em mim e eu
posso e devo apoiar-me neles.

Amar e deixar-se amar: o caminho
sempre aberto da maturidade passa
por incorporar na propria vida esses
dois aspetos do nosso «ser com 0S
outros e para 0s outros»[6].

A adolescéncia é o primeiro
momento em que este desafio
aparece de modo claro. Entretanto,
0s pais deram forma ao coracao de
quem agora comeca a andar por
conta propria. Embora quase tudo
tenha arranjo, esse trabalho prévio
dos pais define em boa medida o
nosso olhar para o mundo e o que o
deslumbra.



O adolescente tende facilmente a
escolher modelos diferentes dos dos
pais, porque comeca a notar a
necessidade de se afirmar. Nutre
sentimentos ambivalentes:
juntamente com a percecdo da
propria dependéncia, apercebe-se de
uma sede de emancipacao e, por isso,
0 amor aos pais vai a par de uma
certa rejeicdo para com o proprio lar;
€ um principiante, mas quer
convencer-se de que tem seguranca;
procura distinguir-se mas, a0 mesmo
tempo, quer pertencer a um grupo.
Trata-se de um momento dificil para
0 interessado e para 0s seus pais;
mas, para além das manifestacoes
um pouco extravagantes deste desejo
de se singularizar, a verdadeira
razdo do que sucede ao adolescente é
que se estd a ampliar o sentido de si
proprio.

Se é carateristico da infancia referir
tudo ao proprio eu, com a chegada
progressiva da maturidade o eu



estende-se, abre-se aos outros:
comeca-se a sentir o desejo-e a
responsabilidade - de dar contributos
pessoais; descobre-se que 0s outros
tém os seus interesses e entusiasmos.
“Os outros existem”; precisamente
um sinal claro de imaturidade
consiste na incapacidade de se
confrontar com essa nova exigéncia
da vida. A superprotecdo por parte
dos pais - um carinho mal entendido,
um excessivo zelo por poupar
dificuldades e incomodidades - pode
gerar esse traco de personalidade.
Mais adiante descobre-se esse rasto,
por exemplo, em pais ou maes que
vivem para o seu trabalho, os seus
interesses, as suas amizades, a sua
forma fisica e que se desinteressam
da educacao dos filhos; proprietarios
que ndo soO se ndo preocupam com a
sua comunidade de vizinhos, mas
que tornam impossivel a deliberagao
pacifica dos assuntos; pessoas que
acumulam agravos para se



convencerem de que os conflitos se
devem sempre aos outros.

Os dons sdo para servir

Devemos isso aos outros. Esta é uma
conviccdo que, depurada de
servilismo ou de ingenuidade, denota
maturidade. Significa que em certo
sentido “o meu tempo nao é meu”,
porque 0s outros necessitam de mim.
O descanso, a diversdo, a formacao
cultural e profissional, adquirem
entdo uma perspetiva mais ampla:
esfumam-se as fronteiras entre o
meu e o dos outros, sem que iSso
suponha evasao da propria
responsabilidade, nem invasdo da
liberdade alheia. Trata-se de uma
posicdo conatural para um cristdo:
«Se 0 Senhor te deu uma boa
qualidade — ou uma faculdade - ndo
€ somente para que te deleites, ou
para que te pavoneies, mas para a
abrir com caridade em servico ao
proximo»r[7].



O egoismo pode-nos fora da realidade:
faz-nos esquecer que tudo na nossa
vida é dom. «Tens algo que ndo
tenhas recebido? E, se o recebeste,
para qué tanto orgulho, como se
ninguém to tivesse dado?»[8] Se tudo
0 que temos é dom, com mais razdo o
sdo os outros. E, no entanto, as vezes
vivemos como se ndo existissem, ou
submetemo-los de modos subtis ao
NoSso Critério ou aos nossos
interesses; mais do que recebé-los,
apropriamo-nos entdo deles.

«Cada pessoa tende a preparar uma
espécie de estojo muito comodo,
onde se fecha, e que os outros se
aborrecam»[9]. Esta tendéncia para
fazer girar o mundo a volta do nosso
eu é um principio de imaturidade a
que sempre temos que ir ganhando
terreno, serenamente. Concebemos
entdo o projeto da nossa vida ndo
como uma obra individual mas como
um contributo para a felicidade de
todos. Descobrimos e redescobrimos,



assim, que a verdadeira realizacdo
nunca é uma mera “autorrealizacdo”.
« Nao se vive melhor fugindo dos
outros, escondendo-se, negando-se a
partilhar, resistindo a dar, fechando-
se na comodidade. Isto ndo é sendo
um lento suicidio (...). Eu sou uma
missdo nesta terra, e para isso estou
neste mundo. E preciso
considerarmo-nos como que
marcados a fogo por esta missao de
iluminar, abengoar, vivificar,
levantar, curar, libertar»[10].

E um facto que, em qualquer grupo
humano, cada um se envolve até
onde quer, porque ha muitas coisas
do dia-a-dia que nao se podem
acertar nem prever de antemao. As
familias e as sociedades avancam
gracas a esses esforcos gratuitos.
Desvelos de pessoas que, por vezes
rodeadas pela apatia daqueles que
preferem ndo complicar a vida,
entendem que outros dedicaram
tempo a vé-los crescer no corpo e na



alma e sabem que sdo chamadas a
essa mesma logica, a unica que
verdadeiramente liberta: pais e maes
de familia, filhos que cuidam dos
pais, estudantes que ajudam 0s
companheiros com dificuldades,
trabalhadores que enfrentam
problemas daqueles de que ninguém
se quer ocupar. «Quando tiveres
terminado o teu trabalho, faz o do
teu irmdo, ajudando-o, por Cristo,
com tal delicadeza e naturalidade
que nem mesmo o favorecido repare
de que estds a fazer mais do que em
justica deves. -Isso, sim, é fina
virtude de filho de Deus!»[11]

Evidentemente, este modo de ver a
vida ndo se confunde com o
servilismo de quem se dedica a fazer
todo o tipo de tarefas, sem ajudar os
outros a exigir-se, nem com a
ingenuidade de quem permite que se
aproveitem das suas boas intencdes.
Servir ndo significa sempre fazer
coisas: implica sobretudo ajudar os



outros a crescer e isto leva também a
deixar espaco para a
responsabilidade que tém.

Proximidade

A vida moderna tende a prever
solugdes técnicas para quase todos os
problemas, ocultando por vezes o
calor humano da ajuda mutua. No
entanto, perante situacoes que
abalam a nossa seguranca como, por
exemplo, um desastre natural ou um
acidente, manifesta-se
espontaneamente uma solidariedade,
um sentido de comunidade que jazia
sob as exigéncias da agitagao
quotidiana... Surgem de novo as
coisas que unem, despertam como de
um encantamento: volta-se ao
essencial. Isto mesmo sucede em
menor escala, com baques pessoais
como a morte ou a doencga de uma
pessoa querida, ou com episddios do
convivio diario que, pelas nossas
proprias circunstancias, podem



adquirir um relevo importante: por
exemplo quando uma pessoa nos fez
notar, mesmo que subtilmente, a
«amargura da indiferenca»[12], frio
que gela a alma; ou, pelo contrario,
quando nos apercebemos do calor de
um interesse sincero por nés... A
alma desperta, entdo, para o que €é
verdadeiramente importante:
acolher.

«Era peregrino e acolheste-me»[13].
Todos somos, de certo modo,
peregrinos e esperamos ser
acolhidos: que nos reconfortem, nos
escutem, nos olhem nos olhos.
Maturidade significa adquirir essa
sensibilidade para os outros e,
também, por vezes, passar por cima
da falta de sensibilidade do outro,
mesmo que possamos sofrer com
isso. Em determinadas ocasides
convira aconselhar o que erra,
fazendo-lhe notar o seu pouco tato;
outras vezes, a melhor pedagogia
sera o contagio: a delicadeza, tarde



ou cedo, desperta a sensibilidade do
mais tosco.

Essa sensibilidade leva também as
pessoas a ter iniciativas que se
concretizam no seu ambiente mais
imediato, ocupando-se, por exemplo,
de «um lugar publico (um edificio,
uma fonte, um monumento
abandonado, uma paisagem, uma
praca), para proteger, limpar,
melhorar ou embelezar algo que é de
todos. Ao seu redor, desenvolvem-se
ou recuperam-se vinculos e fazendo
surgir um novo tecido social local.
Assim, uma comunidade liberta-se da
indiferenca consumista (...). Desta
forma cuida-se do mundo e da
qualidade de vida dos mais pobres,
com um sentido de solidariedade que
€, a0 mesmo tempo, consciéncia de
habitar uma casa comum que Deus
nos confiou»[14].

A maturidade que implica essa
proximidade aos outros é diferente



da facilidade para a relacao que é
propria das pessoas loquazes ou
extrovertidas. Trata-se sobretudo de
saber estar: observar, escutar,
acolher, aprender de todos.
Especialmente numa época em que
as tecnologias de comunicacao
permitem relacionar-se com muita
gente, torna-se necessario
redescobrir a forca do estar genuino,
da presenca pessoal. Um smartphone
pode permitir-nos contactar de
imediato qualquer pessoa, mas nem
por isso nos torna mais proximos. No
ambito virtual, a pessoa escolhe
quem sdo os seus “vizinhos”, os seus
“amigos” mas, paradoxalmente, isto
pode fazer-nos perder de vista
aqueles que a vida p6e ao nosso lado.
Embora se tenha tornado habitual,
ndo deixa de ser desoladora a figura
de um grupo de pessoas juntas que,
em vez de falarem entre si, gerem as
suas respetivas mensagens e perfis: a
comunicagdo virtual absorve entéo a
comunicacdo real; quase sem nos



darmos conta, podemos viver
pendentes de ver se alguém se
lembrou de nds, em vez de pensar: o
que esta ao meu lado precisa de
mim! E o melhor que lhe posso dar é
a minha proximidade. Precisamente
essa opcao pela presenca pessoal, em
que nos expomos ao contacto direto,
a realidade sem filtros, faz-nos
crescer em humanidade; desperta-
nos uma vez mais para o que é
verdadeiramente importante. Pensar
nos outros, rezar por eles, leva-nos a
viver para eles. «S0 assim se vive a
vida de Jesus Cristo e nos fazemos
uma mesma coisa com Ele»[15].

Carlos Ayxela

[1] Cfr. Gen 1,10.12.18.21.25. O
versiculo 31 apostilha: «Deus viu
tudo o que tinha feito, e era muito
bom»



[2] Papa Francisco, Audiéncia, 22-
IV-2015. Cfr. Gen 2, 18.

[3] Cfr. Gen 2, 23.

[4] Papa Francisco, Enc. Laudato st’
(24-V-2015), n. 13.

[5] Cristo que passa, n. 111.

[6] Papa Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-1X-2013), n. 273.

[7] S. Josemaria, Sulco, n. 422.
[8]11 Cor4,17.

[9] S. Josemaria, notas de uma
reunido familiar, 21-X-1973 (AGP,
biblioteca, P01, 1974, p. 319).

[10] Papa Francisco, Evangelii
gaudium, nn. 272-273.

[11] S. Josemaria, Caminho, n. 440.

[12] S. Josemaria, Carta 11-111-1940, n.
7.



[13] Mt 25, 35.
[14] Francisco, Laudato si’, n. 232.

[15] S. Josemaria, Via Sacra, XIV
estacao.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/os-outros-e-eu-
versos-do-mesmo-poema/ (21/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/os-outros-e-eu-versos-do-mesmo-poema/
https://opusdei.org/pt-pt/article/os-outros-e-eu-versos-do-mesmo-poema/
https://opusdei.org/pt-pt/article/os-outros-e-eu-versos-do-mesmo-poema/

	Os outros e eu: versos do mesmo poema

