
opusdei.org

Os outros e eu:
versos do mesmo
poema

Temos uma história, uma
família, uma vizinhança, uma
cultura... Cada um de nós é lar e
pode, por isso, fazer lar onde
quer que vá. O caminho,
sempre aberto, da maturidade
da personalidade passa por
viver e conceber a nossa vida
em função dos outros.

26/02/2017



«Deus viu que era bom»[1]. Tendo
como fundo este estribilho, que
envolve todo o primeiro relato da
criação do mundo, é-nos
apresentado, em contraste, «o
pensamento de Deus, quase o
sentimento de Deus (…) que observa
Adão sozinho no jardim: é livre, é
senhor... mas está sozinho. E Deus vê
que isto “não é bom”»[2]: a solidão
do homem é como que uma peça que
não encaixa no puzzle da criação.
Quando finalmente o Senhor lhe
apresenta Eva, que é osso dos seus
ossos e carne da sua carne[3], Adão
liberta-se de uma estranha
melancolia que ele próprio não
conseguia explicar. Agora sim pode
dizer com Deus que “tudo é bom”:
reforçado na sua vocação para ir ao
encontro com outros como ele, o
mundo deixa de ser para ele um
lugar inóspito.

Viver com os outros melhora a nossa
personalidade, mas ficaríamos muito



aquém se nos limitássemos a essa
constatação. Necessitamos dos outros
e eles necessitam de nós: nunca estão
a mais; são a terra a que sempre
pertencemos e de onde Deus nos
chama a receber e a acolher a todos.
Porque temos uma história, uma
família, uma vizinhança, uma
cultura, cada um de nós é lar – lugar
de acolhimento – e pode fazer lar
onde quer que vá. Porque temos
casa, podemos ver o mundo como
casa: como a nossa própria casa e,
simultaneamente, como «a grande
casa comum»[4]. O afeto pelas nossas
raízes, a cultura serena do nosso
modo de ser… tudo isso nos permite
amar e ser amados, acolher e ser
acolhidos.

Com os outros e para os outros

Uma das experiências basilares da
nossa vida é que contaram connosco:
alguém cuidou de nós, nos fez andar
para a frente. Cada um é um ser



“recebido”. Ninguém cresce sozinho;
e ninguém, na realidade, está só,
embora algumas vidas de facto se
desenvolvam assim. A
desestruturação familiar e, como
consequência, o abandono em que
vivem muitas crianças, não fazem
deste princípio antropológico
fundamental uma ideia bonita mas
inútil. Não faltam pessoas que
cresceram em ambientes hostis e
ficaram com danos devido a carência
de amor, mas que também, por isso,
são sensíveis ao afeto e podem
converter-se em terra de acolhimento
para os outros. Quem sofreu muito
pode amar muito.

«Nenhuma vida humana é uma vida
isolada, mas entrelaça-se com as
demais. Nenhuma pessoa é um verso
solto, mas fazemos todos parte de um
mesmo poema divino»[5]. Os outros
não estão simplesmente lá fora, como
uma pedra junto ao caminho:
pertencem-nos e nós pertencemos-



lhes, mais intimamente do que
podemos pensar. Entendê-lo-emos
plenamente no Céu, embora na terra
se consiga entrevê-lo, se vivemos
junto de Deus e daqueles que nos
rodeiam. Esta mútua pertença tem
duas implicações de grande alcance:
os outros apoiam-se em mim e eu
posso e devo apoiar-me neles.

Amar e deixar-se amar: o caminho
sempre aberto da maturidade passa
por incorporar na própria vida esses
dois aspetos do nosso «ser com os
outros e para os outros»[6].

A adolescência é o primeiro
momento em que este desafio
aparece de modo claro. Entretanto,
os pais deram forma ao coração de
quem agora começa a andar por
conta própria. Embora quase tudo
tenha arranjo, esse trabalho prévio
dos pais define em boa medida o
nosso olhar para o mundo e o que o
deslumbra.



O adolescente tende facilmente a
escolher modelos diferentes dos dos
pais, porque começa a notar a
necessidade de se afirmar. Nutre
sentimentos ambivalentes:
juntamente com a perceção da
própria dependência, apercebe-se de
uma sede de emancipação e, por isso,
o amor aos pais vai a par de uma
certa rejeição para com o próprio lar;
é um principiante, mas quer
convencer-se de que tem segurança;
procura distinguir-se mas, ao mesmo
tempo, quer pertencer a um grupo.
Trata-se de um momento difícil para
o interessado e para os seus pais;
mas, para além das manifestações
um pouco extravagantes deste desejo
de se singularizar, a verdadeira
razão do que sucede ao adolescente é
que se está a ampliar o sentido de si
próprio.

Se é caraterístico da infância referir
tudo ao próprio eu, com a chegada
progressiva da maturidade o eu



estende-se, abre-se aos outros:
começa-se a sentir o desejo - e a
responsabilidade - de dar contributos
pessoais; descobre-se que os outros
têm os seus interesses e entusiasmos.
“Os outros existem”; precisamente
um sinal claro de imaturidade
consiste na incapacidade de se
confrontar com essa nova exigência
da vida. A superproteção por parte
dos pais - um carinho mal entendido,
um excessivo zelo por poupar
dificuldades e incomodidades - pode
gerar esse traço de personalidade.
Mais adiante descobre-se esse rasto,
por exemplo, em pais ou mães que
vivem para o seu trabalho, os seus
interesses, as suas amizades, a sua
forma física e que se desinteressam
da educação dos filhos; proprietários
que não só se não preocupam com a
sua comunidade de vizinhos, mas
que tornam impossível a deliberação
pacífica dos assuntos; pessoas que
acumulam agravos para se



convencerem de que os conflitos se
devem sempre aos outros.

Os dons são para servir

Devemos isso aos outros. Esta é uma
convicção que, depurada de
servilismo ou de ingenuidade, denota
maturidade. Significa que em certo
sentido “o meu tempo não é meu”,
porque os outros necessitam de mim.
O descanso, a diversão, a formação
cultural e profissional, adquirem
então uma perspetiva mais ampla:
esfumam-se as fronteiras entre o
meu e o dos outros, sem que isso
suponha evasão da própria
responsabilidade, nem invasão da
liberdade alheia. Trata-se de uma
posição conatural para um cristão:
«Se o Senhor te deu uma boa
qualidade – ou uma faculdade – não
é somente para que te deleites, ou
para que te pavoneies, mas para a
abrir com caridade em serviço ao
próximo»[7].



O egoísmo põe-nos fora da realidade:
faz-nos esquecer que tudo na nossa
vida é dom. «Tens algo que não
tenhas recebido? E, se o recebeste,
para quê tanto orgulho, como se
ninguém to tivesse dado?»[8] Se tudo
o que temos é dom, com mais razão o
são os outros. E, no entanto, às vezes
vivemos como se não existissem, ou
submetemo-los de modos subtis ao
nosso critério ou aos nossos
interesses; mais do que recebê-los,
apropriamo-nos então deles.

«Cada pessoa tende a preparar uma
espécie de estojo muito cómodo,
onde se fecha, e que os outros se
aborreçam»[9]. Esta tendência para
fazer girar o mundo à volta do nosso
eu é um princípio de imaturidade a
que sempre temos que ir ganhando
terreno, serenamente. Concebemos
então o projeto da nossa vida não
como uma obra individual mas como
um contributo para a felicidade de
todos. Descobrimos e redescobrimos,



assim, que a verdadeira realização
nunca é uma mera “autorrealização”.
« Não se vive melhor fugindo dos
outros, escondendo-se, negando-se a
partilhar, resistindo a dar, fechando-
se na comodidade. Isto não é senão
um lento suicídio (…). Eu sou uma
missão nesta terra, e para isso estou
neste mundo. É preciso
considerarmo-nos como que
marcados a fogo por esta missão de
iluminar, abençoar, vivificar,
levantar, curar, libertar»[10].

É um facto que, em qualquer grupo
humano, cada um se envolve até
onde quer, porque há muitas coisas
do dia-a-dia que não se podem
acertar nem prever de antemão. As
famílias e as sociedades avançam
graças a esses esforços gratuitos.
Desvelos de pessoas que, por vezes
rodeadas pela apatia daqueles que
preferem não complicar a vida,
entendem que outros dedicaram
tempo a vê-los crescer no corpo e na



alma e sabem que são chamadas a
essa mesma lógica, a única que
verdadeiramente liberta: pais e mães
de família, filhos que cuidam dos
pais, estudantes que ajudam os
companheiros com dificuldades,
trabalhadores que enfrentam
problemas daqueles de que ninguém
se quer ocupar. «Quando tiveres
terminado o teu trabalho, faz o do
teu irmão, ajudando-o, por Cristo,
com tal delicadeza e naturalidade
que nem mesmo o favorecido repare
de que estás a fazer mais do que em
justiça deves. -Isso, sim, é fina
virtude de filho de Deus!»[11]

Evidentemente, este modo de ver a
vida não se confunde com o
servilismo de quem se dedica a fazer
todo o tipo de tarefas, sem ajudar os
outros a exigir-se, nem com a
ingenuidade de quem permite que se
aproveitem das suas boas intenções.
Servir não significa sempre fazer
coisas: implica sobretudo ajudar os



outros a crescer e isto leva também a
deixar espaço para a
responsabilidade que têm.

Proximidade

A vida moderna tende a prever
soluções técnicas para quase todos os
problemas, ocultando por vezes o
calor humano da ajuda mútua. No
entanto, perante situações que
abalam a nossa segurança como, por
exemplo, um desastre natural ou um
acidente, manifesta-se
espontaneamente uma solidariedade,
um sentido de comunidade que jazia
sob as exigências da agitação
quotidiana... Surgem de novo as
coisas que unem, despertam como de
um encantamento: volta-se ao
essencial. Isto mesmo sucede em
menor escala, com baques pessoais
como a morte ou a doença de uma
pessoa querida, ou com episódios do
convívio diário que, pelas nossas
próprias circunstâncias, podem



adquirir um relevo importante: por
exemplo quando uma pessoa nos fez
notar, mesmo que subtilmente, a
«amargura da indiferença»[12], frio
que gela a alma; ou, pelo contrário,
quando nos apercebemos do calor de
um interesse sincero por nós... A
alma desperta, então, para o que é
verdadeiramente importante:
acolher.

«Era peregrino e acolheste-me»[13].
Todos somos, de certo modo,
peregrinos e esperamos ser
acolhidos: que nos reconfortem, nos
escutem, nos olhem nos olhos.
Maturidade significa adquirir essa
sensibilidade para os outros e,
também, por vezes, passar por cima
da falta de sensibilidade do outro,
mesmo que possamos sofrer com
isso. Em determinadas ocasiões
convirá aconselhar o que erra,
fazendo-lhe notar o seu pouco tato;
outras vezes, a melhor pedagogia
será o contágio: a delicadeza, tarde



ou cedo, desperta a sensibilidade do
mais tosco.

Essa sensibilidade leva também as
pessoas a ter iniciativas que se
concretizam no seu ambiente mais
imediato, ocupando-se, por exemplo,
de «um lugar público (um edifício,
uma fonte, um monumento
abandonado, uma paisagem, uma
praça), para proteger, limpar,
melhorar ou embelezar algo que é de
todos. Ao seu redor, desenvolvem-se
ou recuperam-se vínculos e fazendo
surgir um novo tecido social local.
Assim, uma comunidade liberta-se da
indiferença consumista (…). Desta
forma cuida-se do mundo e da
qualidade de vida dos mais pobres,
com um sentido de solidariedade que
é, ao mesmo tempo, consciência de
habitar uma casa comum que Deus
nos confiou»[14].

A maturidade que implica essa
proximidade aos outros é diferente



da facilidade para a relação que é
própria das pessoas loquazes ou
extrovertidas. Trata-se sobretudo de
saber estar: observar, escutar,
acolher, aprender de todos.
Especialmente numa época em que
as tecnologias de comunicação
permitem relacionar-se com muita
gente, torna-se necessário
redescobrir a força do estar genuíno,
da presença pessoal. Um smartphone
pode permitir-nos contactar de
imediato qualquer pessoa, mas nem
por isso nos torna mais próximos. No
âmbito virtual, a pessoa escolhe
quem são os seus “vizinhos”, os seus
“amigos” mas, paradoxalmente, isto
pode fazer-nos perder de vista
aqueles que a vida põe ao nosso lado.
Embora se tenha tornado habitual,
não deixa de ser desoladora a figura
de um grupo de pessoas juntas que,
em vez de falarem entre si, gerem as
suas respetivas mensagens e perfis: a
comunicação virtual absorve então a
comunicação real; quase sem nos



darmos conta, podemos viver
pendentes de ver se alguém se
lembrou de nós, em vez de pensar: o
que está ao meu lado precisa de
mim! E o melhor que lhe posso dar é
a minha proximidade. Precisamente
essa opção pela presença pessoal, em
que nos expomos ao contacto direto,
à realidade sem filtros, faz-nos
crescer em humanidade; desperta-
nos uma vez mais para o que é
verdadeiramente importante. Pensar
nos outros, rezar por eles, leva-nos a
viver para eles. «Só assim se vive a
vida de Jesus Cristo e nos fazemos
uma mesma coisa com Ele»[15].

Carlos Ayxelá

[1] Cfr. Gen 1, 10.12.18.21.25. O
versículo 31 apostilha: «Deus viu
tudo o que tinha feito, e era muito
bom»



[2] Papa Francisco, Audiência, 22-
IV-2015. Cfr. Gen 2, 18.

[3] Cfr. Gen 2, 23.

[4] Papa Francisco, Enc. Laudato si’
(24-V-2015), n. 13.

[5] Cristo que passa, n. 111.

[6] Papa Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-IX-2013), n. 273.

[7] S. Josemaría, Sulco, n. 422.

[8] 1 Cor 4, 7.

[9] S. Josemaría, notas de uma
reunião familiar, 21-X-1973 (AGP,
biblioteca, P01, 1974, p. 319).

[10] Papa Francisco, Evangelii
gaudium, nn. 272-273.

[11] S. Josemaría, Caminho, n. 440.

[12] S. Josemaría, Carta 11-III-1940, n.
7.



[13] Mt 25, 35.

[14] Francisco, Laudato si’, n. 232.

[15] S. Josemaría, Via Sacra, XIV
estação.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/os-outros-e-eu-
versos-do-mesmo-poema/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/os-outros-e-eu-versos-do-mesmo-poema/
https://opusdei.org/pt-pt/article/os-outros-e-eu-versos-do-mesmo-poema/
https://opusdei.org/pt-pt/article/os-outros-e-eu-versos-do-mesmo-poema/

	Os outros e eu: versos do mesmo poema

