
opusdei.org

Os ensinamentos de
S. Josemaria para os
sacerdotes

S. Josemaria foi ordenado
sacerdote no dia 28 de março de
1925. Reproduzimos uma
conferência do prelado do Opus
Dei intitulada "Os ensinamentos
de S. Josemaria para os
sacerdotes: uma resposta aos
desafios de um mundo
secularizado" (2009).

26/03/2015

Sumário



1. «Todos os sacerdotes somos
Cristo». Eucaristia e identificação
com Cristo.

2. «Empresto ao Senhor a minha
voz». Familiaridade com a Palavra e
disponibilidade para as almas.

3. «Empresto ao Senhor as minhas
mãos». Amor à liturgia e obediência
à Igreja.

4. «Empresto ao Senhor o meu corpo
e a minha alma: dou-Lhe tudo».
Sacerdote a cem por cento.

Introdução

Tornar Deus presente em todas as
atividades humanas é o grande
desafio dos cristãos num mundo
secularizado e é a tarefa que S.
Josemaria recordou a milhares de
pessoas – sacerdotes e leigos –
durante a sua vida. A sua mensagem
pode resumir-se em poucas palavras:
santidade pessoal no meio do mundo.



Jesus Cristo far-se-á presente e ativo
no mundo, nas famílias, na fábrica,
nos meios de comunicação social, no
campo..., na medida em que Cristo
viva no pai e na mãe de família, no
operário, na jornalista, no
camponês...; quer dizer, na medida
em que o operário, o jornalista, o
esposo ou a esposa sejam santos.
Como afirmou João Paulo II,
«necessitam-se arautos do Evangelho
peritos em humanidade, que
conheçam a fundo o coração do
homem de hoje, participem das suas
alegrias e esperanças, das suas
angústias e tristezas e,
simultaneamente, sejam
contemplativos, enamorados de
Deus. Para isso necessitam-se novos
santos. Os santos foram os grandes
evangelizadores (...). Devemos
suplicar ao Senhor que aumente o
espírito de santidade na Igreja e nos
mande novos santos para
evangelizar o mundo de hoje»[1].



Este é o "segredo" face à indiferença
e ao esquecimento de Deus; o nosso
mundo necessita de santos; qualquer
outra "solução" é insuficiente. O
mundo atual, com a sua instabilidade
e as suas mudanças profundas,
reclama a presença de homens
santos, apostólicos, em todas as
atividades seculares: «Um segredo. –
Um segredo, um segredo em voz alta:
estas crises mundiais são crises de
santos. –Deus quer um punhado de
homens "seus" em cada atividade
humana. –Depois... "pax Christi in
regno Christi" – a paz de Cristo no
reino de Cristo»[2].

A ausência de Deus na sociedade
secularizada traduz-se em falta de
paz; e, como consequência,
proliferam as divisões, entre as
nações, nas famílias, no local de
trabalho, no convívio diário... Para
encher de paz e de alegria esses
ambientes, «temos que ser, cada um
de nós, alter Christus, ipse



Christus,outro Cristo, o próprio
Cristo. Só assim poderemos
empreender essa empresa grande,
imensa, interminável, santificar a
partir de dentro todas as estruturas
temporais, levando aí o fermento da
Redenção»[3]. Todos somos
chamados a colaborar nesta tarefa
apaixonante, com uma visão otimista
diante do mundo em que vivemos:
«Para ti, que desejas formar uma
mentalidade católica, universal,
transcrevo algumas características:
(...) uma atitude positiva e aberta,
face á transformação atual das
estruturas sociais e das formas de
vida»[4].

Nesse trabalho de transformação do
mundo, percebe-se também o
importante papel do sacerdote. Mas,
quem é o sacerdote na sociedade de
hoje? Como pode converter-se em
fermento de santidade? A esta
pergunta pode responder-se
esmiuçando umas palavras de S.



Josemaria que definem a identidade
do sacerdote, também no mundo
secularizado: «Todos os sacerdotes
somos Cristo. Empresto ao Senhor a
minha voz, as minhas mãos, o meu
corpo, a minha alma, dou-Lhe
tudo»[5].

1. «Todos os sacerdotes somos
Cristo».

Eucaristia e identificação com
Cristo.

São certamente os leigos quem, de
modo capilar, tornam presente Cristo
nas encruzilhadas do mundo. Ao
mesmo tempo, a vida de Cristo que se
inicia no Batismo necessita do
ministério sacerdotal para se
desenvolver. A grandeza do
sacerdote consiste em que se lhe deu
o poder de vivificar, de cristificar. O
sacerdote é «instrumento imediato e
diário dessa graça salvadora que
Cristo nos ganhou». O sacerdote traz
Cristo «à nossa terra, ao nosso corpo



e à nossa alma, todos os dias; Cristo
vem para nos alimentar, para nos
vivificar»[6].

Como pastor de almas e como
didtribuidor dos mistérios de Deus
(cfr. 1 Cor4, 1), o sacerdote,
especialmente num mundo
indiferente à fé, deve alentar todos
para que progridam para a
santidade, sem baixar — por
cobardia ou por falta de fé — o
horizonte do mandato divino: «sede
santos, como o meu Pai celestial é
santo» (Mt5, 48). O sacerdote
orientará outros nesse caminho para
a santidade se ele próprio reconhece
esse imperativo e se tem consciência
de que Deus pôs nas suas mãos os
meios para o alcançar. O grande
desafio para o sacerdote consiste em
identificar-se com Cristo no exercício
do seu ministério sacerdotal, para
que muitos outros procurem também
esta configuração com o Senhor, no



desempenho das suas tarefas
habituais.

A identificação com Cristo sacerdote
fundamenta-se no dom do
sacramento da Ordem, e desenvolve-
se na medida em que o sacerdote põe
tudo o que é seu nas mãos de Cristo.
Isto ocorre de modo paradigmático e
excelente durante a celebração da
Eucaristia. Na Missa, o sacerdote
empresta o seu ser a Cristo para
trazer Cristo. S. Josemaria
expressava esta verdade com
singular vigor:

«Chego ao altar e a primeira coisa
que penso é: Josemaria, tu não és
Josemaría Escrivá de Balaguer (...): és
Cristo (...). É Ele que diz: isto é o meu
Corpo, este é o meu Sangue, o que
consagra. Senão eu não o poderia
fazer. Ali se renova de modo
incruento o divino Sacrifício do
Calvário. De maneira que estou ali in



persona Christi, fazendo as vezes de
Cristo»[7].

Esta identificação com o Senhor é um
traço essencial da vida espiritual do
sacerdote. Como dizia São Gregório
Magno, «os que celebramos os
mistérios da paixão do Senhor, temos
que imitar o que fazemos. E então a
hóstia ocupará o nosso lugar diante
de Deus, se nos fazemos hóstia nós
próprios»[8].

A inteira existência sacerdotal
orienta-se para que o próprio eu
diminua, para que cresça Cristo no
presbítero, ocultar-se, sem procurar
protagonismo, para que apareça
apenas a eficácia salvadora do
Senhor; desaparecer, para que Cristo
se faça presente através do exercício
abnegado e humilde do ministério. 
Ocultar-se e desaparecer[9]é uma
fórmula que agradava muito a S.
Josemaria. Convida, especialmente os
sacerdotes, a preferir o sacrifício



escondido e silencioso[10] às 
manifestaçõesaparatosas ou
chamativas.

Paradoxalmente, para contrapor à
ausência de Deus num mundo
secularizado, S. Josemaria propõe
aos sacerdotes, não tanto uma forte
atividade pública, com a sua
correspondente ressonância
mediática, mas, simplesmente, 
ocultar-se e desaparecer. Deste modo,
ao desaparecer o "eu" do sacerdote,
propagar-se-á a presença de Cristo
no mundo, de acordo com a lógica
divina que se nos mostra na
celebração da Eucaristia.

«Parece-me que aos sacerdotes se nos
pede a humildade de aprender a não
estar na moda, de ser realmente
servos dos servos de Deus –
lembrando-nos daquele grito do
Baptista: illum oportet crescere, me
autem minui (Jo3, 30); convém que
Cristo cresça e que eu diminua – para



que os cristãos correntes, os leigos,
tornem Cristo presente, em todos os
ambientes da sociedade. (...). Quem
pense que, para que a voz de Cristo
se faça ouvir no mundo de hoje, é
necessário que o clero fale ou se faça
sempre presente, não entendeu
ainda bem a dignidade da vocação
divina de todos e de cada um dos
fiéis cristãos»[11].

A existência sacerdotal consiste em
pôr todo o próprio à mercê de Deus,
emprestar a voz ao Senhor, para que
fale Ele; emprestar-Lhe as mãos, para
que atue Ele; emprestar-Lhe o corpo
e a alma para que Ele cresça no
sacerdote e, através do seu
ministério, em cada um dos fiéis
cristãos. Ante os desafios do nosso
mundo, S. Josemaria ensina aos
sacerdotes humildade e abnegação,
pôr inteiramente à disposição do
Senhor o próprio eu.



2. «Empresto ao Senhor a minha
voz».

Familiaridade com a Palavra e
disponibilidade para as almas.

A Eucaristia «reúne em si todos os
mistérios do Cristianismo.
Celebramos, portanto, a ação mais
sagrada e transcendente que os
homens, pela graça de Deus,
podemos realizar nesta vida»[12]. O
sacerdote empresta a sua voz ao
Senhor, de modo inefável ao
pronunciar as palavras da
consagração, que permitem que a
força de Deus Pai, Filho e Espírito
Santo opere o prodígio da
transubstanciação. A eficácia dessas
palavras não provém do sacerdote
mas de Deus. O sacerdote, por si
mesmo, não poderia dizer
eficazmente "isto é o meu corpo",
"este é o cálice do meu sangue": não
se operaria a conversão do pão e do
vinho no Corpo e no Sangue de



Cristo. Isto, que sucede de modo
extraordinário durante a celebração
eucarística, no momento mais
sublime da vida do sacerdote, pode
estender-se analogamente a toda a
sua vida e ao seu ministério.

A eficácia da palavra do sacerdote —
na pregação, na celebração dos
sacramentos, na direção espiritual e
no trato com as pessoas — provém
do mesmo princípio, emprestar a sua
voz ao Senhor.

a) Familiaridade com a voz de
Deus

Emprestar ao Senhor a própria voz
requer confiança com Ele; requer
escutar a voz de Deus e incorporá-la
na própria vida. Para adquirir essa
familiaridade, S. Josemaria indica
dois caminhos imprescindíveis, a
vida de oração e o estudo. O
sacerdote tem de dedicar tempo a
estudar e a meditar a Sagrada
Escritura e a aprofundar a sua



formação teológica, para que ressoe
fielmente a voz de Cristo, que fala na
Sua Igreja.

«A pregação da palavra de Deus
exige vida interior; temos de falar
aos outros de coisas santas, ex
abundantia enim cordis, os loquitur
(Mt12, 34); a boca fala da abundância
do coração. E juntamente com a vida
interior, estudo: (...) Estudo, doutrina
que incorporamos na própria vida, e
que só assim saberemos dar aos
outros do modo mais conveniente,
acomodando-nos às suas
necessidades e circunstâncias com
dom de línguas»[13].

O povo cristão está sedento da voz de
Deus. O sacerdote não pode
defraudar esses santos desejos. Neste
mundo de hoje, em que abunda a
confusão, é necessário que o
sacerdote seja porta-voz fiel da
Palavra divina; ter vida interior e
estudar a doutrina assegura que a



pregação não seja eco de outras
vozes que não são a de Cristo. Seguir
confiadamente o Magistério garante
que Cristo seja escutado na Igreja e
no mundo. S. Josemaria animava
também os sacerdotes a pedir luzes
ao Espírito Santo para serem só
instrumentos seus, pois é o Paráclito
que atua no interior da alma[14].
Emprestar a voz a Deus significa,
além disso, que o sacerdote não se
prega a si mesmo, mas a Cristo Jesus,
Nosso Senhor (cfr. 2 Cor4, 5),
fazendo-se eco do Evangelho. Deste
modo, a eficácia da pregação provirá
do próprio Senhor:

«Das palavras de Jesus Cristo bem
expostas, claras, doces e fortes,
cheias de luz, pode depender a
resolução do problema espiritual de
uma alma que vos escuta, desejosa
de aprender e de se determinar. A
palavra de Deus é viva e eficaz, e mais
penetrante do que qualquer espada de
dois gumes e atinge até a divisão da



alma e do corpo, das juntas e
medulas(Hb4, 12)» [15].

De alguma maneira, o sacerdote deve
aspirar à mesma intimidade com a
Palavra de Deus que teve Santa
Maria. Bento XVI, a propósito do 
Magnificat, «completamente tecido
pelos fios tomados da Sagrada
Escritura», descreve essa
familiaridade de Nossa Senhora nos
seguintes termos: «Fala e pensa com
a Palavra de Deus; a Palavra de Deus
converte-se em palavra sua, e a sua
palavra nasce da Palavra de Deus.
Assim se põe de manifesto, além
disso, que os seus pensamentos estão
em sintonia com o pensamento de
Deus, que o seu querer é um querer
com Deus»[16].

O Santo Padre vai mais além, ao
salientar que a Virgem, «ao estar
intimamente penetrada pela Palavra
de Deus, pode converter-se em mãe
da Palavra encarnada»[17]. Algo



análogo ocorre com o sacerdote. S.
Josemaria dizia, referindo-se à
Eucaristia que, assim como a Nossa
Mãe trouxe uma vez ao mundo a
Jesus, «os sacerdotes trazem-n'O à
nossa terra, ao nosso corpo e à nossa
alma, todos os dias»[18].

Emprestar a voz ao Senhor requer
humildade, calar opiniões pessoais
em questões de fé, moral e disciplina
eclesiástica quando são dissonantes;
não se apegar às ideias próprias;
procurar a união com desejos de
servir. É necessário que o sacerdote
fale aos homens de Cristo, lhes
comunique a doutrina de Cristo
como fruto da própria vida interior e
do estudo, com santidade pessoal e
conhecimento profundo da vida dos
homens e mulheres do seu tempo.

b) Disponibilidade para emprestar
a voz ao Senhor

Emprestar a voz ao Senhor requer
também disponibilidade. S.



Josemaria não se cansou de pedir aos
sacerdotes que dedicassem tempo à
administração do perdão divino.
Para que a voz misericordiosa de
Deus chegue às almas através do
sacramento da Reconciliação, é
necessária uma condição quase
óbvia mas fundamental, estar
disponível para atender os que se
aproximem. Seria um erro pensar
que, no nosso mundo, seria uma
perda de tempo. Equivaleria a 
fechara boca de Deus, que deseja
perdoar por meio dos seus ministros.
S. Josemaria tinha experimentado
bem que, quando o sacerdote, com
constância, dia após dia, dedica um
tempo a essa tarefa, estando
fisicamente no confessionário, esse
lugar de misericórdia acaba por se
encher de penitentes, ainda que ao
princípio não vá ninguém. Descrevia
assim a um grupo de sacerdotes
diocesanos em Portugal, em 1972, o
resultado de perseverar nessa tarefa:



«Não vos deixarão viver, nem
podereis rezar nada no
confessionário, porque as vossas
mãos ungidas estarão, como as de
Cristo – confundidas com elas,
porque sois Cristo – dizendo: eu te
absolvo. Amai o confessionário.
Amai-o, amai-o!»[19].

S. Josemaria tinha uma fé vivíssima
na verdade real de que o sacerdote é
Cristo, quando diz: "eu te absolvo".
Com grande sentido sobrenatural e
com sentido comum, dava conselhos
muito práticos, para que a dignidade
do sacramento não perdesse o brilho,
para que fosse canal limpo da voz de
Jesus Cristo. Por isso amava o
confessionário. Entendia que,
utilizando este tradicional
instrumento, se fomentam as
disposições adequadas — tanto do
penitente como do confessor — para
facilitar a sinceridade e o tom
sobrenatural próprio de uma
realidade sagrada.



«Deus Nosso Senhor conhece bem a
minha debilidade e a vossa; todos
nós somos homens correntes, mas
Jesus Cristo quis converter-nos num
canal, que faça chegar a muitas
almas as águas da sua misericórdia e
do seu Amor »[20].

Falava da administração do
sacramento da Penitência como um
exercício gostoso e uma paixão
dominante do sacerdote. Sem
dúvida, as horas diárias dedicadas a
confessar, «com caridade, com muita
caridade, para escutar, para
aconselhar, para perdoar»[21] são
parte desse ocultar-se e desaparecer,
tão eficaz para fazer Cristo presente
nas pessoas e nos ambientes onde
vivem.

Ao confessar, o sacerdote – no seu
papel de juiz, mestre, médico, pai e
pastor – experimenta a necessidade
de dar doutrina clara, diante das
dificuldades que se apresentam na



vida dos penitentes. Consciente disto,
S. Josemaria fomentou entre os
presbíteros um vivo desejo de
conservar e melhorar a ciência
eclesiástica, «especialmente a que
necessitais para administrar o
sacramento da Penitência»[22].
«Procurai – escrevia numa ocasião a
sacerdotes – dedicar um tempo do
dia – ainda que sejam só uns minutos
– ao estudo da ciência
eclesiástica»[23]. Com este fim,
impulsionou também encontros,
convívios, reuniões para os
presbíteros, etc.

O renascer da prática da confissão
sacramental é um dos grandes
desafios do mundo atual, que
necessita de redescobrir o sentido do
pecado e experimentar a alegria da
misericórdia de Deus. O sacerdote,
estando disponível para celebrar o
sacramento da Reconciliação, e
procurando – mediante a oração e o
estudo – que as suas ideias estejam



em sintonia com a doutrina da Igreja,
é absolutamente insubstituível.

Também os fiéis leigos hão-de sentir
a responsabilidade de levar os seus
colegas, familiares e amigos ao
sacerdote, para que possam "escutar
a voz de Deus" e receber o seu
perdão. A colaboração entre leigos e
sacerdotes, neste campo, é
especialmente importante na
sociedade de hoje.

S. Josemaria entendia que o
sacerdote, também na tarefa de
direção espiritual, é um instrumento
para fazer chegar a voz de Deus às
almas; nesta atividade não deve
sentir-se nem "proprietário", nem
modelo: «O modelo é Jesus Cristo; o
modelador, o Espírito Santo, por
meio da graça. O sacerdote é o
instrumento, e nada mais»[24]. A
direção espiritual, outra das paixões
dominantesde S. Josemaria, não
consiste em mandar, mas em abrir



horizontes, assinalar obstáculos,
sugerindo os meios para os vencer, e
impulsionar para o apostolado.
Animar, afinal, a que cada um
descubra e queira cumprir o desígnio
de santidade que Deus tem para ele.

Isto é possível se o próprio sacerdote
está convencido de que conduzir
para a busca da santidade é levar as
pessoas para a felicidade. Essa
persuasão surge da luta do
presbítero pela própria santificação,
é fruto do amor à vontade de Deus e
é necessária para contrapor ao
pensamento laicista, que tende a
apagar Deus do horizonte da
felicidade humana.

3. «Empresto ao Senhor as minhas
mãos».

Amor à liturgia e obediência à
Igreja.

Na Santa Missa, é Cristo que, através
do sacerdote, se oferece ao Pai pelo



Espírito Santo. As mãos do
presbítero, ungidas durante a
cerimónia de ordenação, foram
sempre veneradas pelos cristãos,
porque trazem Cristo, porque
distribuem os tesouros da redenção.

S. Josemaria tinha viva consciência
de que a liturgia é ação divina,
sagrada, e não ação humana. Se um
mundo descristianizado se
caracteriza, em boa medida, pela
ausência do sagrado, o sacerdote tem
hoje o grande desafio de se esmerar
no cuidado da liturgia, "emprestando
a Deus as suas mãos" e o seu ser
inteiro.

Isto significa evitar protagonismos
que podem enevoar a ação divina.
Também no serviço litúrgico vale a
fórmula de S. Josemaria: «Ocultar-se
e desaparecer é o meu, que só Jesus
brilhe»[25]. Este princípio responde
a uma lógica de fé e de visão
sobrenatural. Só a partir da fé se



entende em profundidade a eficácia
sobrenatural que encerra o princípio
de "emprestar ao Senhor as minhas
mãos"; e se aceitam com gosto as
consequências práticas a que
conduz: fidelidade à fé e à doutrina
católica e obediência delicada às
normas litúrgicas:

«Que ponhais sempre um particular
empenho em seguir com toda a
docilidade o Magistério da Igreja
Santa; e, como consequência, que
cumprais, com delicada obediência
também, todas as indicações da
Santa Sé em matéria litúrgica,
adaptando-vos com generosidade às
possíveis modificações – que serão
sempre acidentais – que o Romano
Pontífice possa introduzir na lex
orandi»[26].

As mãos do sacerdote têm de ser
mãos de pessoa enamorada, que sabe
tratar com delicadeza as coisas do
Senhor e, muito especialmente, tudo



o que se relaciona com o culto
divino. O descuido de igrejas, altares
e objetos de culto transmite
inevitavelmente certa sensação de
ausência de Deus ou de indiferença.
Para enfrentar o mundo materialista,
é necessário o cuidado atento de tudo
o que se relaciona com a presença
sacramental do Senhor na Eucaristia.
Numa celebração litúrgica imbuída
de espírito de adoração encerra-se
uma sóbria beleza, que eleva o
espírito para Deus e comunica a
presença do sagrado. S. Josemaria
viveu sempre com a preocupação de
que nunca é demasiada a dignidade
do culto:

«Tratai-me bem os objetos de culto; é
manifestação de fé, de piedade e
dessa nossa bendita pobreza que nos
leva a destinar ao culto o melhor de
que possamos dispor, obriga-nos por
isso mesmo a tratá-lo com a mais fina
delicadeza: sancta sancte tractanda!
São jóias de Deus. Os cálices sagrados



e os santos panos e tudo o resto que
pertence à Paixão do Senhor... pelo
seu consórcio com o Corpo e o Sangue
do Senhor hão-de ser venerados com a
mesma reverência que o seu Corpo e o
seu Sangue(S. Jerónimo, Epist. 114,
2)» [27].

4. «Empresto ao Senhor o meu
corpo e a minha alma: dou-lhe
tudo». Sacerdote a cem por cento.

Depois de ter considerado como o
sacerdote empresta ao Senhor a sua
voz e as suas mãos, chegamos, como
num in crescendode identificação
com Cristo, a uma formulação
omnicompreensiva da identidade
sacerdotal: «empresto ao Senhor o
meu corpo e a minha alma: dou-Lhe
tudo». Esta fórmula, referida à
celebração eucarística, na qual o
sacerdote atua in personaChristi
Capitis, pode estender-se
analogamente à vida inteira do
sacerdote, constituindo a sua mais



íntima aspiração: ser, sempre e em
tudo, ipse Christus, o próprio Cristo.

S. Josemaria descrevia com vigor
esse sentido de totalidade próprio do
sacerdócio. Referindo-se a um grupo
de sacerdotes recém ordenados,
expressava-o da seguinte maneira:
«Receberam o Sacramento da Ordem
para ser, nada mais, nada menos, do
que sacerdotes-sacerdotes, sacerdotes
a cem por cento»[28].

Ao mesmo tempo, é evidente que
sempre é indispensável a
colaboração entre sacerdotes e
leigos, cada um segundo a missão
que lhe é própria. Como escrevia S.
Josemaria, «esta colaboração
apostólica é hoje importantíssima,
vital, urgente»[29]. Por um lado,
porque os presbíteros, enquanto tais,
não têm acesso a muitos ambientes
profissionais ou sociais. Por outro,
porque os leigos, para serem
verdadeiramente "outros Cristos",



necessitam da vida sacramental e,
portanto, o recurso ao ministério
sacerdotal. Sem vida interior, o leigo
acabaria por mundanizar-se, em vez
de cristianizar o mundo; é necessária
uma intensa vida sobrenatural para
influir cristãmente em ambientes
onde parece ter desaparecido a
marca de Deus.

«No exercício do apostolado, os leigos
têm absoluta necessidade do
sacerdote, quando chegam ao que
costumo chamar o muro
sacramental, como os sacerdotes –
especialmente no meio da
indiferença religiosa, quando não se
trata além disso de un ataque brutal
à Religião, na sociedade destes
tempos – têm necessidade dos leigos,
para o apostolado»[30].

Esta colaboração é eficaz na medida
em que se respeita a própria
natureza da vocação de cada um; o
leigo deve ser "Cristo" no meio da



rua, nas circunstâncias normais que
lhe cabe viver, na convivência com
os seus iguais, com quem partilha
projetos e aspirações. Ao mesmo
tempo, o sacerdote tem de ser
sempre e inteiramente sacerdote,
vivendo para apoiar e alentar a
aspiração de santidade de homens e
mulheres, com uma abnegada
entrega ao seu ministério.
Dificilmente haverá leigos que
perseverem no empenho de procurar
a santidade na vida corrente, sem
presbíteros «dedicados
integralmente ao seu serviço, que se
esqueçam habitualmente de si
mesmos, para se preocuparem
somente com as almas»[31].

S. Josemaria repetia com frequência
que tinha uma só panela para todos,
cujo conteúdo é, em síntese, a
procura da santidade no meio das
ocupações correntes. Dessa 
panelapodem alimentar-se o pai e a
mãe de família, o engenheiro, o



advogado, o médico, o operário, e
também o sacerdote. E o sacerdote
desempenha um papel insubstituível
para ajudar os fiéis a ser santos: tem
de servir a todos, é sacerdote para os
outros. Pela missão que recebeu de
Deus, tem uma especial obrigação de
procurar a santidade. «Muitas coisas
grandes dependem do sacerdote:
temos Deus, trazemos Deus, damos
Deus»[32].

Por isso o fundador do Opus Dei
falava de ser sacerdote cem por cento,
que é a consequência de tornar vida
própria o que acontece na Santa
Missa: emprestar ao Senhor o corpo e
a alma; dar-Lhe tudo. Significa
também que o sacerdócio não é um
ofício, nem uma tarefa que ocupa
parcialmente o dia, juntamente com
outras ocupações. Para S. Josemaria
não há âmbitos da existência pessoal
que não sejam sacerdotais; até nas
situações aparentemente mais
intranscendentes, ou nas ocupações



profanas, o sacerdote é sempre
sacerdote, tomado de entre os
homens, constituído a favor dos
homens (cfr. Hb5, 1).

Plenamente congruente com esse
"emprestar ao Senhor o meu corpo" é
o dom do celibato sacerdotal. No
meio do mundo, que facilmente
tende a banalizar a dignidade do
corpo, tem um especial significado
entregar totalmente o corpo a Nosso
Senhor Jesus Cristo na celebração
eucarística. O celibato de Jesus Cristo
ilumina com todo o seu vigor e
resplendor o celibato do sacerdote.
Cristo, nos seus anos de existência
terrena e na vida da sua Igreja,
demonstrou a que grau
extraordinário de paternidade e
maternidade, de caridade sem
limites, se chega por este dom.

Ao longo da sua grande experiência
pastoral, S. Josemaria experimentou
continuamente a necessidade de uma



identidade sacerdotal forte; não é
verdade que os cristãos queiram ver
no sacerdote um homem mais; o
povo cristão, o que quer do sacerdote
é que seja sacerdote. Na sociedade
atual, onde não poucos pretendem
esfumar Deus, os cristãos necessitam,
com mais razão ainda, de se
aperceber da presença de Cristo no
sacerdote; necessitam e esperam,
com palavras de S. Josemaria, «que
se destaque claramente o caráter
sacerdotal; esperam que o sacerdote
reze, que não se negue a administrar
os Sacramentos, que esteja disposto a
acolher a todos sem se constituir em
chefe ou militante de facções
humanas, sejam do tipo que forem;
que ponha amor e devoção na
celebração da Santa Missa, que se
sente no confessionário, que console
os doentes e os aflitos; que doutrine
com a catequese as crianças e os
adultos, que pregue a Palavra de
Deus e não qualquer tipo de ciência
humana que – mesmo que a



conhecesse perfeitamente – não seria
a ciência que salva e leva à vida
eterna; que tenha conselho e
caridade com os necessitados. Numa
palavra: pede-se ao sacerdote que
aprenda a não estorvar a presença
de Cristo nele»[33].

* * *

Esta última frase pode talvez resumir
o desafio que o mundo atual lança
aos ministros sagrados. O sacerdote
tem de fazer presente Deus aos
homens de todos os tempos; e para
isso, tem de aprender a emprestar a
Cristo a sua voz, as suas mãos, a sua
alma e o seu corpo: todo o seu ser.
Assim sucede principalmente
quando administra os sacramentos
ou na pregação, mas não só nesses
momentos. A dinâmica própria do
sacramento da Ordem, cujo centro e
cume é a Eucaristia, leva a dar-se
inteiramente, ao longo do dia, em
alma e corpo, a Cristo.



A vida terrena de Santa Maria, Mãe
de Cristo, Sacerdote Eterno, e Mãe
dos sacerdotes, foi um «faça-se
sincero, entregue, cumprido até às
últimas consequências, que não se
manifestou em ações aparatosas, mas
no sacrifício escondido e silencioso
de cada dia»[34]. Em Nossa Senhora
demonstra-se a eficácia desta atitude.
Por isso Maria, permanentemente,
continua a fazer presente Deus nas
casas, nas ruas. A Mãe de Deus é,
muitas vezes, o último reduto de fé,
do qual, não poucas vezes, brota de
novo a conversão e a descoberta da
alegria da vida cristã no meio do
mundo.

+ Javier Echevarría

Prelado do Opus Dei

Publicado originalmente em
clerus.org (2009)

----------------------



[1] João Paulo II, Discurso ao
Simpósio de Bispos europeus,11-
X-1985.

[2] S. Josemaria Escrivá de Balaguer,
Caminho, n. 301.

[3] S. Josemaria Escrivá de Balaguer,
Cristo que passa, n. 183.

[4] S. Josemaria Escrivá de Balaguer, 
Sulco, n. 428.

[5] S. Josemaria Escrivá de Balaguer,
Apontamentos tomados de uma
reunião familiar, 10-V-1974, citado
em J. Echevarría, Por Cristo, con Él y
en Él, Ed. Palabra, Madrid 2007, p.
167.

[6] S. Josemaria Escrivá de Balaguer,
Homilia Sacerdote para a eternidade,
13-IV-1973.

[7] S. Josemaria Escrivá de Balaguer,
Apontamentos tomados..., cit.



[8] São Gregório Magno, 
Lib.Dialogorum, 4, 59, citado em S.
Josemaria Escrivá de Balaguer, Carta
8-VIII-1956, n. 17.

[9] Cfr. S. Josemaria Escrivá de
Balaguer, Caminho, edición crítico-
histórica preparada por P. Rodríguez,
3ª edição, Rialp, Madrid 2004, p. 945.

[10] Cfr. S. Josemaria Escrivá de
Balaguer, Caminho, n. 185.

[11] S. Josemaria Escrivá de
Balaguer, Temas actuais do
cristianismo, n. 59.

[12] Ibid., n. 113.

[13] S. Josemaria Escrivá de
Balaguer, Carta 8-VIII-1956, n. 25.

[14] Cfr. São Tomás, S. Th. II-II, q.
177, a. 1 c.

[15] S. Josemaria Escrivá de
Balaguer, Carta 8-VIII-1956, n. 26.



[16] Bento XVI, Carta encíclica Deus
caritas est, n. 41.

[17] Ibid.

[18] S. Josemaria Escrivá de
Balaguer, Homilía Sacerdote para a
eternidad, 13-IV-1973.

[19] S. Josemaria Escrivá de
Balaguer, Apontamentos tomados
numa reunião com sacerdotes
diocesanos em Enxomil (Porto),10-
V-1974.

[20] S. Josemaria Escrivá de
Balaguer, Carta 8-VIII-1956, n. 1.

[21] Ibid., n. 30.

[22] Ibid., n. 15.

[23] Ibid.

[24] Ibid., n. 37.



[25] S. Josemaria Escrivá de
Balaguer, Carta por ocasião das
bodas de ouro sacerdotais, 28-I-1975.

[26] S. Josemaria Escrivá de
Balaguer, Carta 8-VIII-1956, n. 22.

[27] Ibid., n. 23.

[28] S. Josemaria Escrivá de
Balaguer, Homilia Sacerdote para a
eternidade, 13-IV-1973.

[29] S. Josemaria Escrivá de
Balaguer, Carta 8-VIII-1956, n. 3.

[30] Ibid.

[31] Ibid.

[32] Ibid., n. 17.

[33] S. Josemaria Escrivá de
Balaguer, Homilia Sacerdote para a
eternidade, 13-IV-1973.

[34] S. Josemaria Escrivá de
Balaguer, Cristo que passa, n. 172.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/os-
ensinamentos-de-s-josemaria-para-os-

sacerdotes/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/os-ensinamentos-de-s-josemaria-para-os-sacerdotes/
https://opusdei.org/pt-pt/article/os-ensinamentos-de-s-josemaria-para-os-sacerdotes/
https://opusdei.org/pt-pt/article/os-ensinamentos-de-s-josemaria-para-os-sacerdotes/
https://opusdei.org/pt-pt/article/os-ensinamentos-de-s-josemaria-para-os-sacerdotes/

	Os ensinamentos de S. Josemaria para os sacerdotes

