
opusdei.org

Catequeses sobre o
discernimento: Os
elementos do
discernimento. O
livro da própria vida

O Papa Francisco nesta nova
catequese recomendou que
aprendêssemos a reler a
própria vida. Disse que são
instrumentos muito valiosos de
discernimento este acostumar-
se a fazer o exercício de ler a
própria vida e contar a nossa
história a outras pessoas.



19/10/2022

Prezados irmãos e irmãs, bem-vindos
e bom dia!

Nas catequeses destas semanas
insistimos sobre os pressupostos
para fazer um bom discernimento.
Na vida devemos tomar decisões,
sempre, e para tomar decisões
devemos percorrer um caminho,
uma estrada de discernimento. Cada
atividade importante tem as suas
“instruções” a seguir, que devem ser
conhecidas para que possam
produzir os efeitos necessários. Hoje
meditemos sobre outro ingrediente
indispensável para o discernimento: 
a própria história de vida. Conhecer a
própria história de vida é um
ingrediente – digamos assim –
indispensável para o discernimento.



A nossa vida é o “livro” mais precioso
que nos foi confiado, um livro que
muitos infelizmente não leem, ou
que o fazem demasiado tarde, antes
de morrer. No entanto, é
precisamente nesse livro que se
encontra aquilo que se procura
inutilmente por outros caminhos.
Santo Agostinho, um grande
investigador da verdade,
compreendeu-o exatamente relendo
a sua vida, observando nela os
passos silenciosos e discretos, mas
incisivos, da presença do Senhor. No
final deste percurso, anotará com
admiração: «Tu estavas dentro de
mim, e eu fora. Lá, eu procurava-te.
Deformado, lançava-me sobre as
belas formas das tuas criaturas. Tu
estavas comigo, mas eu não estava
contigo» (Confissões X, 27.38). Daqui
deriva o seu convite a cultivar a vida
interior, para encontrar o que se
procura: «Volta para ti mesmo. No
homem interior habita a verdade» (A
verdadeira religião, XXXIX, 72). Este é



um convite que faria a todos vós,
inclusive a mim mesmo: “Entra em ti
mesmo. Lê a tua vida. Lê dentro de ti,
como foi o teu percurso. Com
serenidade. Entra em ti mesmo”.

Muitas vezes, também nós vivemos a
experiência de Agostinho, de nos
encontrarmos presos em
pensamentos que nos afastam de nós
mesmos, mensagens estereotipadas
que nos ferem: por exemplo, “Nada
valho” – e desanimas; “tudo corre
mal comigo”, e deprimes-te; “nunca
farei nada de bom”, e desencorajas-
te; e assim é a vida. Estas frases
pessimistas que te desanimam! Ler a
própria história significa também
reconhecer a presença destes
elementos “tóxicos”, mas para depois
ampliar a trama da nossa narração,
aprendendo a observar outras coisas,
tornando-a mais rica, mais
respeitadora da complexidade,
conseguindo até captar os modos
discretos como Deus age na nossa



vida. Certa vez conheci uma pessoa
da qual havia quem dissesse que
merecia o prémio Nobel da
negatividade: tudo era terrível, tudo,
e procurava sempre motivos para
desanimar. Era uma pessoa
amargurada e no entanto possuía
muitas qualidades. Depois, esta
pessoa encontrou outra pessoa que a
ajudou muito e cada vez que se
lamentava de algo, esta última dizia:
“Agora, para compensar, diz alguma
coisa positiva de ti”. E ele: “Ah, sim...
tenho também esta qualidade”, e
pouco a pouco ajudou-o a ir em
frente, a ler bem a própria vida, quer
nos aspetos negativos, quer nos
positivos. Devemos ler a nossa vida, e
assim vemos o que não é positivo e
também as coisas boas que Deus
semeia em nós.

Vimos que o discernimento tem uma
abordagem narrativa: não se limita à
ação pontual; insere-a num contexto:
de onde vem este pensamento? O



que sinto agora, de onde vem? Para
onde me leva o que estou a pensar
agora? Quando tive a ocasião de o
encontrar precedentemente? É algo
novo que sinto agora, ou que já senti
outras vezes? Porque é mais
insistente do que outros? O que me
quer dizer a vida com isto?

A narração das vicissitudes da nossa
vida permite também compreender
matizes e detalhes importantes, que
podem revelar-se ajudas valiosas até
então ocultas. Por exemplo, uma
leitura, um serviço, um encontro, à
primeira vista considerados de pouca
importância, sucessivamente
transmitem uma paz interior,
transmitem a alegria de viver e
sugerem outras iniciativas de bem.
Deter-se e reconhecer que isto é
indispensável para o discernimento.
Parar é reconhecer: é importante
para o discernimento, é uma obra de
recolha daquelas pérolas preciosas e



escondidas que o Senhor disseminou
no nosso terreno.

O bem está escondido, sempre, pois o
bem tem pudor e esconde-se: o bem
está escondido; é silencioso, requer
uma escavação lenta e contínua. Pois
o estilo de Deus é discreto: a Deus
apraz o escondimento, a discrição,
não se impõe; é como o ar que
respiramos, não o vemos, mas faz-
nos viver, e só nos damos conta dele
quando nos falta.

Habituar-se a reler a própria vida
educa o olhar, aguça-o, permite notar
os pequenos milagres que o bom
Deus realiza para nós todos os dias.
Quando prestamos atenção,
observamos outros rumos possíveis
que revigoram o gosto interior, a paz
e a criatividade. Acima de tudo,
torna-nos mais livres dos
estereótipos tóxicos. Diz-se
sabiamente que o homem que não
conhece o seu passado está



condenado a repeti-lo. É curioso: se
não conhecermos a estrada
percorrida, o passado, repetimo-lo
sempre, somos circulares. A pessoa
que caminha circularmente nunca
vai em frente, não há caminho, é
como o cão que se morde a cauda,
sempre vai assim, e repete as ações.

Podemos perguntar-nos: já contei a
alguém a minha vida? Esta é uma
bonita experiência dos namorados,
que quando a relação é séria contam
a vida um ao outro... Trata-se de uma
das formas de comunicação mais
belas e íntimas, narrar a própria
vida. Ela permite-nos descobrir
coisas até então desconhecidas,
pequenas e simples, mas, como diz o
Evangelho, é precisamente das
pequenas coisas que nascem as
grandes (cf. Lc 16, 10).

Também a vida dos santos constitui
uma ajuda preciosa para reconhecer
o estilo de Deus na própria vida:



permite familiarizar com o seu modo
de agir. O comportamento de alguns
santos interpela-nos, mostrando-nos
novos significados e oportunidades.
Foi o que aconteceu, por exemplo, a
Santo Inácio de Loyola. Quando
descreve a descoberta fundamental
da sua vida, acrescenta uma
importante observação: «Por
experiência, deduziu que alguns
pensamentos o deixaram triste e
outros, alegre; e pouco a pouco
aprendeu a conhecer a diversidade
dos pensamentos, a diversidade dos
espíritos que nele se
agitavam» (Autob., n. 8). Conhecer o
que acontece dentro de nós,
conhecer, estar atentos.

O discernimento é a leitura narrativa
dos momentos bons e dos momentos
escuros, das consolações e desolações
que experimentamos ao longo da
nossa vida. No discernimento é o
coração que nos fala de Deus, e nós
devemos aprender a compreender a



sua linguagem. Perguntemo-nos, no
final do dia, por exemplo: o que
aconteceu hoje no meu coração?
Alguns pensam que fazer este exame
de consciência é fazer a
contabilidade dos pecados que
cometemos – e cometemos muitos –
mas é também perguntar-se “o que
aconteceu dentro de mim, tive
alegrias? O que me causou alegria?
Fiquei triste? Qual o motivo da
tristeza? E assim aprender a discernir
o que acontece dentro de nós.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/os-elementos-
do-discernimento-o-livro-da-propria-

vida/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/os-elementos-do-discernimento-o-livro-da-propria-vida/
https://opusdei.org/pt-pt/article/os-elementos-do-discernimento-o-livro-da-propria-vida/
https://opusdei.org/pt-pt/article/os-elementos-do-discernimento-o-livro-da-propria-vida/
https://opusdei.org/pt-pt/article/os-elementos-do-discernimento-o-livro-da-propria-vida/

	Catequeses sobre o discernimento: Os elementos do discernimento. O livro da própria vida

