
opusdei.org

Catequeses sobre o
discernimento: Os
elementos do
discernimento.
Conhecer-se a si
mesmo

Depois de aprofundar na
importância da oração, o Papa
Francisco continua o ciclo de
catequeses, explicando que «o
bom discernimento também
requer conhecimento de si
mesmo».

05/10/2022



Prezados irmãos e irmãs, bom dia!

Continuamos a abordar o tema do
discernimento. Na semana passada
considerámos como seu elemento
indispensável o da oração, entendida
como familiaridade e confidência
com Deus. Oração, não como os
papagaios, mas como familiaridade e
confidência com Deus; oração dos
filhos ao Pai; oração com o coração
aberto. Vimos isto na última
Catequese. Hoje gostaria de salientar,
de maneira quase complementar,
que o bom discernimento exige
também o conhecimento de si.
Conhecer a si mesmo. E isto não é
fácil. Com efeito, o discernimento
envolve as nossas faculdades
humanas: a memória, o intelecto, a
vontade, os afetos. Muitas vezes não
sabemos discernir porque não nos
conhecemos de modo suficiente, e
assim não sabemos o que realmente
queremos. Ouvistes muitas vezes:
“Mas aquela pessoa, por que não se



ocupa da sua vida? Nunca soube o
que quer…”. Sem chegar àquele
extremo, mas também a nós acontece
que não sabemos bem o que
queremos, não nos conhecemos bem.

Na base de dúvidas espirituais e
crises vocacionais encontra-se não
raro um diálogo insuficiente entre a
vida religiosa e a nossa dimensão
humana, cognitiva e afetiva. Um
autor de espiritualidade observava
que muitas dificuldades a respeito do
tema do discernimento remetem
para problemas de outro tipo, que
devem ser reconhecidos e
explorados. Assim escreve este autor:
«Cheguei à convicção de que o maior
obstáculo para o verdadeiro
discernimento (e para o verdadeiro
crescimento na oração) não é a
natureza intangível de Deus, mas a
constatação de que não nos
conhecemos suficientemente a nós
próprios, e de que nem sequer
queremos conhecer-nos como



verdadeiramente somos. Quase todos
nos escondemos por detrás de uma
máscara, não só perante os outros,
mas também quando nos olhamos ao
espelho» (Th. Green, Il grano e la
zizzania, Roma, 1992, 25). Todos
temos a tentação de usar máscaras,
inclusive diante de nós mesmos.

O esquecimento da presença de Deus
na nossa vida anda de mãos dadas
com a ignorância sobre nós mesmos
– ignorar Deus e ignorar-nos –
ignorância sobre as caraterísticas da
nossa personalidade e sobre os
nossos desejos mais profundos.

Conhecer-se a si próprio não é difícil,
mas é cansativo: exige um paciente
trabalho de escavação interior.
Requer a capacidade de parar, de
“desativar o piloto automático”, de
tomar consciência da nossa maneira
de agir, dos sentimentos que nos
habitam, dos pensamentos
recorrentes que nos condicionam, e



muitas vezes sem que saibamos.
Exige também que se distinga entre
as emoções e as faculdades
espirituais. “Sinto” não é a mesma
coisa que “estou convencido”;
“apetece-me” não é a mesma coisa
que “desejo”. Assim chegamos a
reconhecer que a visão que temos de
nós próprios e da realidade é às
vezes um pouco deturpada.
Compreender isto é uma graça! Com
efeito, muitas vezes pode acontecer
que convicções erradas sobre a
realidade, baseadas nas experiências
do passado, nos influenciem
fortemente, limitando a nossa
liberdade de apostar naquilo que
realmente conta na nossa vida.

Vivendo na era da informática,
sabemos como é importante
conhecer as passwords para poder
entrar nos programas em que se
encontram as informações mais
pessoais e preciosas. Mas até a vida
espiritual tem as suas “passwords”:



há palavras que tocam o coração,
porque remetem para aquilo a que
somos mais sensíveis. O tentador,
isto é o diabo, conhece bem estas
palavras-chave, e é importante que
também nós as conheçamos, para
não nos encontrarmos onde não
gostaríamos. A tentação não sugere
necessariamente coisas más, mas
muitas vezes coisas desordenadas,
apresentadas com importância
excessiva. Deste modo, hipnotiza-nos
com a atratividade que tais coisas
suscitam em nós, coisas bonitas, mas
ilusórias, que não podem cumprir o
que prometem, e assim no final
deixam-nos uma sensação de vazio e
de tristeza. Aquela sensação de vazio
e tristeza é um sinal de que
empreendemos uma estrada que não
era correta, que nos desorientou. Por
exemplo, podem ser o título de
estudos, a carreira, os
relacionamentos, tudo em si
louvável, mas em reação ao que, se
não formos livres, corremos o risco



de alimentar expetativas irreais,
como por exemplo a confirmação do
nosso valor. Por exemplo, tu quando
pensas num estudo que estás a fazer,
pensas nele apenas para te promover
a ti mesmo, para o teu interesse, ou
também para servir a comunidade?
Nisto pode-se ver qual é a
intencionalidade de cada um de nós.
Deste mal-entendido derivam com
frequência os maiores sofrimentos,
dado que nada disto pode ser a
garantia da nossa dignidade.

Por isso, estimados irmãos e irmãs, é
importante conhecer-se, conhecer as 
passwords do nosso coração, aquilo a
que somos mais sensíveis, para nos
protegermos de quem se apresenta
com palavras persuasivas para nos
manipular, mas também para
reconhecer o que é realmente
importante para nós, distinguindo-o
das modas do momento ou de 
slogans vistosos e superficiais.
Muitas vezes o que se diz num



programa de televisão, nalguma
publicidade que se faz, comove-nos o
coração e faz-nos ir numa direção
sem liberdade. Estai atentos a isto:
sou livre ou deixo-me influenciar
pelos sentimentos do momento, ou
pelas provocações do momento?

Uma ajuda para isso é o exame de
consciência, mas não falo do exame
de consciência que todos fazemos
quando vamos à confissão, não. Isto
é: “Mas cometi este pecado,
aquele…”. Não. Exame de
consciência geral do dia: o que
aconteceu no meu coração neste dia?
“Aconteceram muitas coisas…”.
Quais? Porquê? Quais traços
deixaram no coração? Fazer exame
de consciência, ou seja, o bom hábito
de reler com calma o que acontece
no nosso dia, aprendendo a observar
nas avaliações e escolhas aquilo a
que damos mais importância, o que
procuramos e porquê, e o que afinal
encontramos. Aprendendo sobretudo



a reconhecer o que sacia o meu
coração. Pois somente o Senhor nos
pode dar a confirmação de quanto
valemos. Diz-nos isto todos os dias da
cruz: morreu por nós, para nos
mostrar quão preciosos somos aos
seus olhos. Não há obstáculo nem
fracasso que possa impedir o seu
terno abraço. O exame de
consciência ajuda muito, pois assim
vemos que o nosso coração não é
uma estrada onde acontece de tudo
sem que nós o saibamos. Não. Ver: o
que ocorreu hoje? O que aconteceu?
O que me fez reagir? O que me
entristeceu? O que me alegrou? O
que foi desagradável e se pratiquei
algum mal aos outros. Trata-se de ver
o percurso dos sentimentos, das
atrações no meu coração durante o
dia. Não vos esqueçais! Na semana
passada falámos sobre a oração; hoje
falámos da consciência de si mesmo.

A oração e o conhecimento de nós
mesmos permitem-nos crescer na



liberdade. Eis, é para crescer na
liberdade! São elementos básicos da
existência cristã, elementos preciosos
para encontrar o próprio lugar na
vida. Obrigado.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/os-elementos-
do-discernimento-conhecer-se-a-si-

mesmo/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/os-elementos-do-discernimento-conhecer-se-a-si-mesmo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/os-elementos-do-discernimento-conhecer-se-a-si-mesmo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/os-elementos-do-discernimento-conhecer-se-a-si-mesmo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/os-elementos-do-discernimento-conhecer-se-a-si-mesmo/

	Catequeses sobre o discernimento: Os elementos do discernimento. Conhecer-se a si mesmo

