
opusdei.org

Agradar a Deus (1):
Onde Deus Se
esconde. Santidade e
monotonia

Na discrição e no silêncio dos
sacramentos, Jesus espera-nos
para que Lhe abramos
livremente a nossa alma.

30/01/2021

Descarregar livro completo 
«Agradar a Deus»

https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-agradar-a-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-agradar-a-deus/


Há um grande alvoroço no Monte das
Oliveiras. Aos empurrões, levam até
lá uma mulher que tinha sido
surpreendida com um homem que
não era seu marido. É fácil imaginar
a dor de Jesus pensando no
sofrimento daquela pobre mulher e
na cegueira daqueles homens:
conhecem tão mal o seu Pai Deus! Na
verdade, arrastaram-na para ali com
o objetivo de armarem uma cilada a
Jesus: «Moisés, na Lei, mandou-nos
apedrejar tais mulheres. E Tu, que
dizes?» (Jo 8, 5). No fundo, esses
homens não estão interessados na
resposta. Usando as leis de Deus,
querem uma justificação para a sua
sentença pessoal já ditada. Por isso,
não serão capazes de compreender o
primeiro gesto eloquente que o
Senhor lhes oferece: «Mas Jesus,
inclinando-Se, pôs-Se a escrever com
o dedo na terra» (Jo 8, 6). Depois,
levanta-Se e diz-lhes claramente:
«Aquele de vós que estiver sem
pecado seja o primeiro a atirar-lhe



uma pedra!» (Jo 8, 7). Volta a
inclinar-Se e a escrever no pó que
estava debaixo dos seus pés.

Ações e gestos discretos

Nesta passagem vemos que Jesus,
embora se levante para falar
publicamente, quando deseja
escrever algo que responda
pessoalmente à vida daquela mulher,
inclina-se sobre o chão. Esta é
geralmente a forma como Ele se
comunica connosco: agachado,
escondido, como se estivesse a
ocultar a sua divindade em ações
discretas e em pequenos gestos. Às
vezes temos dificuldade em valorizar
o que está escrito na terra; em
numerosas ocasiões não somos
capazes de O reconhecer aí. Isso
passa tão despercebido que o
evangelista nem sequer nos contou o
que Jesus escreveu. O Filho de Deus
aparece na cena – como aparece
também nas nossas vidas – mas não



quer impor a sua presença, nem a
sua opinião, nem sequer pretende
especificar de forma indubitável
uma interpretação correta da lei de
Moisés, como eles Lhe pediam. Jesus
«não mudou a história coagindo
alguém ou à força de palavras, mas
com o dom da sua vida. Não esperou
que nos tornássemos bons para nos
amar, mas deu-Se-nos gratuitamente.
Pela nossa parte, não esperemos que
o próximo se torne bom para lhe
fazermos bem, que a Igreja seja
perfeita para a amarmos, que os
outros tenham consideração por nós
para os servirmos. Comecemos nós.
Isto é acolher o dom da graça. E a
santidade consiste precisamente em
preservar esta gratuidade»[1].

Talvez nos tenhamos perguntado
muitas vezes por que razão Deus não
Se manifesta mais claramente, por
que não fala mais alto. Talvez,
inclusive, já tenhamos querido
rebelar-nos ante esta sua forma de



ser e, ingenuamente, procurámos 
corrigi-la. Bento XVI prevenia-nos
face a essa tentação, fazendo-nos ver
o que se repete constantemente ao
longo da história: «Cansado de um
caminho com um Deus invisível,
agora que também Moisés, o
mediador, desapareceu, o povo pede
uma presença tangível, palpável, do
Senhor, e encontra no bezerro de
metal fundido, construído por Aarão,
um deus que se torna acessível,
manobrável, ao alcance do homem.
Trata-se de uma tentação constante
no caminho da fé: esquivar-nos ao
mistério divino, construindo um
deus compreensível, correspondente
aos próprios esquemas, aos próprios
programas»[2].

Desejamos não sucumbir a essa
tentação. Gostaríamos de nos
maravilhar e adorar o Deus
escondido nas situações que vivemos
cada dia, nas pessoas que nos
rodeiam, nos sacramentos a que



recorremos com frequência, como a
Confissão e a Santa Missa. Queremos
encontrar Jesus nesta terra onde
escreve, com sua própria mão,
palavras de carinho e esperança. Por
isso, pedimos-Lhe que nos ajude a
compreender as suas razões para
agir dessa forma, que nos conceda a
sabedoria para valorizarmos o
mistério desse delicado respeito que
Ele tem pela nossa liberdade. Na
cena evangélica vemos que Jesus não
Se enraivece com a mulher que
pecou nem com os acusadores que
Lhe montaram uma armadilha.
Coloca-Se entre eles e ela, e toma
para Si as pedras, os gritos, a
condenação. Pode vir-nos à mente o
que o livro dos Reis narra quando
nos diz que Deus não está no vento
forte que quebra os rochedos, nem
no terramoto, nem no fogo. Deus é
um sussurro de brisa suave. Aí O
encontrou Elias e aí queremos
descobri-Lo também nós (cf. 1Rs 19,
11-13).



Quando parece demasiado
vulnerável

Pode suceder que este modo de ser
de Deus nos inquiete. Podemos
pensar que esse silêncio facilita que
os seus direitos sejam
menosprezados, pode passar-nos
pela cabeça que esse mecanismo é
bastante arriscado, que O torna
muito vulnerável. De facto, Deus deu-
nos um grau tão sublime de
liberdade que podemos realmente
escolher os nossos caminhos, tão
distintos uns dos outros, usando a
vontade ajudada pela graça. Mas se
alguma vez podemos ofender a Deus
não é porque Ele seja
demasiadamente suscetível. Pelo
contrário, Ele tem muita confiança, é
muito livre nas relações que
estabelece connosco. Pode parecer 
fácil passar por cima do amor que na
realidade Ele merece, mas isso
acontece porque Ele quis colocar o
seu coração no chão, para que nós



pisássemos macio. O Senhor não
sofre, nem Se sente ofendido pelo
que isso supõe para Ele, mas pelo
dano que nos causa a nós mesmos.
Jesus adverte as mulheres que
choravam no caminho do Calvário:
«Não choreis por Mim, mas chorai
por vós mesmas e pelos vossos
filhos!» (Lc 23, 28).

No entanto, o mais surpreendente é
que o Senhor não Se queixa, não Se
zanga, não Se cansa. Inclusive, se
alguma vez Lhe deixamos pouco
espaço no nosso coração, não Se
afasta batendo com a porta. Deus fica
sempre por perto, sem fazer ruído,
como Se encontra oculto nos
sacramentos, com a esperança de
que voltemos a permitir-Lhe quanto
antes que Se hospede plenamente na
nossa alma.

É verdade que, como Jesus nos
oferece uma e outra vez o seu amor,
podem ser muitas as vezes que Lhe



tenhamos falhado. Mas Ele não Se
preocupa com o tamanho imenso da
chaga do seu coração, se isso a
converte na porta pela qual
entremos e descansemos no seu
amor. Deus não é ingénuo e, por isso,
nos disse que faz isso com todo o
amor: «O meu jugo é suave e a minha
carga é leve» (Mt 11, 30). No entanto,
nós, seres humanos, podemos achar
que tanta bondade é exagerada e,
inclusive inconscientemente, reagir
com certa descrença. Podemos não
chegar a compreender a verdadeira
magnitude desse presente que Deus
nos dá. S. Josemaria dizia que pode
suceder que os homens «quebrem o
jugo suave, sacudam das costas a sua
carga, maravilhosa carga de
santidade e justiça, de graça, de amor
e de paz. Enfurecem-se diante do
amor, riem-se da bondade inerme de
um Deus que renuncia ao uso das
suas legiões de anjos para Se
defender»[3].



A proximidade da confissão

Voltando à cena do Monte das
Oliveiras, onde armaram uma cilada
a Jesus, podemos ver que, embora
aquela mulher não se tivesse
respeitado a si mesma, os seus
acusadores não foram capazes de
reconhecer nela uma filha de Deus.
Mas Cristo olha-a doutra forma. Que
diferença entre o olhar de Jesus e o
nosso! «Hoje diz a mim, a ti, a cada
um de nós: ‘Amo-te e sempre te
amarei; és precioso aos meus
olhos’»[4]. Sta. Teresa de Jesus
experimentou com frequência, de
alguma forma, esse olhar divino:
«Considero muitas vezes, meu Cristo,
quão cheios de graça e de delícias se
mostram os vossos olhos a quem Vos
conhece e ama, e a quem Vós, meu
Bem, quereis fitar para sempre com
amor. Parece-me que, às almas que
tendes por Vossas, um só desses
olhares tão suaves basta como
prémio de muitos anos de serviço»[5].



O olhar de Jesus não é ingénuo, mas
profundo, e, por isso mesmo,
compreensivo, cheio de futuro.
«Ouve como foste amado quando não
eras amável. Ouve como foste
amado, sendo torpe e feio, antes que
houvesse em ti algo que fosse digno
de amor. Foste amado primeiro para
que te tornasses digno de ser
amado»[6].

No sacramento da confissão,
comprovamos que a Jesus basta o
arrependimento para acreditar
firmemente que O amamos. Bastou-
Lhe o arrependimento de Pedro e
basta-Lhe também o nosso: «Senhor,
Tu sabes tudo. Tu sabes que eu Te
amo» (Jo 21, 17). Quando nos
aproximamos do confessionário,
naquelas palavras e gestos que dão
forma ao sacramento, estamos a
dizer a Jesus: «Ofendi-Te de novo,
voltei a buscar a felicidade fora de Ti,
desprezei o teu carinho, mas sabes
que eu Te amo, Senhor». Então



ouvimos claramente, como aquela
mulher: «Também Eu te não
condeno» (Jo 8, 11). E enchemo-nos
de paz. Se às vezes podemos pensar
que Deus tomou poucas precauções
para não ser ofendido por nós, Ele
tornou tudo ainda mais fácil para
podermos ser perdoados por Ele. Um
Padre da Igreja coloca estas palavras
nos lábios de Jesus: «Esta cruz não
Me feriu a Mim, mas feriu a morte.
Estes cravos não Me provocam dor,
mas cravam mais profundamente em
Mim o amor por vós. Estas chagas
não Me fazem soltar gemidos, mas
introduzem-vos ainda mais
intimamente no meu coração. O meu
corpo, ao ser estendido na cruz, não
aumenta o meu sofrimento, mas
dilata o meu peito para vos acolher.
O meu sangue não é para mim uma
perda, mas sim o preço do vosso
resgate»[7].

Por tudo isso desejamos ser muito
respeitosos com esta delicadeza com



que Deus nos trata. Preocupa-nos a
mera possibilidade de abusar de
tanta confiança. Não gostamos de
rebaixar o sagrado, transformando-o
somente numa rotina para cumprir
como planeámos. Ganhámos o
sacramento da confissão pelo sangue
de Jesus e não queremos deixar de
Lhe agradecer por isso, também com
obras. Queremos ouvir sempre este
perdão divino, pelo qual se torna
mais fácil retirar qualquer obstáculo
que nos impeça de nos sabermos
novamente olhados e impelidos por
Deus em direção ao futuro.

A Missa de Jesus é a nossa Missa

S. Tomás de Aquino explica o valor
que tem a salvação realizada por
Jesus no Calvário: «Cristo, sofrendo
por obediência e caridade, ofereceu a
Deus um bem maior do que o exigido
pela recompensa da ofensa total do
género humano»[8]. E podemos
oferecer essa mesma oferenda



salvífica como se fosse a nossa
própria oferenda: ela nos é oferecida
por Cristo cada dia na celebração da
Eucaristia. Por isso, S. Josemaria
gostava de dizer que é «a nossa
Missa»[9], de cada um de nós e de
Jesus. Se quisermos, como é fácil ser
corredentores! Como é fácil mudar o
curso da história junto d’Ele!

Sto. Agostinho, ao contemplar a cena
do Evangelho que meditámos, notava
que «somente dois ficam aí: a
miserável e a Misericórdia. Quando
todos foram embora e só ficou a
mulher, Cristo levantou os olhos e
fixou-os nela. Já ouvimos a voz da
justiça. Ouçamos agora também a
voz da mansidão»[10]. Com que
suavidade Jesus a convida para a
santidade! Ela já não estará sozinha
na sua luta. Saberá sempre que o
olhar de Jesus a acompanha. Depois
de termos saboreado essa suavidade
já não desejamos viver de outra
maneira: «Eu Te saboreei, e agora



morro de fome e sede de Ti»[11]. Como
é natural então relacionar-se com
Jesus na Eucaristia com essa
suavidade e respeito! Não supõe
distância, nem é mera educação ou
cortesia protocolar. É carinho
verdadeiro, feito de liberdade e de
admiração. Até na maneira de nos
aproximarmos para comungar, no
silêncio diante do Sacrário ou nas
genuflexões pausadas, descobrimos
uma oportunidade de corresponder a
tanto amor derramado por cada um.
Não são mais que expressões da
pureza interior que desejamos e que
tantas vezes já pedimos a Nossa
Senhora, ao rezar a comunhão
espiritual.

Na Santa Missa comprovamos de
maneira especial que «quando Ele
pede alguma coisa, na realidade está
a oferecer um dom. Não somos nós
que Lhe fazemos um favor: é Deus
quem ilumina a nossa vida,
enchendo-a de sentido»[12]. Quanto



gostaríamos de agradecer a Deus por
tornar a santidade tão acessível!
Assim torna-se fácil vermo-nos, como
aquela mulher, lançados por Jesus à
esperança: «Vai, e de agora em diante
não peques mais» (Jo 8, 11). Essa é a
melhor notícia possível. Jesus
convenceu-a de que o pecado não é
inevitável, não é o seu destino, não é
a última palavra. Há uma luz ao
fundo do túnel que, no nosso caso,
chega vigorosamente por meio dos
sacramentos. Se já ninguém a
condena, por que haveria ela de
condenar-se? Agora sabe que,
fortalecida por Jesus, pode voltar,
fazer o seu marido feliz e ser, ela
própria, muito feliz.

[1] Francisco, Homilia na Missa de
Natal, 24/12/2019.

[2] Bento XVI, Audiência 01/06/2011.



[3] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
185.

[4] Francisco, Homilia na Missa de
Natal 24/12/2019.

[5] Sta. Teresa de Jesus, Exclamações,
14.

[6] Sto. Agostinho, Sermão 142.

[7] S. Pedro Crisólogo, Sermão 108:
PL 52, 499-500.

[8] S. Tomás de Aquino, Suma
Teológica, III, q. 48, a. 2, co.

[9] S. Josemaria, Caminho, n. 533.

[10] Sto. Agostinho, Tratado sobre o
Evangelho de S. João, 33, 5-6.

[11] Sto. Agostinho, Confissões, X, 38.

[12] Fernando Ocáriz, Luz para ver,
força para querer, Artigo publicado
no Expresso, edição de 27/10/2018,
Primeiro Caderno pág. 32.

https://opusdei.org/pt-pt/article/fernando-ocariz-sinodo-jovens-2018-vocacao-fe-discernimento/
https://opusdei.org/pt-pt/article/fernando-ocariz-sinodo-jovens-2018-vocacao-fe-discernimento/
https://opusdei.org/pt-pt/article/fernando-ocariz-sinodo-jovens-2018-vocacao-fe-discernimento/
https://opusdei.org/pt-pt/article/fernando-ocariz-sinodo-jovens-2018-vocacao-fe-discernimento/


Diego Zalbidea

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/onde-deus-se-
esconde/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/onde-deus-se-esconde/
https://opusdei.org/pt-pt/article/onde-deus-se-esconde/
https://opusdei.org/pt-pt/article/onde-deus-se-esconde/

	Agradar a Deus (1): Onde Deus Se esconde. Santidade e monotonia

