opusdei.org

Onde Deus nos quer:
criar a unidade de
vida (II)

Segunda parte do artigo sobre a
unidade de vida. O autor faz
uma reflexao sobre a
necessidade de aceitar o lugar
em que Deus nos colocou e ai
procurar a Sua presenca.

29/07/2017

«E Deus que produz em vds o querer
e 0 agir, segundo a Sua vontade»,

escreve Sao Paulo aos Filipenses (Flp
2,13). E o0 Senhor que unifica a nossa



vida: vimos d’Ele e vamos para Ele e,
de facto, acompanha-nos muito de
perto na nossa peregrinacao
terrestre, no nosso caminhar per
agrum, atraves do grande campo do
mundo (cf. Mt 13, 38). Jesus Cristo é
«via, veritas et vita: caminho,
verdade e vida» (Jo 14, 6). Verdade e
vida, comenta Santo Agostinho,
porque é Deus e caminho, porque é
homem". Esta realidade enche-nos
de paz. Na nossa vida, o caminho,
alguma vez plano, outras vezes mais
acidentado e arduo, nado esta tao
longe da meta, porque a propria
meta esta ja presente in spe, na
esperanca, a cada passo. «Ele
proprio, escreve Sdo Tomas, € ao
mesmo tempo o caminho e o0 seu
termo. E o caminho segundo a sua
humanidade, o termo segundo a sua
divindade»".

Com a Encarnacéo, o Verbo de Deus
«retoma a travessia do deserto
humano passando pela morte para



chegar a ressurreicao, levando
consigo toda a humanidade para
Deus. Agora, Jesus ja nao esta
encerrado num espaco e tempo
determinados, antes o seu Espirito, o
Espirito Santo, brota d’Ele e entra nos
nossos coragdes, unindo-nos assim ao
proprio Jesus e, com Ele, ao Pai, ao
Deus uno e trino»". A unidade de
vida consiste nesta elevacdo do
humano a ordem sobrenatural; é
uma encarnacdo do divino no
humano. Por isso, «se aceitamos a
nossa responsabilidade de seus
filhos, Deus quer-nos muito
humanos. Que a cabeca toque o Céu,
mas que 0s pés pisem a terra com
firmeza. O preco de viver como
cristao ndo é deixar de ser homens
ou abdicar do esfor¢o por adquirir
essas virtudes que alguns tém,
mesmo sem conhecer Cristo. O preco
de cada cristdo € o Sangue redentor
de Nosso Senhor, que nos quer -
insisto — muito humanos e muito
divinos, com o empenho diario de O



imitar a Ele, que é perfectus Deus,
perfectus homo»".

«Se conhecesses o dom de Deus e
Quem é que te diz: “Da-Me de beber”,
certamente Lhe pedirias e Ele te
daria de uma agua viva» (Jo 4, 10). O
Senhor mostra a mulher samaritana,
na sede, a sua humanidade; e na Sua
promessa de dgua viva, a Sua
divindade. «Senhor, da-me dessa
agua, para que ndo tenha sede»,
responde a mulher, que comeca a
entrever que quem fala com ela ndo
€ um galileu mais. A samaritana
passa da suficiéncia de quem pensa
poder construir a sua vida sozinha, a
pedir, balbuciando, o dom de Deus.
S6 Ele pode saciar a sede do nosso
coracdo: é impossivel alcancar Deus
sem Deus, se o Espirito ndo atua para
que Cristo viva em nos.

Estar onde Deus nos quer

«Todo o panorama da nossa vocacao
cristd, essa unidade de vida que tem



como nervo a presenca de Deus,
Nosso Pai, pode e deve ser uma
realidade diaria»". Esta convic¢éo
levava Sado Josemaria, ja nos
primeiros anos da Obra, a «trazer
muitas vezes a baila a presenca de
Deus, em conversas particulares, nas
palestras comuns, e sempre»'®;
também na sua correspondéncia:
«Para a frente, pois; sobretudo, na
presenca de Deus. E muito bom que
te habitues a referir a Ele todas as

coisas e a dar-Lhe gracas por tudo»'”,

Juntamente com a presenca de Deus,
conviccdo profunda de que «Deus
estd junto de nés continuamente»'®,
para cumprir o nosso dever na vida
corrente, é precisa a humildade de
estar onde Deus nos colocou. Estar
no nosso lugar, passar oculto talvez,
sermos nos proprios nas tarefas que
0s outros esperam de nos. A
continuidade, a perseveranca, a
obediéncia, esculpem em nos um
carater rijo e maduro. A partir da



experiéncia da chamada divina a
fundar a Obra apesar dele, Sdo
Josemaria insistia na humildade que
consiste em querer servir, sem outra
ambicdo sendo a de secundar a graca
divina. Por contraste, descrevia um
aspeto pitoresco do desejo de mudar
sempre de lugar que se verificava em
certos ambientes eclesiais, bem
diferente da auténtica entrega da
vida religiosa, que € tdo necessaria
na vida da Igreja:

«E tal 0o meu horror a tudo o que
suponha ambicdo humana, ainda
que irrepreensivel, que se Deus na
sua misericdrdia se quis servir de
mim, que sou um pecador, para a
fundacdo da Obra, foi apesar de
mim. Sabeis que aversao tive sempre
a esse empenho de alguns — quando
ndo é baseado em razdes muito
sobrenaturais, que a Igreja julga — em
fazer novas fundacdes. Parecia-me —
e continua a parecer-me — que havia
fundacdes e fundadores a mais; via o



perigo de uma espécie de psicose de
fundacdo, que levava a criar coisas
desnecessarias por motivos que
considerava ridiculos. Pensava,
talvez com falta de caridade, que
nalguma ocasido o motivo era o
menos importante: o essencial era
criar algo novo e chamar-se

fundador»®.

Coeréncia na vida de cada dia

A vocacdo da um horizonte e ao
mesmo tempo marca um caminho
seguro, que se constroi ao longo da
vida, dia apds dia. Ao comecar, ndo
sabiamos o que o Senhor nos pediria,
mas desejamos dizer sempre que
sim, fazendo atual a entrega do
primeiro dia, quando demos tudo
por amor e para sempre, pois «0s
dons e a vocacdo de Deus sdo
irrevogaveis» (Rom 11, 29). A
vocacao, semente que Deus p0s nos
nossos coragodes, ha de crescer para
dar luz e calor a muitas almas, e



chegar a ser uma arvore frondosa;
esta € uma realidade que abraca todo
0 nosso ser e toda a nossa vida e
unifica-a: da sentido, seguranca,
harmonia.

A unidade de vida desfruta-se no
lugar onde Deus nos colocou, com as
pessoas que temos a volta, sem
sonhar com atividades que, talvez,
desdissessem do que somos e
devemos ser. Sdo Paulo convida os
Tessalonicenses a trabalhar e a
ganharem o seu sustento e a que se
ajudem a comportar-se desse modo
(cf. 2Tes 3, 6-15). Esta coeréncia de
vida faz com que, porque reza e
porque aprofunda nos ensinamentos
da Igreja, cada um cumpra os seus
compromissos: desde assistir a uma
reunido ainda que se tenha
apresentado depois outro plano
aparentemente melhor, até pagar o
bilhete do transporte publico mesmo
que ndo haja revisor, passando por
cumprir com as obrigacdes fiscais.



Viver assim € lutar para poér em
pratica a exortacdo do Senhor: «Que
0 vosso modo de falar seja: «sim,
sim»; «ndo, ndo». O que passe disto
vem do Maligno» (Mt 5, 37). Cristo
indica um modo de falar: um estilo
de vida cristdo que se atualiza
mediante a presenca de Deus, uma
«atencdo respeitadora da Sua
presenca, reconhecida ou
menosprezada em cada uma das
nossas afirmacdes»"”, que se
concretiza em ndo mentir nunca,
mesmo que num dado momento iSso
nos pudesse tirar de algum apuro;
comportar-nos com dignidade,
mesmo que ninguém nos veja; nao
dar rédea solta a ira quando vamos a
conduzir ou estamos a jogar futebol,
como quem considera normal
transformar-se assim nessas
circunstancias. Como ensina o
Concilio Vaticano II, enfim, os
batizados tém que «cumprir
fielmente os seus deveres temporais,
guiados pelo Espirito do Evangelho.



[...] Pela sua propria fé estdo mais
obrigados a cumpri-los, cada um
segundo a vocacao a que foi
chamado»™".

Ser apostolos

Acabamos de viver um ano da
misericordia, pela méo do Papa. Na
misericordia manifesta-se ndo sé a
omnipoténcia de Deus, mas também
a nossa fé n’Ele. SO a partir da
misericordia se constroi «a harmonia
entre a fé e a vida»™?, como ensina
Sao Tiago ao longo da sua epistola:
«Se um irmdo ou uma irma estao nus
e carecem do sustento quotidiano, e
algum de vos lhes diz: “Ide em paz,
aquecei-vos e saciai-vos”, mas nao
lhe dais o necessario para o corpo, de
que serve? Assim também a fé, se
ndo vai acompanhada de obras, esta
realmente morta» (Tg 2, 15-17).

«Todos os dias, filhos queridissimos,
devem presenciar o nosso afa por
cumprir a missdo divina que, pela



Sua misericordia, o Senhor nos
encomendou. O coracdo do Senhor é
coracdo de misericdrdia, que se
compadece dos homens e se
aproxima deles. A nossa entrega, ao
servico das almas, é uma
manifestacdo dessa misericordia do
Senhor, ndo s6 para connosco, mas
para com toda a humanidade.
Porque nos chamou a santificar-nos
na vida corrente, didria e a que a
mostremos aos outros — providentes,
non coacte, sed spontanee secundum
Deum (1Pd 5, 2), prudentemente, sem
coacdo; espontaneamente, segundo a
vontade de Deus - o caminho para
cada um se santificar no seu estado,
no meio do mundo»"?'.

A misericordia leva a desejar o
melhor para os outros e, por isso, a
reforcar a formacdo humana e crista
de todos, de modo que, dentro do
possivel, evitermm meter-se por
caminhos que arruinem a vida das
pessoas, como a dependéncia da



droga, o divorcio, o aborto, a
eutanasia. De resto, o otimismo
sobrenatural leva-nos a valorizar o
bem que ha em cada alma, mais do
que a deter-nos nos defeitos. «A mim
ndo me agrada falar de gente ma e de
gente boa; ndo divido os homens em
bons e maus»™. Esse olhar nasce do
amor que o Espirito Santo pde nas
nossas almas. Comentando o
Mandatum novum, o nosso Padre
dizia-nos: «Vos, meus filhos, ponde-o
sempre em pratica, ultrapassando
com alegria os defeitos das pessoas
que tenhais ao vosso lado. Ndo vos
comporteis como o escaravelho,
queforma entre as patas e
depoiscoloca em cima de si uma bola
de imundicie. Sede como a abelha,
que vai de flor em flor e procura o
que é bom que se encontra escondido
em cada uma, para o converter em
mel doce, em manjar saboroso, que
nos vossos irmaos se manifeste como
0 aroma da santidade. Amai-vos,
numa palavra, amai-vos muito!»"*,



Os cristdos tém consciéncia de ter
uma missao: transformar o mundo
para gléria de Deus. «E 0 momento
de dar lugar a fantasia da
misericordia para dar vida a tantas
iniciativas novas, fruto da graca. A
Igreja necessita de anunciar hoje
esses “muitos outros sinais” que
Jesus realizou e que “nao estdo
escritos” (Jo 20, 30), de modo que
sejam expressdo eloquente da
fecundidade do amor de Cristo e da
comunidade que vive d’Ele»"%. Este
horizonte apostolico que nos une ndo
é extrinseco a nos: o nosso Padre
«habitualmente falava ndo tanto de
fazer apostolado, quanto de ser
apéstolos»"”, e acrescentava que o
apostolado é «uma orientacao
permanente da alma (...), uma
disposicao do espirito que tende, pela
sua propria natureza, a impregnar
toda a vida»"®. O apostolado
verdadeiro ndo se reduz a umas
tarefas determinadas, nem reduz as
pessoas a objetivos: é o Amor de



Deus que se expande através da
nossa vida, com a consciéncia de que
é cada um que devera levar para
afrente a sua vocacdo e mostrar as
suas potencialidades, com a sua
entrega livre e alegre.

A formacao plenamente crista

Na Obra da-se a formacdo a partir de
uma visdo unitaria da mensagem
cristd; dessa forma facilita-se
conseguir a auténtica unidade de
vida em Cristo, acolhendo com
alegria a graca de Deus. O Catecismo
da Igreja Catolica é uma boa fonte de
referéncia desta visdo unitdria: nele,
as «quatro partes articulam-se entre
si: o mistério cristdo € o objeto da fé
(primeira parte); é celebrado e
comunicado mediante a¢oes
liturgicas (segunda parte); esta
presente para iluminar e apoiar os
filhos de Deus no seu agir (terceira
parte); é o fundamento da nossa
oracdo, cuja expressdo principal é o



“Pai N0sso”, que expressa o objeto da
nossa suplica, do nosso louvor e da
nossa intercessio (quarta parte)»"?.
Doutrina, vida liturgica, vida
espiritual e vida moral sdo
inseparaveis. Jesus Cristo € «via,
veritas et vita» (Jo 14, 6); por isso a
verdade ndo s6 ilumina mas
estimula, guia e impulsiona, é
alimento (cf. Sl 23) e é doutrina de
salvacdo.

Deus escolheu Sao Josemaria para
que fundasse o Opus Dei no seio da
Igreja™, e ai 0 encarnou com a sua
vida. O espirito da Obra, que é de
Deus, cresce agora no seu Povo
atraves das suas filhas e dos seus
filhos. Por isso, a formacao
desenvolve-se nesse quadro unitario:
Sagrada Escritura, Tradigdo
apostolica (os Padres), Magistério
eclesiastico (especialmente o
Catecismo da Igreja Catdlica e o
magistério do Papa), liturgia
(sacramentos), orac¢ao; vida dos



santos. Com o conhecimento
meditado da vida e dos
ensinamentos de Sao Josemaria, a
formacdo que recebem as pessoas da
Obra leva-as a relacionar as diversas
dimensdes da sua fé e da sua
vocacdo, a compreender e a
apresentar o espirito do Opus Dei a
partir da Escritura, da Tradicao, do
Magistério. Transmite-se assim uma
mensagem incisiva de modo
equilibrado, que se desenvolve no
proprio humus, a mesma terra
fecunda em que Sado Josemaria viu e
compreendeu a Obra.

A formacdo € aberta porque surge da
oracao e da vida real, que é composta
de lutas, acompanhadas pela graca
de Deus, numa grande variedade de
incidéncias e situa¢des. O Decalogo
«unifica a vida teologal e a vida
social do homem»™", e assim, por
exemplo, «a pessoa casta mantém a
integridade das forcas de vida e de
amor nela depositadas. Esta



integridade assegura a unidade da
pessoa; opde-se a todo o
comportamento que a lesionasse.
Néao tolera nem a vida dupla, nem a
dupla linguagem (cf. Mt 5, 37)»**. E o
mesmo é valido para as demais
virtudes que conformam a existéncia
cristd. Toda a vida da nossa Mae, a
Virgem esteve selada por essa
unidade de vida; por isso, ao pé da
Cruz, repete o fiat da Anunciacao.

A Obra nasceu e estende-se para
servir a Igreja e para contribuir na
sua edificagdo: queremos tornar
presente Cristo entre os homens.
Tudo se reconduz a Jesus: na nossa
tarefa de evangelizacdo que «é de
Cristo de quem temos que falar e nao
de nés mesmos»*. Assim levamos as
pessoas para Cristo, apoiados pelo
nosso plano de vida, presenca
amorosa do Deus Uno e Trino.
«Aquele que permanece em Mim e eu
nele, esse da muito fruto, porque sem
Mim nada podeis fazer» (Jo 15, 5).



[1] cf. Santo Agostinho, Sermo 341, 1,
1: PL 39, 1493.

[2] Sdo Tomas de Aquino, Comentario
sobre o evangelho de Sdo Jodo (Cap.
14, lec. 21), em Liturgia horarum,
Lectio do sdbado da IX semana do
tempo comum.

[3] Bento XVI, Discurso, 21/03/2009.

[4] Sdo Josemaria, Amigos de Deus, n.
75.

[5] Ibid., Cristo que passa, n. 11.

[6] Ibid., Apontamentos intimos, 1160
(16/03/1934), ibid., n. 478.

[7] Ibid., Carta a Luis de Azua
(05/08/1931), citada em J. L. Gonzalez
Gullon, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Rialp, Madrid 2016, 242.

[8] Ibid., Caminho, n. 267.



[9] Ibid., Carta 09/01/1932, 84 (cf.
Andrés Vazquez de Prada, Josemaria
Escriva, vol. 1, Verbo, Lisboa, 2002, p.
291-292)

[10] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2153.

[11] Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 43.

[12] Sdo Jodo Paulo II, Veritatis
splendor, n. 26.

[13] S&o Josemaria, Carta 24/03/1930,
n. 1 (citado parcialmente em Andrés
Vazquez de Prada, Josemaria Escrivd,
vol I, Verbo, Lisboa 2002, p.275 e P.
Berglar, Opus Dei. Vida y obra del
Fundador Josemaria Escrivad de
Balaguer, Rialp, 22 ed., Madrid 1987,
96).

[14] S&o Josemaria, Instrugdo,
08/12/1941, n. 35.



[15] Ibid., Mientras nos hablaba en
camino, n. 320 (AGP, biblioteca, P18).

[16] Francisco, Misera et
Misericordia, n. 18.

[17] “Trabajo, santificacion del”, em
Diccionario de San Josemaria, Monte
Carmelo - Instituto Histérico San
Josemaria Escriva de Balaguer,
Burgos 2013, 1206.

[18] Ibid., n. 1207.

[19] S&o Jodo Paulo II, Fidei
Depositum, pela qual se promulga o
Catecismo da Igreja Catolica,
11/12/1992.

[20] cf. Colecta da Missa de Sao
Josemaria.

[21] Catecismo da Igreja Catdlica,
2069.

[22] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2338.



[23] S&o Josemaria, Cristo que passa,
n. 163.

Guillaume Derville

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/onde-deus-nos-
quer-criar-a-unidade-de-vida-ii/
(17/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/onde-deus-nos-quer-criar-a-unidade-de-vida-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/onde-deus-nos-quer-criar-a-unidade-de-vida-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/onde-deus-nos-quer-criar-a-unidade-de-vida-ii/

	Onde Deus nos quer: criar a unidade de vida (II)

