
opusdei.org

Onde Deus nos quer:
criar a unidade de
vida (II)

Segunda parte do artigo sobre a
unidade de vida. O autor faz
uma reflexão sobre a
necessidade de aceitar o lugar
em que Deus nos colocou e aí
procurar a Sua presença.

29/07/2017

«É Deus que produz em vós o querer
e o agir, segundo a Sua vontade»,
escreve São Paulo aos Filipenses (Flp
2, 13). É o Senhor que unifica a nossa



vida: vimos d’Ele e vamos para Ele e,
de facto, acompanha-nos muito de
perto na nossa peregrinação
terrestre, no nosso caminhar per
agrum, através do grande campo do
mundo (cf. Mt 13, 38). Jesus Cristo é
«via, veritas et vita: caminho,
verdade e vida» (Jo 14, 6). Verdade e
vida, comenta Santo Agostinho,
porque é Deus e caminho, porque é
homem[1]. Esta realidade enche-nos
de paz. Na nossa vida, o caminho,
alguma vez plano, outras vezes mais
acidentado e árduo, não está tão
longe da meta, porque a própria
meta está já presente in spe, na
esperança, a cada passo. «Ele
próprio, escreve São Tomás, é ao
mesmo tempo o caminho e o seu
termo. É o caminho segundo a sua
humanidade, o termo segundo a sua
divindade»[2].

Com a Encarnacão, o Verbo de Deus
«retoma a travessia do deserto
humano passando pela morte para



chegar à ressurreição, levando
consigo toda a humanidade para
Deus. Agora, Jesus já não está
encerrado num espaço e tempo
determinados, antes o seu Espírito, o
Espírito Santo, brota d’Ele e entra nos
nossos corações, unindo-nos assim ao
próprio Jesus e, com Ele, ao Pai, ao
Deus uno e trino»[3]. A unidade de
vida consiste nesta elevação do
humano à ordem sobrenatural; é
uma encarnação do divino no
humano. Por isso, «se aceitamos a
nossa responsabilidade de seus
filhos, Deus quer-nos muito
humanos. Que a cabeça toque o Céu,
mas que os pés pisem a terra com
firmeza. O preço de viver como
cristão não é deixar de ser homens
ou abdicar do esforço por adquirir
essas virtudes que alguns têm,
mesmo sem conhecer Cristo. O preço
de cada cristão é o Sangue redentor
de Nosso Senhor, que nos quer –
insisto – muito humanos e muito
divinos, com o empenho diário de O



imitar a Ele, que é perfectus Deus,
perfectus homo»[4].

«Se conhecesses o dom de Deus e
Quem é que te diz: “Dá-Me de beber”,
certamente Lhe pedirias e Ele te
daria de uma água viva» (Jo 4, 10). O
Senhor mostra à mulher samaritana,
na sede, a sua humanidade; e na Sua
promessa de água viva, a Sua
divindade. «Senhor, dá-me dessa
água, para que não tenha sede»,
responde a mulher, que começa a
entrever que quem fala com ela não
é um galileu mais. A samaritana
passa da suficiência de quem pensa
poder construir a sua vida sozinha, a
pedir, balbuciando, o dom de Deus.
Só Ele pode saciar a sede do nosso
coração: é impossível alcançar Deus
sem Deus, se o Espírito não atua para
que Cristo viva em nós.

Estar onde Deus nos quer

«Todo o panorama da nossa vocação
cristã, essa unidade de vida que tem



como nervo a presença de Deus,
Nosso Pai, pode e deve ser uma
realidade diária»[5]. Esta convicção
levava São Josemaria, já nos
primeiros anos da Obra, a «trazer
muitas vezes à baila a presença de
Deus, em conversas particulares, nas
palestras comuns, e sempre»[6];
também na sua correspondência:
«Para a frente, pois; sobretudo, na
presença de Deus. É muito bom que
te habitues a referir a Ele todas as
coisas e a dar-Lhe graças por tudo»[7].

Juntamente com a presença de Deus,
convicção profunda de que «Deus
está junto de nós continuamente»[8],
para cumprir o nosso dever na vida
corrente, é precisa a humildade de
estar onde Deus nos colocou. Estar
no nosso lugar, passar oculto talvez,
sermos nós próprios nas tarefas que
os outros esperam de nós. A
continuidade, a perseverança, a
obediência, esculpem em nós um
caráter rijo e maduro. A partir da



experiência da chamada divina a
fundar a Obra apesar dele, São
Josemaria insistia na humildade que
consiste em querer servir, sem outra
ambição senão a de secundar a graça
divina. Por contraste, descrevia um
aspeto pitoresco do desejo de mudar
sempre de lugar que se verificava em
certos ambientes eclesiais, bem
diferente da autêntica entrega da
vida religiosa, que é tão necessária
na vida da Igreja:

«É tal o meu horror a tudo o que
suponha ambição humana, ainda
que irrepreensível, que se Deus na
sua misericórdia se quis servir de
mim, que sou um pecador, para a
fundação da Obra, foi apesar de
mim. Sabeis que aversão tive sempre
a esse empenho de alguns – quando
não é baseado em razões muito
sobrenaturais, que a Igreja julga – em
fazer novas fundações. Parecia-me –
e continua a parecer-me – que havia
fundações e fundadores a mais; via o



perigo de uma espécie de psicose de
fundação, que levava a criar coisas
desnecessárias por motivos que
considerava ridículos. Pensava,
talvez com falta de caridade, que
nalguma ocasião o motivo era o
menos importante: o essencial era
criar algo novo e chamar-se
fundador»[9].

Coerência na vida de cada dia

A vocação dá um horizonte e ao
mesmo tempo marca um caminho
seguro, que se constrói ao longo da
vida, dia após dia. Ao começar, não
sabíamos o que o Senhor nos pediria,
mas desejamos dizer sempre que
sim, fazendo atual a entrega do
primeiro dia, quando demos tudo
por amor e para sempre, pois «os
dons e a vocação de Deus são
irrevogáveis» (Rom 11, 29). A
vocação, semente que Deus pôs nos
nossos corações, há de crescer para
dar luz e calor a muitas almas, e



chegar a ser uma árvore frondosa;
esta é uma realidade que abraça todo
o nosso ser e toda a nossa vida e
unifica-a: dá sentido, segurança,
harmonia.

A unidade de vida desfruta-se no
lugar onde Deus nos colocou, com as
pessoas que temos à volta, sem
sonhar com atividades que, talvez,
desdissessem do que somos e
devemos ser. São Paulo convida os
Tessalonicenses a trabalhar e a
ganharem o seu sustento e a que se
ajudem a comportar-se desse modo
(cf. 2Tes 3, 6-15). Esta coerência de
vida faz com que, porque reza e
porque aprofunda nos ensinamentos
da Igreja, cada um cumpra os seus
compromissos: desde assistir a uma
reunião ainda que se tenha
apresentado depois outro plano
aparentemente melhor, até pagar o
bilhete do transporte público mesmo
que não haja revisor, passando por
cumprir com as obrigações fiscais.



Viver assim é lutar para pôr em
prática a exortação do Senhor: «Que
o vosso modo de falar seja: «sim,
sim»; «não, não». O que passe disto
vem do Maligno» (Mt 5, 37). Cristo
indica um modo de falar: um estilo
de vida cristão que se atualiza
mediante a presença de Deus, uma
«atenção respeitadora da Sua
presença, reconhecida ou
menosprezada em cada uma das
nossas afirmações»[10], que se
concretiza em não mentir nunca,
mesmo que num dado momento isso
nos pudesse tirar de algum apuro;
comportar-nos com dignidade,
mesmo que ninguém nos veja; não
dar rédea solta à ira quando vamos a
conduzir ou estamos a jogar futebol,
como quem considera normal
transformar-se assim nessas
circunstâncias. Como ensina o
Concílio Vaticano II, enfim, os
batizados têm que «cumprir
fielmente os seus deveres temporais,
guiados pelo Espírito do Evangelho.



[…] Pela sua própria fé estão mais
obrigados a cumpri-los, cada um
segundo a vocação a que foi
chamado»[11].

Ser apóstolos

Acabamos de viver um ano da
misericórdia, pela mão do Papa. Na
misericórdia manifesta-se não só a
omnipotência de Deus, mas também
a nossa fé n’Ele. Só a partir da
misericórdia se constrói «a harmonia
entre a fé e a vida»[12], como ensina
São Tiago ao longo da sua epístola:
«Se um irmão ou uma irmã estão nus
e carecem do sustento quotidiano, e
algum de vós lhes diz: “Ide em paz,
aquecei-vos e saciai-vos”, mas não
lhe dais o necessário para o corpo, de
que serve? Assim também a fé, se
não vai acompanhada de obras, está
realmente morta» (Tg 2, 15-17).

«Todos os dias, filhos queridíssimos,
devem presenciar o nosso afã por
cumprir a missão divina que, pela



Sua misericórdia, o Senhor nos
encomendou. O coração do Senhor é
coração de misericórdia, que se
compadece dos homens e se
aproxima deles. A nossa entrega, ao
serviço das almas, é uma
manifestação dessa misericórdia do
Senhor, não só para connosco, mas
para com toda a humanidade.
Porque nos chamou a santificar-nos
na vida corrente, diária e a que a
mostremos aos outros – providentes,
non coacte, sed spontanee secundum
Deum (1Pd 5, 2), prudentemente, sem
coação; espontaneamente, segundo a
vontade de Deus – o caminho para
cada um se santificar no seu estado,
no meio do mundo»[13].

A misericórdia leva a desejar o
melhor para os outros e, por isso, a
reforçar a formação humana e cristã
de todos, de modo que, dentro do
possível, evitem meter-se por
caminhos que arruínem a vida das
pessoas, como a dependência da



droga, o divórcio, o aborto, a
eutanásia. De resto, o otimismo
sobrenatural leva-nos a valorizar o
bem que há em cada alma, mais do
que a deter-nos nos defeitos. «A mim
não me agrada falar de gente má e de
gente boa; não divido os homens em
bons e maus»[14]. Esse olhar nasce do
amor que o Espírito Santo põe nas
nossas almas. Comentando o 
Mandatum novum, o nosso Padre
dizia-nos: «Vós, meus filhos, ponde-o
sempre em prática, ultrapassando
com alegria os defeitos das pessoas
que tenhais ao vosso lado. Não vos
comporteis como o escaravelho,
queforma entre as patas e
depoiscoloca em cima de si uma bola
de imundície. Sede como a abelha,
que vai de flor em flor e procura o
que é bom que se encontra escondido
em cada uma, para o converter em
mel doce, em manjar saboroso, que
nos vossos irmãos se manifeste como
o aroma da santidade. Amai-vos,
numa palavra, amai-vos muito!»[15].



Os cristãos têm consciência de ter 
uma missão: transformar o mundo
para glória de Deus. «É o momento
de dar lugar à fantasia da
misericórdia para dar vida a tantas
iniciativas novas, fruto da graça. A
Igreja necessita de anunciar hoje
esses “muitos outros sinais” que
Jesus realizou e que “não estão
escritos” (Jo 20, 30), de modo que
sejam expressão eloquente da
fecundidade do amor de Cristo e da
comunidade que vive d’Ele»[16]. Este
horizonte apostólico que nos une não
é extrínseco a nós: o nosso Padre
«habitualmente falava não tanto de 
fazer apostolado, quanto de ser
apóstolos»[17], e acrescentava que o
apostolado é «uma orientação
permanente da alma (…), uma
disposição do espírito que tende, pela
sua própria natureza, a impregnar
toda a vida»[18]. O apostolado
verdadeiro não se reduz a umas
tarefas determinadas, nem reduz as
pessoas a objetivos: é o Amor de



Deus que se expande através da
nossa vida, com a consciência de que
é cada um que deverá levar para
afrente a sua vocação e mostrar as
suas potencialidades, com a sua
entrega livre e alegre.

A formação plenamente cristã

Na Obra dá-se a formação a partir de
uma visão unitária da mensagem
cristã; dessa forma facilita-se
conseguir a autêntica unidade de
vida em Cristo, acolhendo com
alegria a graça de Deus. O Catecismo
da Igreja Católica é uma boa fonte de
referência desta visão unitária: nele,
as «quatro partes articulam-se entre
si: o mistério cristão é o objeto da fé
(primeira parte); é celebrado e
comunicado mediante ações
litúrgicas (segunda parte); está
presente para iluminar e apoiar os
filhos de Deus no seu agir (terceira
parte); é o fundamento da nossa
oração, cuja expressão principal é o



“Pai Nosso”, que expressa o objeto da
nossa súplica, do nosso louvor e da
nossa intercessão (quarta parte)»[19].
Doutrina, vida litúrgica, vida
espiritual e vida moral são
inseparáveis. Jesus Cristo é «via,
veritas et vita» (Jo 14, 6); por isso a
verdade não só ilumina mas
estimula, guia e impulsiona, é
alimento (cf. Sl 23) e é doutrina de
salvação.

Deus escolheu São Josemaria para
que fundasse o Opus Dei no seio da
Igreja[20], e aí o encarnou com a sua
vida. O espírito da Obra, que é de
Deus, cresce agora no seu Povo
através das suas filhas e dos seus
filhos. Por isso, a formação
desenvolve-se nesse quadro unitário:
Sagrada Escritura, Tradição
apostólica (os Padres), Magistério
eclesiástico (especialmente o 
Catecismo da Igreja Católica e o
magistério do Papa), liturgia
(sacramentos), oração; vida dos



santos. Com o conhecimento
meditado da vida e dos
ensinamentos de São Josemaria, a
formação que recebem as pessoas da
Obra leva-as a relacionar as diversas
dimensões da sua fé e da sua
vocação, a compreender e a
apresentar o espírito do Opus Dei a
partir da Escritura, da Tradição, do
Magistério. Transmite-se assim uma
mensagem incisiva de modo
equilibrado, que se desenvolve no
próprio humus, a mesma terra
fecunda em que São Josemaria viu e
compreendeu a Obra.

A formação é aberta porque surge da
oração e da vida real, que é composta
de lutas, acompanhadas pela graça
de Deus, numa grande variedade de
incidências e situações. O Decálogo
«unifica a vida teologal e a vida
social do homem»[21], e assim, por
exemplo, «a pessoa casta mantém a
integridade das forças de vida e de
amor nela depositadas. Esta



integridade assegura a unidade da
pessoa; opõe-se a todo o
comportamento que a lesionasse.
Não tolera nem a vida dupla, nem a
dupla linguagem (cf. Mt 5, 37)»[22]. E o
mesmo é válido para as demais
virtudes que conformam a existência
cristã. Toda a vida da nossa Mãe, a
Virgem esteve selada por essa
unidade de vida; por isso, ao pé da
Cruz, repete o fiat da Anunciação.

A Obra nasceu e estende-se para
servir a Igreja e para contribuir na
sua edificação: queremos tornar
presente Cristo entre os homens.
Tudo se reconduz a Jesus: na nossa
tarefa de evangelização que «é de
Cristo de quem temos que falar e não
de nós mesmos»[23]. Assim levamos as
pessoas para Cristo, apoiados pelo
nosso plano de vida, presença
amorosa do Deus Uno e Trino.
«Aquele que permanece em Mim e eu
nele, esse dá muito fruto, porque sem
Mim nada podeis fazer» (Jo 15, 5).



[1] cf. Santo Agostinho, Sermo 341, 1,
1: PL 39, 1493.

[2] São Tomás de Aquino, Comentário
sobre o evangelho de São João (Cap.
14, lec. 21), em Liturgia horarum, 
Lectio do sábado da IX semana do
tempo comum.

[3] Bento XVI, Discurso, 21/03/2009.

[4] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
75.

[5] Ibid., Cristo que passa, n. 11.

[6] Ibid., Apontamentos íntimos, 1160
(16/03/1934), ibid., n. 478.

[7] Ibid., Carta a Luis de Azúa
(05/08/1931), citada em J. L. González
Gullón, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Rialp, Madrid 2016, 242.

[8] Ibid., Caminho, n. 267.



[9] Ibid., Carta 09/01/1932, 84 (cf.
Andrés Vázquez de Prada, Josemaria
Escrivá, vol. I, Verbo, Lisboa, 2002, p.
291-292)

[10] Catecismo da Igreja Católica, n.
2153.

[11] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 43.

[12] São João Paulo II, Veritatis
splendor, n. 26.

[13] São Josemaria, Carta 24/03/1930,
n. 1 (citado parcialmente em Andrés
Vázquez de Prada, Josemaria Escrivá,
vol I, Verbo, Lisboa 2002, p.275 e P.
Berglar, Opus Dei. Vida y obra del
Fundador Josemaria Escrivá de
Balaguer, Rialp, 2ª ed., Madrid 1987,
96).

[14] São Josemaria, Instrução,
08/12/1941, n. 35.



[15] Ibid., Mientras nos hablaba en
camino, n. 320 (AGP, biblioteca, P18).

[16] Francisco, Misera et
Misericordia, n. 18.

[17] “Trabajo, santificación del”, em 
Diccionario de San Josemaria, Monte
Carmelo - Instituto Histórico San
Josemaria Escrivá de Balaguer,
Burgos 2013, 1206.

[18] Ibid., n. 1207.

[19] São João Paulo II, Fidei
Depositum, pela qual se promulga o
Catecismo da Igreja Católica,
11/12/1992.

[20] cf. Colecta da Missa de São
Josemaria.

[21] Catecismo da Igreja Católica,
2069.

[22] Catecismo da Igreja Católica, n.
2338.



[23] São Josemaria, Cristo que passa,
n. 163.

Guillaume Derville

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/onde-deus-nos-
quer-criar-a-unidade-de-vida-ii/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/onde-deus-nos-quer-criar-a-unidade-de-vida-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/onde-deus-nos-quer-criar-a-unidade-de-vida-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/onde-deus-nos-quer-criar-a-unidade-de-vida-ii/

	Onde Deus nos quer: criar a unidade de vida (II)

