
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(8): «O vosso coração
há de alegrar-se». O
sentido cristão do
sacrifício (II)

Para os cristãos, o valor do
sacrifício esconde-se no desejo,
manso e humilde, de se
associarem ao sofrimento de
Jesus na sua paixão, e de
libertar o coração de tudo o que
o aprisiona: na aspiração a uma
vida mais leve, mais luminosa,
mais livre.



29/11/2024

Com imensa delicadeza, mas
profundamente desconcertados, José
de Arimateia e Nicodemos descem o
Senhor da cruz e deixam-no nos
braços da sua mãe. Santa Maria
acaricia o seu Filho com a ternura
daquela noite longínqua em Belém;
fecha-lhe os olhos, beija-o na testa.
Chora, crê, espera… E sustenta assim,
através dessa provação tão dura,
uma Igreja ainda minúscula: o «povo
que vai nascer» (Sl 22, 32), que está já
a nascer.

A manhã do domingo de Páscoa
dissipará todas as trevas. Sem a
ressurreição, não só a paixão e a
morte de Jesus, mas também todo o
sofrimento e dor da história, se
teriam convertido numa piada cruel.
Mas a vitória de Jesus sobre a morte
mudou as coordenadas para sempre.



Desde então, é possível sofrer e
entregar-se por amor, com a
confiança de Jesus: «Ofereço a minha
vida para a retomar» (Jo 10, 18); «hei
de ver-vos de novo e o vosso coração
há de alegrar-se» (Jo 16, 22). Essa
alegria na hora de acolher e escolher
a cruz, no pequeno e no grande, é
uma graça especial de Jesus
ressuscitado[1].

Fonte de vida

São Paulo explica que a morte de
Jesus crucifica o «homem velho» (Rm
6, 6; Ef 4, 22). É uma morte que só
tem sentido do ponto de vista da vida
a que vai dar lugar: a vida da graça,
do Espírito, o «homem novo» (Ef 4,
24). Do mesmo modo, o sacrifício e a
mortificação cristã não têm sentido
por si sós, como se renunciar à
própria vida fosse, só por si, algo
bom. A mortificação tem sentido na
medida em que é vivificadora, fonte
de vida nova. O cristão reconhece



zonas de si mesmo que lhe tiram
vida, que o alienam, que criam
divisão no seu interior e à sua volta…
porque estão ainda sob o domínio do
pecado: tendências enfermiças,
distorcidas ou feridas que devem ser
salvas, ressuscitadas por Cristo. Por
isso, São Paulo alerta: «se viverdes de
acordo com a carne, morrereis; mas,
se pelo Espírito fizerdes morrer as
obras do corpo, vivereis» (Rm 8, 13).

É importante entender bem o que o
apóstolo está aqui a dizer: perante a
chamada a viver segundo o Espírito,
com maiúscula, apresenta-se a
tentação de viver segundo a carne,
ou seja, segundo tudo o que em nós –
alma e corpo – se opõe a Deus[2]. Por
isso, a vida «segundo a carne» não é
talvez tanto a de um corpo selvagem
que esmaga uma alma inocente como
a de uma alma frívola que corrompe
e desfigura a pessoa inteira, na sua
unidade de corpo e espírito[3]. Como
diz Jesus, o mal vem muito de dentro:



«O que sai do homem, isso é que
torna o homem impuro. Porque é do
interior do coração dos homens que
saem os maus pensamentos, as
prostituições, roubos, assassínios,
adultérios, ambições (…). Todas estas
maldades saem de dentro e tornam o
homem impuro» (Mc 7, 20-23).

Entende-se assim que para os
cristãos o valor do sacrifício não
esteja no sofrimento considerado em
si mesmo, ou numa submissão
ascética do corpo, mas no desejo de
libertar o coração de tudo o que o
aprisiona; na aspiração a uma vida
mais leve, mais luminosa, mais
íntegra: uma vida que irradie
simplicidade e alegria. O cristão não
procura a dor pela dor; não é um
masoquista. No entanto, descobre
muitas vezes, em si mesmo e nos
outros, fundas baixezas de egoísmo,
de sensualidade, de cobiça. Libertar-
se e ajudar outros a libertarem-se de
tudo isso, sobretudo quando lançou



raízes profundas, não é possível sem
renúncia. Sim, abrir o coração pode
doer, como sucede quando se
recupera o fluxo sanguíneo num
membro dormente pelo frio: pode
custar muito, mas é necessário.

«Então, hão de jejuar»

«Porventura podem os convidados
para as núpcias estar tristes,
enquanto o esposo está com eles?
Porém, hão de vir dias em que lhes
será tirado o esposo e, então, hão de
jejuar» (Mt 9, 15). Estas palavras, um
tanto misteriosas de Jesus, anunciam
detalhes importantes sobre o estilo
de vida dos seus discípulos. Por um
lado, Ele veio ao mundo para ficar, e
veio trazer a alegria, a vida «em
abundância» (Jo 10, 10): não só não o
incomoda que desfrutemos da vida,
mas até se alegra por nos ver sãos e
felizes[4]. Por outro, enquanto durar a
história, notar-se-á a ausência de
Deus onde os homens preferem as



trevas do seu egoísmo à luz do seu
amor (cf. Jo 3, 19-21). E, à partida,
esse lugar é sempre o coração de
cada um. No nosso coração, nas
nossas relações, nas nossas casas, é
necessário dar espaço a Deus, porque
o nosso eu tende a ocupar tudo. E
onde reina o eu, faltam a paz e a
alegria.

O jejum é uma das formas que o
combate dos cristãos assumiu desde
o princípio para abrir espaço a Deus
nas suas vidas, porque o próprio
Senhor jejuava (cf. Mt 4, 2) e exortou-
nos a fazê-lo, com boa cara (Mt 6,
16-18). O jejum significa a renúncia,
de uma maneira muito concreta,
muito palpável, à nossa tendência a
dominar e dispor sobre as coisas. Por
esta prática, que nos atinge em algo
tão fundamental como a alimentação
para a subsistência, passamos «da
tentação de “devorar” tudo para
satisfazer a nossa voracidade, à
capacidade de sofrer por amor, que



pode preencher o vazio do nosso
coração»[5]. São Josemaria dizia que o
jejum é «penitência agradabilíssima
a Deus»; mas, acrescentava, «ora por
esta, ora por aquela razão, temos
feitos concessões»[6]. Com efeito, se
uma pessoa se limitar estritamente
às disposições mínimas nesta
matéria, poderia acabar por jejuar
muito pouco. Daí que a Igreja, como
boa mãe, deixe uma grande margem
para a generosidade e para o
crescimento espiritual de cada um,
atendendo também à saúde do
corpo.

A lógica do jejum, marcada por este
desejo de que Deus cresça e que eu –
com o meu egoísmo, com o meu
desejo de me impor – diminua (cf. Jo
3, 30), permite entender o sentido de
tantas outras privações voluntárias:
sacrifícios que, apesar de parecerem
empequenecer a vida, de facto a
expandem; tornam-na mais livre. Ao
renunciar voluntariamente a certas



coisas boas, vamos gravando no
nosso coração a convicção de que «só
Deus basta»[7]. Protegemo-nos assim
da idolatria, que «não oferece um
caminho, mas uma multiplicidade de
veredas que não conduzem a uma
meta certa, antes se configuram
como um labirinto»[8]. Quem não
sabe renunciar a nada acaba por ver-
se sujeito a tudo, «obrigado a ouvir
as vozes dos muitos ídolos que lhe
gritam: “Confia-te a mim”»[9]; quem
se atreve a fazê-lo, pelo contrário,
«livra-se de muitas escravidões e
consegue, no íntimo do seu coração,
saborear todo o amor de Deus»[10].

Desse ponto de vista, existem muitas
formas possíveis de «jejum» ou de
renúncia. Desde que as escolhamos
com o coração, e não por um frio
sentido de dever, todas elas podem
tornar-nos mais livres, «livres para
amar»[11]. Um jejum digital
intermitente, por exemplo, em que
deixamos de lado o telemóvel em



alguns momentos do dia, permite-
nos melhorar as nossas relações
interpessoais e manter conversas
mais autênticas, a salvo de distrações
que intoxicam. O facto de renunciar
a dispor imediatamente de tudo com
uns poucos movimentos do dedo –
informações, produtos, experiências
– liberta-nos de uma tendência a
possuir ou a consumir que acaba por
nos deixar vazios. Prescindir de um
serviço ou escolher às vezes algo
menos cómodo ou agradável ajuda-
nos a desfrutar daquilo que é simples
e fortalece-nos perante as
contrariedades que não faltam na
vida de ninguém. Evitar que a nossa
atenção se disperse durante o
trabalho permite-nos torná-lo num
verdadeiro serviço, e alegrar-nos
com os resultados. Renunciar a
tempos livres para nos ocuparmos de
um doente ou de alguém que
necessita de ajuda dilata o nosso
coração e impede que se endureça;
ensina-nos até a conviver com a



nossa própria imperfeição e
fragilidade.

Também nesta lógica de liberdade do
coração – liberdade dos filhos de
Deus (cf. Rm 8, 21) – se inscrevem
diferentes costumes de mortificação
do corpo e da sensibilidade, que
foram adotando várias formas entre
os cristãos no decurso da história. Tal
como o jejum, estas práticas
correspondem à convicção de que é
necessário rezar também com o
corpo, e de que é inevitável uma
certa luta para reintegrar as
diferentes distintas esferas da nossa
pessoa. Assim, quando um cristão
trata o seu corpo ou os seus sentidos
com mais exigência, não o faz por
ver neles algo de mau ou duvidoso,
mas porque percebe a tendência do
seu coração a dispersar-se em mil
direções, e sobretudo o preço real
dessa dispersão: a incapacidade de
amar. Ou mais ainda, porque sente o
desejo, manso e humilde, de se



associar ao sofrimento de Jesus na
sua paixão. São Paulo fala de levar a
morte do Senhor no nosso corpo,
para ressuscitar com Ele (cf. 2Cor 4,
10); e a esse percurso, a essa Páscoa,
obedece também este tipo de
sacrifícios. É verdade que às vezes se
podem ter prestado a excessos, e
também à incompreensão dos que
não concebem que se possa sofrer
para que Jesus viva em nós. Contudo,
entre os que por um lado exageram e
os que por outro se escandalizam,
ergue-se a serenidade, a simplicidade
e a liberdade de espírito com a qual
muitos cristãos expressam, também
deste modo, o seu amor a Jesus:
«coração, coração na cruz, coração
na cruz!»[12].

Dar a vida pelos amigos

«Eu quero a misericórdia e não os
sacrifícios», diz Deus através do
profeta Oseias (Os 6, 6). Jesus retoma
essas palavras no Evangelho (cf. Mt



9, 13), não para invalidar a prática do
jejum e da mortificação, mas para
sublinhar que qualquer sacrifício se
deve ordenar ao amor. São Josemaria
explicava-o assim: «“Prefiro as
virtudes às austeridades”, diz, por
outras palavras, Iavé ao povo
escolhido, que se engana com certas
formalidades externas. Por isso,
temos de cultivar a penitência e a
mortificação como provas de
verdadeiro amor a Deus e ao
próximo»[13]. Nesse sentido,
costumava dizer que as
mortificações preferidas de Deus
eram as que tornavam a vida mais
agradável aos outros[14]. Também
nisto, se fazia eco das palavras do
Senhor: «Ninguém tem mais amor do
que quem dá a vida pelos seus
amigos» (Jo 15, 13).

A disposição de dar a vida pelos
outros, se for sincera, não precisa
nem pode esperar situações
extraordinárias, porque encontra



muitas ocasiões na própria vida. São
Josemaria enumerava algumas:
«Essa palavra acertada, a “piada” que
não saiu da tua boca, o sorriso
amável para quem te incomoda,
aquele silêncio ante a acusação
injusta, a tua conversa afável com os
maçadores e com os importunos, não
dar importância cada dia a um
pormenor ou outro, aborrecido e
impertinente, de pessoas que
convivem contigo...»[15].

Nessas, e em muitas outras situações,
o olhar do cristão, como o de Jesus,
não está centrado no próprio
sofrimento, mas no bem que torna a
cruz numa realidade amável.
«Sacrifício, sacrifício! – É verdade
que seguir a Jesus Cristo (disse-o Ele)
é levar a cruz. Mas não gosto de
ouvir as almas, que amam o Senhor,
falar tanto de cruzes e de renúncias;
porque, quando há Amor, o sacrifício
é gostoso – ainda que custe – e a cruz
é a Santa Cruz. A alma que sabe



amar e entregar-se assim, enche-se
de alegria e de paz. Então, porquê
insistir em “sacrifício”, como
buscando consolações, se a cruz de
Cristo – que é a tua vida – te torna
feliz?»[16].

São Josemaria enfatiza o valor
positivo do sacrifício que se faz por
amor, indicando-o inclusive como
fonte de paz e de alegria. E, por isso
mesmo, rejeita com firmeza os
modos «doloristas» ou «vitimistas»
de entender o sacrifício[17]. Por vezes,
há quem pareça insistir na
componente de renúncia que supõe
seguir o Senhor, como procurando
um olhar de consolo, esquecendo que
a renúncia só é fonte de vida pela sua
união à cruz de Jesus. Nesses casos, a
atenção é posta na dor
experimentada, no próprio esforço
espiritual. Mas o sacrifício cristão
não visa provar uma heroica
capacidade de aguentar o
sofrimento, mas formar em nós um



coração como o de Cristo, um
coração trespassado,
«completamente aberto»[18].

Jesus não explicou a sua morte como
prova de coerência perante uns
princípios ou como manifestação da
sua resistência espiritual, mas como
uma entrega por pessoas concretas:
«o meu corpo, que vai ser entregue
por vós» (Lc 22, 19). Toda a sua
atenção está dirigida para nós, não
para si mesmo. Por isso, se
reduzíssemos o objetivo da nossa
mortificação ao nosso próprio
sofrimento, não só desenvolveríamos
uma espiritualidade negativa e triste,
que não tem nada que ver com o
Evangelho, mas sobretudo uma certa
soberba espiritual que poderia
tornar estéreis os nossos sacrifícios.
É necessário olhar para muito mais
longe: compreender o sacrifício
como um enorme sim a Deus e aos
outros, como um grande sim à Vida.



Há uma grande distância entre quem
centra o objetivo em sofrer e quem o
centra em amar, apesar de o amor
poder doer. Por isso, o convite de
Jesus a pegar na sua cruz poderia
entender-se assim: ama mesmo que
doa – porque às vezes vai doer –, e
confia na ressurreição; procura
acima de todas as coisas o reino de
Deus e a sua justiça (cf. Mt 6, 33), e
deixa tudo nas mãos do Pai (cf. Lc 23,
46). Essa é a disposição do coração de
Cristo, e do coração dos seus:
iluminar um mundo às escuras com
uma alegria radicada na cruz[19];
caminhar pela vida com «a cruz às
costas, com um sorriso nos lábios,
com uma luz na alma»[20].

[1] O profeta Isaías antecipava já,
com umas palavras que
impressionam ao longo dos séculos,



essa graça que surgiria da Cruz e da
Ressurreição, e que alcança todos os
que abraçam esse caminho: «Para
que a sua vida fosse um sacrifício de
reparação, terá uma prosperidade
duradoura e viverá longos dias, e o
desígnio do Senhor realizar-se-á por
meio dele. Por causa dos trabalhos
da sua vida verá la luz (...). Por isso,
ser-lhe-á dada uma multidão como
herança, há de receber muita gente
como despojos, porque ele próprio
entregou a sua vida à morte, e foi
contado entre os pecadores, tomando
sobre si os pecados de muitos, e
sofreu pelos culpados» (Is 53, 10-12).

[2] cf. Rm 8, 7-9: «É que a carne
aspira à inimizade com Deus, uma
vez que não se submete à lei de Deus.
Os que vivem sob o domínio da carne
são incapazes de agradar a Deus. Ora
vós não estais sob o domínio da
carne, mas sob o domínio do Espírito,
pressupondo que o Espírito de Deus
habita em vós».



[3] Nesse sentido, São Paulo fala do
respeito que se deve ao corpo,
afirmando que é «membro de Cristo»
e «templo do Espírito Santo» (1Cor 6,
15-19); «Ninguém jamais odiou o seu
próprio corpo; pelo contrário,
alimenta-o e cuida dele, como Cristo
faz à Igreja» (Ef 5, 29).

[4] cf. Sir 14, 11.14: «Meu filho, se
tens com quê, trata-te bem (…). Não
te prives da felicidade presente, e
não deixes perder nenhuma parcela
dum legítimo».

[5] Francisco, Mensagem para a
Quaresma, 2019.

[6] São Josemaria, Caminho, n. 231.

[7] Santa Teresa de Jesus, Poesías, n.
30, emObras Completas, Biblioteca de
Autores Cristianos, Madrid, 2012.

[8] Francisco, Lumen Fidei, n. 13.

[9] Ibid.



[10] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 84.

[11] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018, n. 6.

[12] São Josemaria, Via Sacra, V
estação.

[13] São Josemaria, Sulco, n. 992.

[14] cf. p. ex. São Josemaria, Sulco, n.
991; Forja, n. 150.

[15] São Josemaria, Caminho, n. 173.

[16] São Josemaria, Sulco, n. 249.

[17] cf. Pedro Rodríguez, Camino, 
edición crítico-histórica, comentário
ao n. 175.

[18] Joseph Ratzinger, Introducción al
cristianismo, Sígueme, Salamanca,
2007, p. 189.

[19] cf. São Josemaria, Cristo que
Passa, n. 43; Forja, n. 28.



[20] São Josemaria, Via Sacra, II
estação, n. 3.

Gonzalo de la Morena - Carlos
Ayxelà

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/o-vosso-
coracao-ha-de-alegrar-se-o-sentido-
cristao-do-sacrificio-ii/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-vosso-coracao-ha-de-alegrar-se-o-sentido-cristao-do-sacrificio-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-vosso-coracao-ha-de-alegrar-se-o-sentido-cristao-do-sacrificio-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-vosso-coracao-ha-de-alegrar-se-o-sentido-cristao-do-sacrificio-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-vosso-coracao-ha-de-alegrar-se-o-sentido-cristao-do-sacrificio-ii/

	Combate, proximidade, missão (8): «O vosso coração há de alegrar-se». O sentido cristão do sacrifício (II)

